Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 10

Artikel: Die Welt der vergilischen Dichtung
Autor: Marchesi, Concetto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

754

Die Welt der vergilischen Dichtung

von Concetto Marchesi

Deutsch von Marta Vogler

Vergil ist italischer Dichter: er ist es gewil und ganz, mit der
GewiBheit und Ganzheit, mit der es ein cisalpinischer Dichter nach
Beendigung der Bundesgenossenkriege sein konnte. Und er feiert es,
dieses Italien, in unvergeBlichem Gesang, in der Fruchtbarkeit und
Schénheit seiner Erde und seiner Gewisser und in der Kraft seiner
Stimme, von den Ligurern zu den Marsern, den Sabinern, den Volskern.
Eine ganze lange Geschichte voller Haf§ und Blut war in diesen Namen
enthalten: von den ersten Zeiten der Republik an, bis zu jenem ersten
Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung, das Hunderttausende junger
Italiker auf seinen Schlachtfeldern fallen gesehen, das die Bevélkerung
Sammniums vernichtet und ihr Gebiet verwiistet und verheert sah,
damit Rom Italien werden solle. Aber wer sieht das Blut und den Tod,
wenn die schénen und niitzlichen Dinge, die gerechten und barm-
herzigen Worte unseres Lebens daraus entspringen? Und auch damals
sah sie niemand, denn die Biirgerkriege waren beendigt, und Sieger
und Besiegte hatten Frieden nétig. Frieden war das Wort, das von
allen Seiten her erténte, von Rom und den italischen Stidten her,
bis in die entferntesten Provinzen des Reiches, wenige Jahre bevor
dieses selbe Wort aus Judia aufstand, um von neuem Krieg unter die
Menschen zu tragen.

Das Zeitalter Vergils war nicht mehr das der epischen Dichtung.
Man hat es immer gesagt; und mit Recht. Das Epos kann in der Tat
nicht am Ende eines Biirgerkrieges entstehen, es kann nicht aus einem
Friedensverlangen heraus, einer Miidigkeit, die Ruhe sucht, geboren
werden. Jeder Erdenfleck geniigt dem einzelnen Menschen, um seine
Poesie bis in die fernsten Fernen zu heben: seine Poesie, die die Poesie
aller Menschen ist. Aber um die Geschichte eines einzig dastehenden
Volkes zu besingen, das so viele Linder und so viele Meere erobert,
das die kiithnsten Hoffnungen in eine gewohnheitsmifige Gewiflheit
verwandelt hatte, brauchte es eine weitrdumige, sichergefiigte Dichtung,
und das rémische Imperium bekam seine Dichtung in der Geschichte
des Livius. Dort brauchte der Dichter keine phantastischen Legenden



Die Welt der vergilischen Dichtung 755

zu erfinden und ineinander zu passen: es war genug, wenn er in einem
sich gleichbleibenden Geiste der Ehrfurcht und der inneren Bewegung
die Taten seines Volkes verfolgte, von den ersten Scharen Bewaflneter
an, die aus Rom ausschwirmten, um gegen den bésen Nachbarn zu
kimpfen, bis zu den michtigen Heeren, die der Eroberung und dem
Sieg die Straflen der Welt erdffneten; und er hatte es auch nicht nétig
zur Gewihr dieses Sieges die Idole und Phantome einer Religion auf-
zurufen, die nunmehr derart 1im Verfall war, daf} sie nicht mehr durch
Vorkehrungen einer daran interessierten Regierung gestiitzt werden
konnte.

Niemand kénnte iibrigens ernstlich aufrechterhalten, dafl Vergil an
die Unternehmungen jener Gottheiten glaubte, die er in seinem miih-
seligen mythologischen Szenarium in Bewegung setzen mufite, so wie
verniinftigerweise niemand die Religiositat Vergils mit der polytheisti-
schen Glaubigkeit des Heidentums verwechseln und behaupten kénnte,
daf} sein Geist unter dem Joche des positiven Glaubens an jene Gott-
heiten war, die er darstellte und anrief. Denn nur unter dem Joch
dieses Glaubens vermag man sich jubelnder Freude hinzugeben, die
nichts fiirchtet, und tiefem Vertrauen, das nicht rechnet: Vergil aber,
der Dichter ohne Freude, kannte den Jubel nie, auch dann nicht, als
er sich in den Olymp Homers versetzte, wo doch kein Platz mehr fiir
ithn war. Den Himmel sieht er von der Erde aus, und die Gottheiten,
jene, die man am meisten liebt und verehrt, sieht er auf der Erde:
und auch iiber sie breitet er den Schatten der Traurigkeit und des
Ungliicks, der auf den Menschen lastet. «Victi tristes» sind in den
Bucolica die aus ihren Feldern vertriebenen Landleute, «victi dei» in der
Aeneis die aus Troja vertriebenen Penaten, die Heimatgétter, die der-
einst die Schutzgstter Roms sein werden. Sie alle, «vict1», sie alle Be-
siegte, 1n dieser vom Leide beherrschten vergilischen Welt.

In Karthago verweilte der erschiitterte Geist des Dichters. Er wollte
zeigen, wie die Stadt erstand, die dereinst zerstort werden sollte, wie
die Konigin liebte, die dereinst verraten werden sollte, wie diese Liebe
nicht nur leidenschaftliches Begehren war, sondern Erbarmen und
scheue Bewunderung einer Frau fiir die Fliichtigen von Troja. Alle
haben die rémische Seele Vergils gesehen, niemand die phénizische,
durch die das antike Karthago mit den ewigen Attributen des Ungliicks
erstand. Die Geschichte Roms schimmert in ihrem ganzen Verlauf
durch das vergilische Gedicht hindurch: und Hannibals Gestalt
schattet sich geheimnisvoll darin ab. Der furchtbare Vernichter der



756 Concetto Marchesi

Konsularheere erscheint in der Aeneis fern und ohne Namen, im Drama
der gewaltigsten Leidenschaft, die uns die lateinische Antike iiber-
liefert hat. Dido stirbt — verraten; und die Schiffe des Aeneas wenden
sich in jener Morgendimmerung des Mittelmeeres Italien zu, wihrend
iiber der dunklen Flut die Tramontana weht und der Flammenschein
eines Scheiterhaufens iiber Karthago aufsteigt. Der Held zieht, wohin
ihn das Schicksal ruft; die Frau aber gibt sich den Tod, dort wo der
Geliebte sie fiir immer verlassen hat. Der Mythos wird hier zum
Leben und die Fabel zur Menschlichkeit. Es wird im Leser ein
Erbarmen wach, das iiber die Schranken der Heimat hinaus den
Richer erwartet und verlangt. Hannibal wird dieser Richer sein. In
diesem Teil des Gedichtes, in dem sich die Liebestragodie entwickelt,
die die persénlichste und daher die universalste aller Tragédien ist,
spiirt Vergil nicht, daf} er sein Rémertum einbiifit.

Was Vergil in Trojas letzter Nacht vor uns aufsteigen laf}t, bleibt
unausléschlich im Gedichtnis. Inmitten von Blut und Brand ein weinen-
der Mann, die Gattin nach sich ziehend und den Sohn an der Hand
fﬁhrend, auf den Schultern den Vater tragend, der die Schutzgﬁtter
der Heimat verwahrt — den Geist und die Urkraft des besiegten Volkes,
das wiedererstehen soll. Wenn auch Gétter und Sterbliche sich in
Zerstorungswut vereinen, etwas bleibt unzerstérbar der Zukunft
erhalten: ein Mann, der noch Tridnen hat fiir die andern, der den
andern Hilfe bringt, der in seinem Geist neben dem unendlichen
Leid die unendliche Hoffnung zu hegen vermag, und der ein Hauflein
Vertriebener einem fernen verheiflenen Land entgegen zu fiihren
weif}. Und das will heiflen, daf} jeder Mensch, jedes Volk, jeder Stand
auch gegen die hirtesten Schicksalsschlige eine Zuflucht findet, wenn
nur der rettende Geist nicht versagt. Aber ohne die Legende, die die
Troer an die Miindung des Tibers versetzte, wire Aeneas inmitten
der Triimmer Trojas verblieben. Aeneas, diese intimste vergilische
Gestalt, ist kein nach Eroberung verlangender Krieger, der sich von
den Gestaden 16sen will, wo die unsigliche Schmach und das unsigliche
Verhingnis sich vollendet haben, einem neuen Geschicke zugewandt,
das sein und der Seinen Elend in Ruhm und Macht verwandeln soll.
Wenn es von ihm abhinge, «<wenn er nach seinem eigenen Willen leben
und des Lebens Miihe tragen kénnte, wiirde er Troja nicht lassen,
er wiirde unter jenen geliebten Uberresten bleiben und mit eigenen
Hinden den Besiegten Pergamons Mauern neu erbauen. Dulces. ..
meorum reliquias colerem.» Hier steht Aeneas dem eigenen Schick-



Die Welt der vergilischen Dichtung 757

sal, der Mensch dem Helden gegeniiber: der Mensch, der nach
seiner Heimat verlangt, auch wenn er sie auf lange Zeit verlifit,
auch wenn er nicht mehr wiederkehren wird; der sie dereinst wieder-
finden will, wenn er gliicklicher sein wird, oder miider, mit ihren
Dichern und threm Volke und mit allen jenen Dingen, die « dulces »,
die « geliebt » bleiben, umso geliebter, wenn sie « reliquiae »
werden. Es ist jene ewige Romantik, die die altesten Gesidnge schon
mit unausldschlichem Schmerze beseelte: die Sehnsucht nach Heim-
kehr, das Heimweh; und das homerische Epos und die Heimkehrepen
sind ganz durchsetzt von dieser Sehnsucht, heimzukehren von den
Abenteuern, von den Wunderschauspielen der Welt, zum Gewohnten
der eigenen Heimat, wo allein wir den Geist wiederherstellen und dem
Kérper Ruhe geben kénnen. Trotz des Scharfsinns gelehrter Deutun-
gen ist Aeneas, der « Troius Aeneas pietate insignis et armis>», der
dem gottlichen Geheifl gehorchende Held. Das, was ihn treibt, was ihn
die Anker lichten und was ithn an Land gehen heiflt, was ihn heifit
im Gebete zu flehen, zu opfern und zu kimpfen, ist die géttliche
Weisung — Erscheinung, Traum und Weissagung - der er immer
gehorcht, aber nicht immer gern gehorcht. Diese Stimme der Auf-
lehnung lifit Aeneas Dido gegeniiber vernehmen im vierten Buche,
dem Buche der Liebesqual, und wiederum im sechsten, dem Buche
der Hollennacht; und beide Male schwért er zum Zeugnis der Wahrheit.
Das erstemal hatte er gesagt: « Die Gotter wollen es. Ich selbst, mit
eigenen Augen, habe den Boten Jupiters gesehen und ihn mit eigenen
Ohren gehort. Ich schwore dir, Kénigin, quéle meine Seele nicht mehr,
Italiam non sponte sequor.» Nach einer so harten berechnenden Rede,
am Ende zwel traurige Worte: <« non sponte ». Der Frau, die sich thm
ganz hingegeben, und die sich nun zum Sterben bereitet, hatte der
einem Weltreich bestimmte Fliichtling in einem Augenblick gesteigerten
Cefiihls gesagt: « Nicht einer Frau, wer sie auch sei, sondern Italien
gilt meine ganze Liebe: Hic amor, haec patria est.» Aber dann nicht
mehr; dann fiihlt er, daf} er nur die eigene Angst hat ersticken wollen,
und daf} seine Worte seine Bestiirzung nicht ausgedriickt haben. « Nicht
aus eigenem Antrieb suche ich Italien.» Weshalb denn? Weil es das
Schicksal will. Und diesmal ist es, als ob thm das Schicksal laste.
Der Schwur kehrt wieder, diisterer noch und bindender, unter den
Schatten der Unterwelt, im sechsten Buch. Dort begegnet er der
Toten, dem Schatten Didos, und diese ganze Begegnung ist eine einzige
Klage: «So 1st die Kunde denn wahr? Um meinetwillen bist du gestor-



758 Concetto Marchesi

ben? Ich schwére dir, bei den Gottern des Himmels und der Unter-
welt schwére ich dir: invitus, regina, tuo de litore cessi. » Er gehorchte
dem géttlichen Gebote, das ihn wieder aufs Meer hinaus sandte, aber
«invitus », gegen seinen Willen. Ist es traurige Beteuerung seiner
Gewissensqual ? Ist es Pietit des Lebenden der Hingeschiedenen gegen-
iiber? Nein: denn er hat in der Unterwelt geschworen, bei den Géttern
des Himmels und der Unterwelt; er hat die Wahrheit gesagt, seine
Wahrheit, die, die in seiner Seele war, und die in seinem Leben gewesen
wire, « wenn 1thn das Schicksal Herr seines Lebens gelassen hitte ».
Er hat die Wahrheit gesagt, die Wahrheit, die der Dichter in das Herz
seines sagenhaften Helden gelegt hat und die man nur spiirt, wenn der
Held, trotz seiner Waffen und seines Namens, uns iiber die Grenzen
der Sage hinaus, einfach kraft der Macht der Poesie entgegentritt.

Warum 16st sich vor den Tridnen und der Seelenangst des Mannes
der finstere Groll der Getoteten nicht? Warum hat der Dichter nicht
die Wunde sich schlieBen und die Trinen der beiden, die er selbst
in der Unterwelt wieder zusammenfiihrte, endlich sich vereinen lassen ?
Die Zerstorung, die der Kampf der Natur und der Menschen mit sich
bringt, hat ihre Zeit; und dann fingt alles wieder wie vorher zu bliithen
an, auf der Erde und in den Herzen der Sterblichen. Die ungeheure
Gewalt des Unheils, die Tausende von Leben umstiirzt und hinrafft,
1aBt nach, sobald der wilde Sturm voriiber ist: die Griechen des Euander
werden Seite an Seite mit den Troern des Aeneas auf dem Boden
Latiums kimpfen; aber das Unheil, das der eine Mensch iiber den
andern bringt, kann keine Macht der Welt wieder ausléschen, und
niemand kann das Leben des Andern, das er zerstort hat, wieder begin-
nen. Deshalb vielleicht hat Vergil gewollt, daf} jener Hafl und jene
Reue bestehen blieben und daf} der letzte Laut dieser Liebe das Echo
eines Schluchzens sei, von den Schatten der Ewigkeit her.

Doch kennt Vergil die letzten Tiefen der Liebe nicht; er weif nicht
in das stiirmische Leben der Liebenden einzudringen und darin zu
verweilen. Er ist der Dichter der ungliicklichen Leidenschaft, und die
lingsten und durchdachtesten seiner Liebesgesinge sind flehende
Bitten und Klagen: sanfte untréstliche Elegien iiber ein vergebliches
Sehnen oder ein verlorenes Gut, — die Gesinge Corydons, Orpheus und
Didos. Aber die Liebe ist nicht nur Leid und nicht nur Eroberung:
neben den Stiirmen des Besitzens und des Verlangens ist eine Zeit der
zarten Liebessehnsucht, sind die scheuen und traumhaften Freuden
der Einsamkeit, die Stunden, in welchen «jene verschwiegene Wunde im



Die Welt der vergilischen Dichtung 759

Herzen des Menschen » jede Entfernung aufhebt und, wo auch immer
es sel, eine andere Welt schafft, wo einzig das geliebte Wesen weilt.
Vergil kannte und erriet jenes Wunder, das sich der nachklassischen
Poesie voll geoffenbart hat; er wufite um jene Liebe — «tacitum vivit
sub pectore vulnus» — und um jene Liebende, die «absens absentem
auditque videtque », aber er wufite und vermochte nicht einzudringen
in jene Stille, noch jene visionire Verbundenheit aufzuhellen. Dazu
geniigten weder die Grundlagen noch die Gefiihlsregister der griechisch-
romischen klassischen Welt. Dazu war nétig, dafl in die Literatur
Griechenlands und Roms der christlich-barbarische Geist Eingang
fand: daf} also einerseits die Empfindsamkeit fiir Siinde und Tod und
die furchtbare Wollust des Verderbens eindrang, und dafl anderseits
in die titige Wirklichkeit des individuellen Seins die stumme und
phantastische Wirklichkeit des Traumes glitt. Nur so gelangt man vom
Gesang der Dido zum Gesang der Francesca.

Vergil ist der Dichter der Traurigkeit, einer Traurigkeit, die giitig
ist, weil sie unbestimmt ist, resigniert, weil sie grenzenlos ist. Kein
aufblitzendes Lachen durchbricht jenen Himmel, unter dem die Leben-
den leben, oder jenen Nebel, in dem die Toten nicht sterben. Es ist
eine |raurigkeit, die sich nicht auflehnt, die niemandem flucht, die
gerne zwischen den dunklen und doch schénen Dingen dieser Welt
lebt, und die darunter leidet, sterben zu miissen und andere sterben
zu sehen. Bel keinem Dichter ist, wie bei Vergil, ein so schmerzliches
und tiefes Mitleid mit den Toten; und der Abstieg dort hinunter, in
die Unterwelt, ist von einem Seufzer begleitet, der nicht enden will.
Wohl ist das Leben eine Verdammnis, von der allein der Tod befreit,
wohl wufite Vergil welch freudigen Impuls und welch ruhevolle Heiter-
keit die Stimme Epikurs auslésen konnte, die all die Miihsal des Lebens
im Grabe beendigt erklarte — aber fiir Vergil war nicht alles beendigt,
sondern die ganze Miihsal begann von neuem, in den geheimnisvollen,
jahrhundertelangen Intervallen der unterirdischen Welt. In dieser Fort-
dauer von Melancholie und Resignation liegt der religiose Trost der
vergilischen Poesie. Deshalb bleibt Vergil bestehen im Wandel der
Zeit, weil er erkannt hat, daf} die Menschen, die durch Religion, Vater-
land, Gesetz und Sitte getrennt sind, einzig durch den Schmerz ver-
eint werden. In dieser intimen Schmerzverbundenheit liegt die dauernde
Giiltigkeit seines Fiihlens, so wie in der Ausdrucksfiille des Wortes und
in der Musik des Verses die dauernde Vitalitit seiner Poesie.

Zwei Stimmen hatten sich in der Aeneis erhoben, als Wahrzeichen



760 Concetto Marchesi

der Grofle: eine stolzeste Stimme, die die Zeit und das allgemein
menschliche Geschick herausforderte, das Versprechen Jupiters an
die Romer « Imperium sine fine dedi »; und eine Stimme, die vielleicht
eine Warnung war: die Mahnung des Anchises an die Rémer: « Parcere
subiectis et debellare superbos »: ein Versprechen und eine Warnung,
die beide auflerhalb der historischen Méglichkeiten lagen. [hnen wird
die gréfite, christliche Stimme antworten mit den Worten des Lucas:
« Caelum et terra transient, Himmel und Erde werden vergehen,
sie, die doch gottgeschaffene Dinge sind: und so wird auch, was Romu-
lus griindete, vergehen!); und es steht bei Gott, und einzig bei Goit,
den Stolz der Hochmiitigen zu brechen und den Demiitigen Barm-
herzigkeit widerfahren zu lassen: Deus superbis resistit, humilibus
autem dat gratiam».2) Und so war es: auch sie, die Rémer, hatten
die besiegten Vélker unterdriickt, auch es, das rémische Weltreich ging
dahin, wie alle irdischen Dinge. « Himmel und Erde werden vergehen » —
hatte Christus gesprochen — « aber meine Worte werden nicht dahin-
gehen.» Und auch Vergils Poesie blieb bestehen, nachdem das Welt-
reich gefallen war.

Am 24. August des Jahres 410 nahm Alarich Rom. Die Stadt, die
den Weltkreis erobert hatte, war erobert worden, schrieb der heilige
Hieronymus. Ein Schrei der Trauer und der Entriistung erhob sich
aus der Welt des Heidentums: Rom ist gefallen, weil seine Gottheiten
gefallen sind, die es durch Jahrtausende hindurch michtig und unbesieg-
bar machten. Und unter den Christen, vielleicht, wurden ein paar
Eingeschiichterte unsicher. Am Anfang der Civifas Dei, antwortet
Augustin auf den Fluch, der durch die Pliinderung Roms auf das
Christentum fiel: « Nicht Gottes Giite war in euern Tempeln, 0 Rémer!
sondern das Unheil. In ihrem Tempel, iiber dem Altar, war das geheiligte
Bild der Pallas — es wurde straflos mit Gewalt geraubt von den blut-
befleckten Hianden des Odysseus und des Diomedes: und doch erwuchs
daraus nicht den Griechen Unheil, sondern den Troern, die jene Gott-
heit verehrt hatten, ohne Heil von ihr zu erfahren, Tod und Vernich-
tung. Nun ist auch Rom gefallen: aber in seinen chnistlichen Kirchen
war Heil und Befretung, wihrend drauflen die Pliinderung der Barbaren
raste. »

Und er liest und erkliart weiter aus der Aeneis: dort, im Tempel
der Juno, waren alle die aus Heiligtiimern geraubten Reichtiimer

1) Augustin: Serm. 103, IX, 5—13.
?) Augustin: Civ. Dei. praef. I, 1, 6.




Die Welt der vergilischen Dichtung 761

aufgehiuft, dort waren auch die entfithrten Kinder und die erschreckten
Miitter, in langen Reihen. ... In Troja, damals, im Tempel der konig-
lichen Juno, wurde die Freiheit verloren: hier, in Rom, in den Basiliken
der heiligen Apostel, wurde sie gerettet; in jenen war die Gefangen-
schaft beschlossen, in diesen war sie ausgesperrt, dort waren Menschen,
denen die Feinde, die sie zu Sklaven machten, auf dem Fufle folgten,
hier Menschen, die durch mitleidige Hinde, die ihnen die Freiheit
gaben, fortgezogen wurden. Aber Vergil hat vielleicht nach der Art
der Dichter, die liigen, erzihlt? Nein, er hat erzihlt, was die Menschen
zu tun pﬂegen, wenn sie die besiegten Stadte zerstoren. »

So blieb Vergil Lehrer und Zeuge der Wahrheit neben dem christ-
lichen Katheder. Warum?

Weil die Poesie eine Stimme ist, die nie verstummt: sie ist wie ein
ewiges Echo, das auf den Ruf unseres Geistes antwortet, dem sie die
Schonheit der Worte und der Bilder verleitht, damit er Ausdruck
finden und sich verbreiten mége. Und nur dann ist sie wahre Poesie,
wenn sie sich aus jedem episodischen Zusammenhang gelést hat, um
der Ganzheit des Lebens sich anzuschlieflen.



	Die Welt der vergilischen Dichtung

