
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 10

Rubrik: Anmerkungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


721

Anmerkungen

von Max Rychner

VERGIL UND DIE DEUTSCHE LITERATUR

O anima cortese mantovana,
Di cui la fama ancor nel mondo dura,
E durera quanto il mondo lontana

Dante.

Am 15. Oktober des Jahres 70 vor Christus wurde in Mantua P. Ver-
gilius Maro geboren, der Dichter der Hirtenlieder - Bucolica -, des

Lehrgedichtes vom Landbau - Georgica -, des Epos von der Gründung
und Sendung Roms: der Aeneis. Er ist der größte lateinische Dichter;
die Römer sahen in ihm ihren Homer. Das lateinisch-universalistische
Mittelalter ehrte in ihm den Sänger des Imperiums, das Vorbild höchsten

Dichtertums, den Vorausahner und Verkünder einer neuen, der
christlichen Weltära. Ein Monument, wie es gewaltiger nie ein Dichter
einem Dichter schuf, hat Dante ihm errichtet. Vergil ist dem Dante
Führer auf seiner JenseitsWanderung, ihm eröffnet er zuerst seine Not,
dem famoso saggio, und er spricht die preisenden Worte an ihn:

O degli altri poeti onore e lume,
Vagliami il lungo studio e il grande amore
Che m'ha fatto cercar lo tuo volume.

Tu se' lo mio maestro e il mio autore;
Tu se' solo colui da cui 10 tolsi
Lo hello stile che m'ha fatto onore.

0 du, der andern Dichter Licht und Ehre,
Der lange Fleiß sei und die große Liebe,
Mit der nach deinem Buch ich griff, mir günstig.

Du bist mein Meister, mein erhabnes Muster,
Du bists allein, aus dem ich sie geschöpfet,
Die schöne Schreibart, die mir Ruhm erworben.

Dante anerkennt in Vergil seinen Meister und Erwecker, er unterstellt

sich seiner Autorität. Damit vollzieht er, was in gewissem Sinn
für die gesamte lateinische Kulturwelt gilt: sie fügte sich unter das

Schutzpatronat Vergils. Nicht nachahmend und unfrei, was die
unproduktivste Form von Jüngerschaft ist ; in dem gemeinsamen Kult der

Verehrung und Liebe zu dem Einen, in der Anerkennung seiner Meister-

N.S.R. Heft 10, Oktober 1880.



722 Anmerkungen

schaft und Klassizität ist eine zusammenbindende Kraft, durch die
sich die Kulturbewußten der lateinischen Welt seit zwanzig Jahrhunderten

geeint fühlen.
Vergil ist langezeit der Inbegriff der klassischen Antike : er ist Römer

der augusteischen Epoche, von umfassender griechischer Bildung -
seine Werke knüpfen an Vorbilder an : Theokrit, Hesiod, Homer -, die
Aeneis enthält Mythos und Geschichte des römischen Reichs,
niedergeschrieben zur Zeit als es die ganze bekannte Welt umfaßte. (Imperium
sine fine dedi...) In lateinischer Zubereitung empfingen die
Tochtersprachen des Lateins unmittelbar die antike Überlieferung, ihrer Sensibilität

ursprünglich verwandt.
Die deutsche Bildung war bis ins 18. Jahrhundert ganz selbstverständlich

stark lateinisch gefärbt; auch wo sie sich dem französischen
Einfluß öffnete, war doch oberster Kanon die Antike, wie sie durch
den römischen Humanismus auf uns gekommen war. Zu Beginn
unserer großen literarischen Epoche steht der Berner Haller, dessen

Deutsch noch Spuren der Unsicherheit trägt; als Gelehrter schrieb er
leicht und gewohnheitsmäßig Latein. Ihm war Vergil das klassische

Vorbild par excellence; das erste moderne deutsche Gedicht, Die

Alpen, entstand mit aus dem Wunsch, in der deutschen Dichtung ein
den Georgica vergleichbares Werk aufzurichten.1) Diesen Wunsch
spricht er in einem späteren Gedicht unumwunden aus:

0 könnt ich mit dem starken Geist,
Den noch die Welt am Maro preist,
Ein ewig Lied zur Nachwelt schreiben 3/

In einem Brief an Zimmermann schreibt er: «... .le latin, que vous
devriez bien cultiver, il est si beau. Je lis tous les jours une harangue
de Cicéron ou quelque morceau de Virgile pour me soutenir, et ces

lectures sont plus amusantes que les romans. Il ne faudrait pas oublier
le latin. »

Haller hat also fast täglich in seinem Vergil gelesen; er hat aus ihm
geschöpft, ihm nachgeeifert, hat ihn geliebt; das eigentlich Bemerkenswerte

aber ist: er war der letzte deutsche Dichter (oder der einzige?),
der Vergil über Homer erhob, und das zu einer Zeit, da Homer neu
entdeckt wurde und als höchstes Gestirn die höchsten Ehren empfing.
1763 schrieb Haller an denselben Freund : « Un des travers du siècle c'est

cette admiration d'Homère et d'Hippocrate. Ce n'est pas qu'ils aient
étés de grands hommes: mais ils ne le sont plus à notre égard. Je

J) Vrgl. dazu die reichbelegende Scbrift Albrecht v. Haller und das klassische Altertum

von Anna Ischer, Paul Haupt, Akad. Buchhandlung, Bern 1928.



Anmerkungen 723

crois le livre de M. Tissot meilleur qu'Hippocrate, et je préfère Virgile
à Homère. Voilà de quoi me faire brûler à Vienne et à Zurich. Rien
n'importe, même qu'un moderne ne surpasse Virgile, quand il saura
faire usage de la lumière que la religion, la morale, l'histoire naturelle....
ont répandu dans le monde. »

Es ist kaum im einzelnen festzustellen, was an Vergil Hallers
Sympathie sosehr erregt hat. Es mögen Ubereinklänge des religiösen
Weltgefühls gewesen sein. Stoische Züge bei Vergil müssen Hallers christlichstoische

Seele berührt haben. Dann die künstlerische Vollendung, die
ins feinste auszuspüren Haller die sprachliche Feinnervigkeit besaß -
er bezeugte von sich, daß er gleich wie Vergil produziere, rasch
entwerfend und darauf unendlich sorgfältig feilend. Als drittes mag das

Naturempfinden angeführt werden, die Beglückung durch die tröstende
Zuflucht der Felder, Blumen, Berge, der naturnahen Menschen. Aber
auch das Staatsbewußtsein Hallers hat antike Prägung; er hat als

Richtungsziele für Heimatliebe und Staatsauffassung der Jugend besonders
die großen griechischen und römischen Historiker und Dichter ans
Herz gelegt. Davon abgesehen : er hatte das lebendige Beispiel an seiner
Vaterstadt und dem Staate Bern. Es war Montesquieu, der geschrieben
hatte, um von Bern einen Begriff zu geben, müsse er den Vergleich mit
Rom ziehen.... es sei die einzige ihm bekannte ses publica, die den
Vergleich rechtfertige. Das Gefühl für die Vergleichbarkeit mag den damals

Regierenden vertraut gewesen sein, die ähnlich Schmeichelhaftes von
Versailles und Friedrich dem Großen vernahmen; es spricht auch aus
jener Inschrift an einer Römerbrücke: Roma construxit, Berna reno-
vavit.1) -

Klopstock und Lessing hatten als Schüler von Pforta und St. Afra
eine ausgezeichnete humanistische Bildung mitbekommen, sie sind mit
Vergil aufgewachsen. Lessings Laokpon argumentiert ja hauptsächlich
mit der Laokoonstelle in der Aeneis. Der Sachverhalt ist für die
damalige Epoche unserer Dichtung aufschlußreich: Lessing bringt eine

im Schwang befindliche ästhetische Theorie zu Fall, die sich auf eine
Maxime des Horaz stützt - ut pictura poesis -, diese jedoch mißversteht;

die Gegenbeweise entnimmt Lessing ebenfalls der klassischen

Dichtung (und Hallern Doch ist zu bemerken, daß er bei allem Sinn
für die Unantastbarkeit Vergils mit größerer Wärme Homer anführt....

*) Einem andern Berner Patrizier, Charles Victor de Bonnstetten, verdankt die
Literatur ein Buch über Vergil: Voyage sur la scène des six derniers livres de l'Enéide,
Genève, An XIII.



724 Anmerkungen

er wägt die beiden nicht gegeneinander ab, aber man spürt, daß die
Wagschalen seiner Neigung nicht gleich belastet wären.

Für den jungen Klopstock waren «Vergil und Homer heilige Bücher »

(Nadler) - bis er selber eins zu schaffen unternahm, das allerdings
entscheidendere Anregung von Milton empfing, der seinerseits wieder,
wie alle englischen Klassiker, Vergil fast auswendig kannte. Zu Milton
war Klopstock durch Bodmer gekommen, aus Bodmers Ubersetzung

sprang der erste Funke in ihn über. Bodmer und Breitinger, die
kritischen zürcher Dioskuren, waren Miltonbewunderer und Homerverliebte.

In Zürich war damals eine Graecistenschar, die rührig
übersetzte: Steinbrüchel den Pindar und Tragiker, J. H. Waser den Lukian,
H. G. Schultheß den Platon, G. Christoph Tobler (der Verfasser des

bis jüngst Goethe zugeschriebenen « Fragments über die Natur ») den

Sophokles und aus der griechischen Anthologie, F. Nüscheler den
Plutarch, usw. J. J. Hottinger, J. C. Hirzel, H. C. Fischer, aber auch
der emsige Bodmer selber übertrugen Stücke aus Vergil und Horaz;
aber der Nachdruck liegt bei den Zürichgriechen, die zugleich auch

Zürichengländer waren : Verehrer und Übersetzer der Pope, Dryden,
Milton, Addison usw.

Das alles ist in bezug auf die damalige literaturpolitische Lage
interessant : das griechisch-englische Zürich steht gegen das

lateinischfranzösische Leipzig, das von Gottsched repräsentiert wird. Bodmer
übertrug Thomas Blackwells Enquiry into the Life and Writings of
Homer, ein Buch von großem Einfluß auf die Homerbewegung, wie

später Robert Woods Versuch über das Originalgenie des Homers, das

der junge Goethe in den Frankfurter gelehrten Anzeigen rezensiert und
begeistert gepriesen hat. Gottsched, der in Deutschland einflußgewaltigste

Kritiker, hatte seine Maße an Vergil, Horaz, Terenz und an den

klassischen Franzosen geeicht; er stellte Vergil über Homer, die Franzosen

über die Engländer; von ihrer Mustergültigkeit für die Bildung
des deutschen Geschmackes war er unerschütterlich überzeugt, und
« Geschmack » war in der damaligen Ästhetik die große Unbekannte,

um die man sich mühte.
Bern lag, insofern es von Haller vertreten war, Leipzig näher als

Zürich, und man begreift jetzt Hallers Ausspruch, Vergil sei ihm lieber
als Homer : voilà de quoi me faire brûler à Vienne et à Zurich Bodmer
und Breitinger gehören zu den Anregern des deutschen Homerkults,
der dann auf Kosten Vergils sich als alleinseligmachend durchsetzte.
Anderseits waren sie die Pioniere der deutschen Rezeption des engli-



Anmerkungen 725

sehen Geistes. Aber nicht ihr Milton wurde der große Befruchter,
sondern ihr Shakespeare. Ihr Shakespeare, denn schon 1732, als Lessing
dreijährig war, verkündete Bodmer den « engelländischen Sophokles ».

Von 1752-59 lebte Wieland in Zürich, die ersten zwei Jahre im Hause
Bodmers als Gast. Hier kam er mit der englischen Literatur in Berührung:

die Frucht war seine achtbändige Shakespeare-Übersetzung, die

von 1762-66 bei Orell, Geßner, Füßli u. Co. in Zürich erschien - übrigens

später die von Eschenburg ebendort. Diesen Shakespeare haben

Goethe, Herder, Schiller, die Stürmer und Dränger, in Händen gehabt ;

die Folge war eine literarische Revolution. Die kritischen Bahnbrecher
sind Lessmg und Herder.

Diese Bewegung fordert und erzeugt « Originalgenies ». Originalgenie
sein, heißt zunächst bei Shakespeare in die Schule gehen; « shakes-

pearisieren » ist ein Ausdruck der Epoche. Der junge Goethe
gebraucht ihn gern. Die Forderung nach Geschmack wird ersetzt durch
die nach « Natur ». Der ästhetische Kanon der klassischen Franzosen

wird durch das erstarkende Gefühl einer Nationalhteratur verabschiedet
und als Unnatur verspottet. Den Dichter, der ganz Natur ist, erkennt

man in Homer. Überhaupt : die Griechen gelten als die Originalgenies,
über deren Nachahmung die Römer nie hinausgekommen seien. Die
große Renaissance der deutschen Dichtung wurde erhofft durch ein
bewußtes Zurückfinden zu den Quellen : zu den Griechen. Der
traditionalistischen lateinisch - französischen Kunst sollte eine ursprüngliche
deutsch-griechische entgegengestellt werden.

Damit hat Vergil seine Rolle im deutschen Kulturbewußtsein
ausgespielt, er wird von Homer völlig überschattet. Denn als Dichter mit
griechischer Bildung, als Homeride, entspricht er den Anforderungen
des Originalgenies nicht. Für die Ähnlichkeit der römischen mit der
deutschen Situation - produktive Rezeption der Griechen - hatte man
wenig Gefühl. Walter Wili sagt mit Recht, in seinem eindringlich
würdigenden, von schöner Pietät erfüllten Buch Vergil1), über Goethe:
« Daß er in keinem andern Sinn Homeride sein wollte und war als

Vergil, das sollte unvergeßbar sein. »

Nicht daß Vergil ganz aus dem Gedächtnis oder Gesichtskreis der
Deutschen geschwunden wäre, aber er war an den Rand gedrängt
worden. Es gibt noch manche Zeugnisse über ihn, die zumeist jedoch
kaum fingersbreit über das schlechthin Unbedeutende emporragen:
einen nebensächlichen Aufsatz von Herder, eine wenigsagende Würdi-

x) Walter Wili: Vergil, Verlag C. H. Beck, München 1930.



726 Anmerkungen

gung Friedrich Schlegels in seiner Geschichte der alten und neuen Literatur

; Forster und Seume, die frühen großen Reisenden, erinnern sich
auf Seefahrten an Aeneas; Heinse erwähnt den Dichter gelegentlich
in seinen Briefen aus Italien, Novalis schreibt an Bürger, er zähle

«Vergil und Horaz zu meiner liebsten Lektüre » usw. (Bei Scheffel
lädt Herzogin Hadwig Ekkehart zu sich auf den Hohentwil, um mit
ihm Vergil zu lesen.... Voß hat seine Übersetzerkunst auch an ihm
erprobt. Goethe erwähnt mehrfach den « himmelreinen und schönen

Vergil, » er bleibt indessen beim beiläufigen Aperçu. Als er auf der
italienischen Reise an den Gardasee kommt, fällt ihm ein Vers des

Römers ein und er bemerkt dazu: «So manches hat sich verändert,
noch aber stürmt der Wind in dem See, dessen Anblick eine Zeile
Vergils noch immer veredelt. » Im Faust sind Motive aus der Aeneis,

im Tasso hat Goethes allumfassende Pietät Vergil geehrt. Die Prinzessin
schmückt dort dessen Herme:

Die Zweige, die ich in Gedanken flocht,
Sie haben gleich ein würdig Haupt gefunden:
Ich setze sie Vergilen dankbar auf....

Einen deutschen Dichter hat es gegeben, der Vergil liebte, der ihn
« angebeteten Meister » genannt hat und gelegentlich einer deutschen

Übertragung seherisch aussprach: «Vergil wird auch im teutschen
Gewand den Teutschen ewig unerkannt bleiben » - Schiller. « Ich muß

gestehen, daß ich das Los des Römers bedauern würde, wenn er in
der Grundsprache unterging. Man liest nichts Harmonischeres als

einen Vergilischen Vers herrliche Musik....» Schiller hat selber
Teile aus der Aeneis übertragen, in einem dichterischen Wettstreit mit
Bürger, er tat es, « wäre es auch nur, um den römischen Dichter bei

unserm unlateinischen Publikum in die ihm gebührende Achtung zu
setzen, welche er ohne seine Schuld scheint verscherzt zu haben ».

Er hatte die Aufgeschlossenheit, die « ganz eigene magische Gewalt,
wodurch der Vergilische Vers uns hinreißt, in der seltenen Mischung
von Leichtigkeit und Kraft, Eleganz und Größe, Majestät und Anmut
zu finden ».

Es wurde auch schon von Schillers « römischem Charakter » gesprochen,

er ist, soweit dies zutrifft, aus demselben Geistesgeschlecht wie
Haller. Schon der Karlsschüler hat Haller gekannt und feurig bewundert.
Für beide Dichter trifft Schillers Definition der sentimentalischen
gegenüber den naiven Dichtern zu. Der sentimentalische Dichter ist
bewußt, mit ordnendem Kunstverstand, Diener der Idee, kurz der



Anmerkungen 727

Vergilianer gegenüber den homeridischen Originalgenies, die als Natur
haben, was jener anstrebt. Doch nicht bloß das Künstlerische ist im
Spiel. Wer das Fragment « Deutsche Größe » (1801) kennt, wo Schiller
die Frage stellt, ob der Deutsche, besiegt und fremden Mächten
preisgegeben, sich den führenden Nationen ebenbürtig fühlen dürfe, und
diese Frage mit hochsinnigem Stolz bejaht, wird den großartigen Faltenwurf

dieser Prosa nicht vergessen. Sein deutsches Problem ist die

genaue Umkehrung eines römischen; hier die Frage: sind wir Frankreich

und England kulturell ebenbürtig, obschon wir staatlich machtlos

sind; für die Römer: können wir uns zur geistigen Ebenbürtigkeit
mit den Griechen erheben, da unser Staat den Erdkreis sich unterwarf?
Bei beiden ist das Nationalgefühl aufs Geistige gerichtet - auch aus
dem Bewußtsein eines Mangels. «Abgesondert von dem politischen hat
der Deutsche sich einen eigenen Wert gegründet, sagt dort Schiller,
und wenn auch das Imperium unterginge, so bliebe die deutsche
Würde unangefochten.... Er verkehrt mit dem Geist der Welten»

usw. Und diesen Satz noch : «Wir lernen das jugendlich Griechische
und das modern Ideelle ausdrücken.» Das heißt: die Neugeburt des

deutschen Geistes vollzieht sich nicht auf dem Weg der griechisch-
lateinischen Tradition, sondern als Wiedergeburt aus dem Geiste
des « jugendlich Griechischen ».

Die deutsche Liebe für Hellas hat vielfach eine Beifärbung von
Gegnertum zu Rom; einzig in der Gestalt Julius Caesars hat sich das

antike Rom für Deutschland zu einem überzeitlichen Sinnbild erhöht.
Niebuhr und Mommsen ändern an dieser Sachlage wenig, es handelt
sich ja nicht um Historie. Inwieweit die Reformation die Entfremdung
gefördert hat, kann hier nicht untersucht werden. Sicher scheint nur,
daß das Verhältnis des Deutschen zu Rom die letzten zweihundert
Jahre hindurch durch das Verhältnis zu Frankreich, als dem Hort
römischer Tradition, mitbestimmt worden ist.1) Heute, wo die Frage

Wie stark dieses römische Bewußtsein gerade bei französischen Intellektuellen
noch ist, geht aus folgendem Passus von Charles Maurras hervor: « Ich bin Römer,
weil Rom seit dem Konsul Marius und dem göttlichen Julius bis zu Theodosius die
Gestalt meines Frankreichs entwarf. Ich bin Römer, weil Rom, das Rom der Priester
und Päpste, dem politischen Werk der römischen Führer, Verwalter und Richter
erst Dauer des Gefühls, der Sitten, der Sprache und des Kultus gab.... Ich bin Römer,
weil, wenn ich es nicht wäre, ich beinahe nichts von einem Franzosen hätte.... Ich
bin Römer in dem Maße, als ich Mensch bin: ein Geschöpf, das Städte und Staaten
baut, kein Nager an Wurzeln; ein Geschöpf, welches das Erbe der Vergangenheit
bewahrt und daraus ein verständiges Gesetz holt, nicht aber ein Zerstörer, der mit
seiner Horde schweift und sich von den Resten der Zerstörung nährt. Ich bin Römer,
ich bin Mensch: zwei Maße, die identisch sind.» Das ist betont lateinisch-anti-



728 Anmerkungen

der Kultur nicht mehr mit der der nationalen Emanzipation verkröpft
ist, sondern wo es sich um Sein oder Nichtsein des Abendlandes handelt,

greifen wir auf den gesamten Bestand unseres Erbgutes zurück.
Da werden wir auch Rom neu entdecken.1)

Die bedeutendsten englischen Dichter des 19. Jahrhunderts wuchsen

so selbstverständlich mit Vergil groß wie mit Homer; Shelley hat Stücke

aus beiden übertragen. Dichter wie Paul Valéry, André Gide, Claudel

setzen Vertrautsein mit Vergil als selbstverständlich voraus; für Valéry
gehört zur Definition Europas die Autorität, die der Name Vergil
genieße, von den Griechen nennt er nicht Homer, sondern Piaton,
Aristoteles, Euklid. André Gide übernimmt eine Reihe von Namen

aus den Erlogen und gibt sie seinen Gestalten: Tityre, Mélibée, Mé-
nalque, Corydon usw. Bei uns ist Stefan George, in Wesen und Haltung
Lateiner wie Deutscher, aus dem Geschlecht, für das die Liebe zu
Griechenland - « Hellas ewig unsre Liebe » - nicht gedrängt ist, Rom
auszulassen oder in einem Feuerbogen zu überspringen. Er kann in
manchem Betracht vergilisch genannt werden; er ist es aus ursprünglicher

Artverwandtschaft, nicht durch Aneignung, Beeinflussung oder

Nachahmung.
Die Romidee findet eifrige und streitbare Verfechter unter den

katholischen Schriftstellern : Hugo Ball, Theodor Haecker, Georg
Moenius 2) u. a. Doch wenn sie in Deutschland auferstehen soll, darf sie

es nicht bloß als Argument in religiösen oder kirchlichen Auseinandersetzungen.

Sie würde sonst einzig schon Überzeugte überzeugen, nicht
Unvoreingenommenen eine ihnen noch geheime Verwandtschaft
offenbaren. Der deutsche Universalismus wird sich, soll er sich nicht zur
bloßen Redeformel vermindern, an Rom noch aufs schönste und fruchtbarste

bewähren können. Anzeichen sind ja vorhanden und gerade an
dem Beispiel Vergils erkennbar: nachdem Vergil Forschungsobjekt der

Philologie gewesen ist, tritt er aus dieser Quarantäne vor eine weitere

gebildete Leserschaft. Walter Wilis Buch Vergil, zu dessen Empfehlung

germanisch, wie der deutsche Hellenenkult oft betont antilateinisch ist. An der
heraufkommenden Generation ist es, diesen Gegensatz zu überbrücken. Er hat als geistige
Polarität seine Fruchtbarkeit nun wohl erschöpft.

x) Ein schönes Zeugnis solchen Wiedergewinns ist der Aufsatz von Friedrich
Klingner: «Rom als Idee», in Die Antike III, Verlag Walter de Gruyter, Berlin.

2) Vgl. seine scharfe Kritik am deutschen Wesen in seiner Einleitung zu Henri
Massis Verteidigung des Abendlandes (bei Jakob Hegner, Hellerau). Eine entschiedene
Grenzziehung gegenüber dem russischen Geist, Plädoyer für eine deutsche Hinwendung

zur Romanitas. Das Buch ist ein Zeugnis für das erstarkende Bewußtsein der
Kultursendung im deutschen Katholizismus; ihm habe ich die Verdeutschung des
Zitates aus Maurras entnommen.



Anmerkungen 729

diese Zeilen unternommen wurden, ist das Werk eines jungen Begeisterten,

der unsere Zeit und ihre Literatur kennt, wie auch die Bedürfnisse,
die sie geweckt hat und die andern, die sie nicht einmal ahnt. Er zeigt,

was Vergil uns sein kann, wenn wir ihm mit der Bereitschaft für
überzeitliche Werte nahen, deren Appell an uns unserer Sehnsucht
nach ihnen entspricht. Bei Wili, der ein nach Anlage und Schulung
ungewöhnliches Gefühl für Vergil und das Römische hat - auch, was
hervorgehoben sei, für die deutsche Sprache - sind die zahlreichen
Zitate durchwegs deutsch. Rudolf Alexander Schröder hat sie

übertragen.

In Rudolf Alexander Schröder ist das Gefühl für Vergils Größe und
Art seit Schiller am lebendigsten unter deutschen Dichtern. Dieser
große Sprachmeister, dessen deutscher Homer ein dauerndes Denkmal
bleiben wird, hat auch die Bucolica und Georgica übersetzt.1)

Ich weiß nicht, was die deutsche Literatur seit Schlegels Shakespeare

an klassischen dichterischen Ubersetzungen denen Schröders an die
Seite stellen könnte. Durch Schröder sind sowohl griechische wie
römische - sein anderer geliebter Römer ist Horaz - Substanzen in
unsere Sprache hereingenommen worden und haben in ihr eine
Neugeburt erlebt. In ihm ist der Gegensatz : Grieche oder Römer als
Kulturbekenntnis aufgehoben, produktiv überwunden. Als doppelt Reicher
steht er vor uns, den doppelt Beschenkten. An uns liegt es nun, den

neugewonnenen Vergil nicht wieder zu verlieren.

*) Die Bucolica, mit Holzschnitten von Maillol, in einer beschränkten Vorzugsausgabe

des Insel-Verlags. Die GeoTgica (die vier Gesänge vom Land und Landbau)
sind 1924 im Verlag der Bremer Presse, München, erschienen. Auch Teile aus der
Aeneis sind von Schröder übersetzt worden, sind bis jetzt jedoch nur handschriftlich
vorhanden.


	Anmerkungen

