
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 9

Artikel: Traum und Existenz

Autor: Binswanger, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


673

Traum und Existenz

Von Ludwig Binswanger

« Man halte vielmehr daran fest,
was es bedeutet, ein Mensch zu sein.»

Wenn inmitten einer leidenschaftlichen Hingabe oder Erwartung
urplötzlich das Erwartete uns betrügt, die Welt mit einem Male so
« anders » wird, daß wir in völliger Entwurzelung den Halt in ihr
verlieren, dann sagen wir später, vom wiedergewonnenen festen Standort

aus jenes Momentes gedenkend, wir seien damals « wie vom Blitz
getroffen aus allen Himmeln gefallen ». Mit solchen Worten kleiden

wir unser Erlebnis fassungsloser Enttäuschung in ein dichterisches

Gleichnis, das, keines einzelnen Dichters Phantasie entsprungen, aus

unser aller geistiger Heimat emporquillt, aus der Sprache; denn die

Sprache ist es, die für uns alle « dichtet und denkt », noch ehe der
Einzelne es zum eigenen Dichten und Denken gebracht hat. Aber was
hat es mit diesem « dichterischen Gleichnis » für eine Bewandtnis
Handelt es sich dabei lediglich um eine Analogie im Sinne der Logik
oder um eine bildliche Metapher im Sinne der Poetik Mit einer solchen

Auffassung gingen wir am innersten Wesen des dichterischen Gleichnisses

vorbei; denn dieses Wesen liegt noch hinter dem, was die Logik
und die Lehre vom dichterischen Ausdruck zu Tage fördern; es liegt
in den tiefsten Gründen unserer Existenz, da wo lebend-geistige Form
und lebend-geistiger Inhalt noch ungeschieden des Blitzes harren, der
sie zündend spaltet. Wenn wir in jäher Enttäuschung « aus allen Himmeln

fallen », so fallen wir tatsächlich ; aber weder ist das ein rein
körperliches Fallen, noch ein solches, das ihm (analogisch oder
metaphorisch) nachgebildet oder von ihm abgeleitet ist; vielmehr liegt es

im Wesen der jähen Enttäuschung und des Entsetzens, daß die
Eintracht mit Um- und Mitwelt, die uns bis anhin trug, plötzlich einen Stoß

erlitt, durch den sie ms Wanken kam. In einem solchen Augenblick
ist unsere Existenz tatsächlich beeinträchtigt, aus ihrem sie tragenden
Halt an der « Welt » heraus- und auf sich selbst zurückgeworfen. Bis
wir wieder einen neuen festen Standort in der Welt finden, ist daher

unser gesamtes Dasein in der Bedeutungsrichtung des Straucheins,
Sinkens, Fallens. Nennen wir diese allgemeine Bedeutungsrichtung die



674 Ludwig Binswanger

Form, das jähe Entsetzen den Inhalt, so sehen wir, daß hier beides
noch eins ist.

Nur derjenige, welcher nicht den ganzen Menschen betrachtet,
sondern nur eine Seite an ihm, wie es der Biologe tut - denn Menschsein

ist mehr als leben -, wird sagen, jene Richtung von oben nach

unten, das Fallen, sei rein in der lebenden Struktur des Organismus
begründet; denn bei jähem Entsetzen trete ein Tonus- oder Spannungsverlust

unserer quergestreiften Muskulatur ein, wobei wir halb oder

ganz ohnmächtig hinsänken; aus diesem rein körperlichen Vorbild
schöpfe die Sprache. Nach dieser Auffassung wäre das Aus-allen-Him-
meln-fallen tatsächlich eine rein analogische oder metaphorische Uber-
tragung eines Tatbestandes aus der Sphäre des Körpers in diejenige
der Seele, und innerhalb dieser letzteren wäre es eine bloße bildliche
Ausdrucksform ohne Inhalt oder Substanz, eine bloße façon de parier.

Tiefer geht die Ausdruckslehre von Klages, welcher aber bei aller
Betonung der Einheit von Seele und Leib doch an der
ausdruckstheoretischen Voraussetzung festhält, daß « das Seelische » gemäß unserer
psychophysischen Organisation jeweils in bestimmter sinnlich-räumlicher

Form erscheine, z. B. die als weich bezeichnete Seele in der
weichen Schrift, der Hochmut in dem hoch getragenen Kopf. Und
weil das Seelische in solchen Formen erscheine, verwende die Sprache
Ausdrücke aus der räumlich-sinnlichen Sphäre für die seelischen
Eigenschaften und Vorgänge. Diese Auffassung hat etwas Bestechendes.
Sie setzt jedoch voraus, daß man die erwähnte ausdruckstheoretische
Grundthese von Klages teilt, wonach der Leib die Erscheinung der
Seele sei, die Seele aber der Sinn des lebendigen Leibes. Diese
theoretische Annahme liegt mir fern.

Ich selbst schließe mich der Bedeutungslehre von Husserl und
Heidegger an, die erstmalig auf unser spezielles Sprachproblem
angewendet zu haben das Verdienst von Löwith ist. Wenn wir gleicherweise

z. B. von einem hohen und niederen Turm, einem hohen und
tiefen Ton, einer hohen und niedrigen Moral, einem hohen und
tiefgesunkenen Mut sprechen, so handelt es sich hier keineswegs um
sprachliche Übertragungen aus irgendeiner dieser Seinssphären auf
die andere, vielmehr um eine allgemeine Bedeutungsrichtung, die sich

gleichermaßen auf die einzelnen regionalen Sphären « verteilt », d. h.
innerhalb derselben besondere Bedeutungen (räumliche, akustische,

geistige, seelische usw.) erhält. So stellt auch das Sinken oder Fallen
eine allgemeine Bedeutungsrichtung von oben nach unten dar, die ]e



Traum und Existenz 675

nach dem « ontologischen Existenzial », etwa dem entfernend-aus-
richtenden der Räumlichkeit, dem Geworfensein der Stimmung oder
der Auslegung des Verstehens eine besondere existenzielle Bedeutung
« für » unser Dasein erhält. Wir fallen in der jähen Enttäuschung also

nicht deswegen aus allen Himmeln oder auch aus den Wolken, weil
Enttäuschung oder Entsetzen, wie Wundt sagte, einen « asthenischen
Affekt » darstellen, der sich als Bedrohung der aufrechten Körperhaltung

kundgibt, als ein körperliches Wanken, Straucheln oder Fallen,
das seinerseits dann wieder der Sprache als reales körperliches Vorbild
für ein dichterisches Phantasiebild dienen soll; vielmehr greift die
Sprache in diesem angeblichen Gleichnis einen zutiefst in der
ontologischen Struktur des Menschseins angelegten speziellen Wesenszug,
das Gerichtetseinkönnen von oben nach unten, selbständig heraus

und bezeichnet ihn demgemäß als Fallen. Dazu bedarf es keines

Umwegs über den asthenischen Affekt und seine körperliche Äußerung.
Vielmehr ist aufzuklären, warum überhaupt Enttäuschung einen
asthenischen Charakter hat, nämlich weil unsere gesamte Existenz hier
nicht mehr auf « festen », sondern auf « schwachen » Füßen steht, ja
überhaupt nicht mehr steht; denn weil ihre Eintracht mit der Welt
einen Riß bekam, ist ihr der Boden unter den Füßen weggezogen
worden und gerät sie ins Schweben. Das Schweben nun unserer Existenz
muß zwar nicht notwendig die Richtung nach unten annehmen, es

kann auch Befreiung bedeuten und Möglichkeit des Steigens; hält die
Enttäuschung als Enttäuschung aber an, so geraten wir vom Schweben

ins Wanken, Sinken, Fallen. Aus dieser ontologischen Wesensstruktur
schöpft die Sprache, schöpft aber auch, wie wir gleich sehen werden,
die Einbildungskraft des Dichters, und schöpft vor allem der Traum.

Mit unserer Betrachtungsweise, die sich unter den Psychologen und
Psychiatern noch kaum regt, in der genannten philosophischen Richtung
aber immer deutlichere Gestalt annimmt, ist auch das fragwürdigste
von all den vielen fragwürdig gewordenen Problemen unserer Zeit, das

Verhältnis von Leib und Seele, zwar nicht einer Lösung entgegengeführt,

wohl aber aus seinem uralten metaphysischen und religiösen
Geleise geworfen, aus seinen einzelnen Problemstellungen, wie Wechselwirkung,

Parallelismus und Identität, vertrieben, ja als falsch gestelltes
Problem überhaupt entlarvt. Damit gewinnen wir erst freie Bahn auch
für die Förderung anthropologischer Einzelprobleme, wie sie uns hier
beschäftigen.

Daß wir in der Enttäuschung gerade aus den Wolken oder aus allen



676 Ludwig Binswanger

Himmeln fallen, hat seinen Grund natürlich wieder in weiteren, von
der Sprache ergriffenen Sach- und Wesensbezügen, so daher, daß

unser Blick von unsern leidenschaftlichen Hoffnungen, Wünschen und
Erwartungen « umnebelt » wird, oder daß wir uns im Glück « wie im
Himmel » fühlen ; jedoch das Fallen selbst, wie natürlich auch sein

Gegenteil, das Steigen, ist keiner weitern Ableitung mehr fähig, hier
stoßen wir ontologisch auf Grund. Abgesehen von dem Sprachgut

ganzer Völker müssen wir auch heute noch vornehmlich zu den einzelnen

Sprachschöpfern, den Dichtern gehen, wenn wir etwas von diesem

Grund sehen wollen. Sie haben ein Wissen davon, daß wir im Glück
wirklich steigen, in der enttäuschten Hoffnung oder im Unglück wirklich

fallen, ja daß unser Dasein aufhört, lebendes Dasein zu sein, wenn
dieser Grund sich verkehrt. Nur für unsere Toten mag es daher Geltung
haben, daß auch Fallendes Glück ist, wie der « Regen, der fällt auf
dunkles Erdreich im Frühjahr », aber ein Glück, das wir Lebenden
nicht mehr verstehen: denn wir, so singt der uns jüngst entrückte
Dichter und Seher in einer seiner schönsten Elegien,

« Wir, die an steigendes Glück
Denken, empfänden die Rührung,
Die uns beinah bestürzt,
Wenn ein Glückliches fällt. »

Das heißt natürlich nicht, daß uns der wirkliche Fall des Menschen

vom Himmel seines Glücks auf die Erde des Unglücks rührt oder

bestürzt, sondern der Gedanke rührt uns, daß unsere Toten, selbst wenn
sie noch mit uns reden könnten, eine so andere Sprache sprächen als

wir, eine Sprache, in der Unten und Oben, Steigen und Fallen sich

verkehrte, so daß wir sie auch dann nicht mehr verständen, und es

wahr bliebe, daß kein Schritt mehr klänge aus ihrem « tonlosen Los ».

Derselbe Grund des Fallens und Steigens unseres Daseins trägt
auch alle religiösen, mythischen und dichterischen Vorstellungen von
der Himmelfahrt des Geistes und der Erdenschwere des Leibes. Ich
erinnere nur an Schillers wunderbares Bild von der Verklärung des

Herakles :

« Froh des neuen, ungewohnten Schwebens,
Fließt er aufwärts, und des Erdenlebens
Schweres Traumbild sinkt und sinkt und sinkt.»

Wenn wir aber sagen sollen, wer nun eigentlich dieses Wir ist, das

als ein Glücklich-seiendes steigt, als ein Unglücklich-seiendes fällt,
so sind wir in arger Verlegenheit. Hält man uns entgegen, dieses Wir,
das seien eben wir Menschen, da gebe es doch weiter nichts zu fragen,



Traum und Existenz 677

so müssen wir erklären, daß hier erst alles wissenschaftliche Fragen
anfängt; denn auf die Frage, wer denn eigentlich «wir Menschen»
seien und was wir seien, hat noch keine Zeit weniger eine Antwort zu
geben vermocht als die unsrige, und wir stehen heute gerade wieder im
ersten Beginn eines neuen Fragens nach diesem Wir. Auch hier haben

Dichtung, Mythus und Traum eher Antwort gegeben als Wissenschaft

und Philosophie. Sie haben wenigstens das eine gewußt, daß
dieses Wir, das Subjekt des Daseins, keineswegs offen daliegt, sondern
daß es sich « in tausend Formen » zu verbergen liebt, und das andere,
daß dieses Subjekt keineswegs mit dem individuellen Leib und seiner
äußeren Gestalt identifiziert werden darf. Um nur innerhalb der einen
Teilstruktur zu bleiben, daß wir steigendes und fallendes Dasein sind,
so haben die Dichter immer gewußt, daß es ganz gleichgültig ist, ob
wir das Subjekt, den « Wer » dieses Daseins, ausdrücken durch unsere
leibhafte Gestalt, durch ein Glied dieser Gestalt, durch einen Besitz,
der ihr zu eigen ist, oder durch etwas, womit wir überhaupt nur in der
Welt sind, sofern es nur Steigen und Fallen irgendwie zum Ausdruck
zu bringen vermag. Die Frage nach dem Wer unseres Daseins
beantwortet sich nicht durch die in die Sinne fallende Einzelgestalt, die
bleibt unwesentlich, sondern durch irgendein Moment, das dem
einzelnen Strukturmoment, hier also dem Steigen oder Fallen, als

Subjekt dienen kann, und sei es auch ein in seiner sinnlichen Gestalt

uns fremdes, äußerliches Subjekt. Trotzdem bleibe ich das Ursubjekt
dessen, was steigt und fällt. Auf diesen richtigen ontologischen
Einsichten beruht der Wahrheitswert und ein großer Teil der Wirkung
der Darstellungen des Subjekts des Daseins in Mythus, Religion und
Dichtung. Wir verfolgen nun unser Thema unter gleichzeitiger
Berücksichtigung der Darstellung des Subjekts des Fallens, Stürzens oder
Sinkens.

Als den zu Tode Verzweifelten und in seiner Verzweiflung gegen
sich selbst wütenden Maler Nolten « ganz unerwartet ein beschämender
Vorwurf aus verehrtem Munde » trifft, durch den er urplötzlich « die

grausamste Abkühlung » erfährt, die wir nur erfahren können, da verläßt

der Dichter den Weg der unmittelbaren Schilderung des Seelen-
zustandes seines Helden, wendet sich direkt an den Leser, der sich
atemlos also von ihm angeredet hört : « Es wird (in einem solchen
Zustand) auf einmal totenstill in dir, du siehst dann deinen eigenen
Schmerz, dem Raubvogel gleich, den in der kühnsten Höhe ein Blitz
berührt hat, langsam aus der Luft herunterfallen und halb tot zu deinen



678 Ludwig Binswanger

Füßen sinken. » Hier dichtet schon nicht mehr die Sprache als solche,
sondern der einzelne Dichter, wenn er auch den Wesenszug des Fallens

von der Sprache überhaupt übernimmt, so wie diese ihn aus dem Wesen
des Menschseins selber übernommen hat. Und nur aus diesem Grunde
ist es zu erklären, daß dieses Gleichnis den Leser sofort « anspricht »,

daß es auf ihn wirkt und er kaum mehr merkt, daß es ein Gleichnis ist,
sondern sogleich aufhorcht mit der Überzeugung: um mich handelt
es sich, ich bin (oder, was hier ganz auf dasselbe herauskommt, ich
könnte sein) der zu Tode getroffene Raubvogel.

Hier nun befinden wir uns an der Schwelle des Traumes; aber auch
alles, was wir bisher gesagt haben, bezog sich Wort für Wort schon
auf den Traum, der ja seinerseits nichts anderes ist als eine bestimmte
Art des Menschseins überhaupt.

In dem erwähnten Gleichnis ist mein eigener Schmerz, also etwas

an oder in mir, ein «Teil» von mir, zum verwundeten Raubvogel
geworden. Damit beginnt die dramatisierende Personifizierung, die wir
auch als das Hauptdarstellungsmittel des Traumes kennen: «ich»
falle jetzt nicht mehr als Einzelner und Einsamer in meinem Schmerz

aus den Wolken, sondern mein Schmerz selbst fällt als eine zweite
dramatische Person mir vor die Füße, der sprechendste Ausdruck
dafür, daß ich unter Umständen sehr wohl aus dem Himmel fallen und
doch noch « rein körperlich » mit beiden Füßen auf der Erde stehen

und meinem eigenen Fallen in der Selbstbeobachtung zuschauen kann.

Wenn wir in der neuen Dichtung wie in der alten, in den Träumen
und Mythen aller Zeiten und aller Menschen, immer wieder den Adler
oder Falken, den Weih oder Geier als Personifizierung unseres steigenden
und sehnsüchtig steigenwollenden, aber auch unseres fallenden Daseins

vorfinden, so zeigt das nur, ein wie wesentlicher Grundzug unseres
Daseins seine Bestimmung als steigendes und fallendes ist. Und zwar
ist dieser Grundzug nicht zu verwechseln mit bewußtem, zweckhaftem

Steigenwollen oder bewußter Furcht vor dem Fallen, das sind schon

Spiegelungen oder Reflexionen jenes Grundzugs im Bewußtsein. Nein,
Steigen und konkretes Ziel des Steigens, um hiebei zu bleiben, sind hier
wesentlich unreflektiert gemeint, wie denn auch rein tatsächlich für die

Wenigen, durch die die Menschheit sich fortpflanzt, der Satz Cromwells
gilt, daß keiner so hoch steigt, « wie der, der nicht weiß, wohin es geht ».

Gerade dieses unreflektierte oder, wie die Psychoanalyse sagt,
unbewußte Moment ist es, das in dem steigenden Dasein des Raubvogels,



Traum und Existenz 679

der hoch über uns in blauer Ferne ruhig seine Kreise zieht, uns so
« verwandt » anspricht.

« Doch ist es jedem eingeboren,
Daß sein Gefühl hinauf und vorwärts dringt,
Wenn über uns, im blauen Raum verloren,
Ihr schmetternd Lied die Lerche singt;
Wenn über schroffen Fichtenhöhen
Der Adler ausgebreitet schwebt,
Und über Flächen, über Seen
Der Kranich nach der Heimat strebt. »

Auf dem Grunde dieser « Eingeborenheit » sind alle Adler- und
Vogelgleichnisse, wie alle echten Daseinsausdrücke, nicht nur formal
erläuternd oder ergänzend, sondern substantiell vertiefend. Um nur
noch ein dichterisches Beispiel zu nennen, erinnere ich an Mörikes
Adlergleichnis zur Kennzeichnung des unreflektierten, steigenden und
vor dem Fallen sich fürchtenden Glücks der Liebe:

« Der Adler strebt hinan ins Grenzenlose,
Sein Auge trinkt sich voll von sprüh'ndem Golde;
Er ist der Tor nicht, daß er fragen sollte,
Ob er das Haupt nicbt an die Wölbung stoße. »

«Und Liebe, darf sie nicht dem Adler gleichen?
Doch fürchtet sie; auch fürchten ist ihr selig,
Denn all ihr Glück, was ist's? - ein endlos Wagen! »

In den Träumen kommt das Fliegen und Fallen bekanntlich oft
als Schweben und Sinken unserer eigenen leibhaftigen Gestalt vor.
Man bringt diese Fliege- und Fallträume in Beziehung bald zu körperlichen

Zuständen, insbesondere zur Atmung, wobei man es dann mit
sogenannten Leibreizträumen zu tun hätte, bald mit erotischen

Stimmungen oder rein sexuellen Wünschen. Beides ist möglich, und wir
können weder mit der einen, noch mit der andern Annahme in Konflikt

geraten, da es sich bei unserer Auffassung um die Aufdeckung
einer apriorischen Struktur handelt, für welche sowohl das Leibreiz-
und Leibschema überhaupt, als auch die erotisch-sexuelle Thematisierung

spezielle, sekundäre Erfüllungen sind. Nur für diese letzteren
muß der Nachweis eines bestimmten, in der äußern und inneren
Lebensgeschichte des Träumers liegenden Motivs erbracht werden, um zu
verstehen, warum gerade in diesem Zeitmoment diese bestimmte
Erfüllung zum Ausdruck gekommen ist, also z. B. der Nachweis, warum
der Träumer gerade jetzt seiner Atmung Aufmerksamkeit schenkt,

warum er gerade jetzt Anlaß zu erotischen Wünschen und Befürchtungen
usw. hat. Erst dann ist ein solcher Traum psychologisch verstanden.
Kleidet sich der Wunsch oder die Befürchtung aber noch in eine zweite



680 Ludwig Binswanger

und dritte Person (oder ein Drama unter Tieren), so bedarf es zum
psychologischen Verständnis noch der minutiösen Rückübersetzung
der einzelnen Mensch- oder Tierfiguren in die einzelnen seelischen

Strebungen. Ich habe ein solches Traumbeispiel, in welchem der
seelische Konflikt durch den Angriff eines Adlers auf einen ruhig da-
hockenden Marder und den Raub des letzteren durch den sich in die
Lüfte erhebenden Adler dargestellt ist, an Hand einer längeren Traumserie

andernorts ausführlich lebensgeschichtlich analysiert. Hier will
ich einen einfacheren, aber durchaus gleichförmigen,Todes- und
Liebesgedanken darstellenden Traum anführen, der von einer meiner Patientinnen

während der Periode geträumt wurde, aber ohne ihn näher zu
analysieren, was hier viel zu weit führen würde: «Vor meinen Augen
stürzt sich ein Raubvogel auf eine weiße Taube, verwundet sie am
Kopf und erhebt sich dann mit ihr in die Luft. Ich verfolge das Tier
mit Rufen und Händeklatschen und nach längerer Jagd gelingt es mir,
dem Raubvogel die Taube abzujagen. Ich hebe sie vom Boden und
finde zu meinem großen Kummer, daß sie bereits tot ist. »

Während in dem Beispiel aus dem Maler Nolten das steigendfallende

Dasein durch den einen, vom Blitz getroffenen Raubvogel
seine bildliche Erfüllung gefunden hat, kommt es hier, wie in dem
Adler-Mardertraum zu einem Kampf zweier Kreaturen, von denen die
eine die sieghaft-steigende, die andere die unterliegend-fallende Seite

darstellt. Und wie in dem Noltenbeispiel der vom Schmerz der
Enttäuschung und Abkühlung gelähmte Mensch den Raubvogel selbst
sterbend zu seinen Füßen sinken sieht, so sieht hier die Träumerin die
Taube tot am Boden liegen. Für die Deutung des Traumes kommt es

absolut nicht darauf an, ob sich das Drama, das sich in der Totenstille
der Seele abspielt, in der Rolle der Person des Träumers selbst, in einer,
zwei oder mehreren Nebenrollen neben dieser Person oder nur in solchen

abgeleiteten Rollen abspielt. Das Thema, das sich das Dasein im
Schlafe gibt, der « Inhalt » des Dramas also, ist das Wichtige und
Ausschlaggebende, die Rollenverteilung ist demgegenüber das Zufällige
und Nebensächliche. Oft macht sich die Enttäuschung des absteigenden
Lebens auch noch darin geltend, daß der stolze Raubvogel sich nach
seinem Tod in wertloses Zeug verwandelt, oder daß er gerupft und
weggeworfen wird. Zwei Träume Gottfried Kellers, die Ermatinger im
2. Band seiner Kellerbiographie aus Kellers Tagebüchern wiedergibt,
mögen das Gesagte erläutern:



Traum und Existenz 681

Erster Traum:
Den 10. Januar 1848.

Vergangene Nacht befand ich mich in Glattfelden. Die Glatt floß glänzend und
fröhlich am Hause vorbei; aber ich sah sie in eine weit fernere, fast unabsehbare Ferne
fließen, als es wirklich der Fall ist. Wir standen am offenen Fenster gegen die Wiesen
hinaus, da flog ein mächtiger Adler durch das Tal, hin und wieder; als er sich drüben
an der Buchhalde auf eine verwitterte Föhre setzte, klopfte mir das Herz auf eine
sonderbare Weise. Ich glaube, ich empfand eine rührende Freude darüber, zum erstenmal

einen Adler in seiner Freiheit schweben zu sehen. Nun flog er ganz nah an unserm
Fenster vorbei, da bemerkten wir genau, daß er eine Krone auf dem Kopfe trug, und
seine Schwingen und Federn waren scharf und wunderlich ausgezackt, wie auf den
Wappen. Wir sprangen, mein Oheim und ich, nach den Gewehren an der Wand und
postierten uns hinter die Türen. Richtig kam der riesige Vogel zum Fenster herein,
und erfüllte fast die Stube mit der Breite seiner Schwingen ; wir schössen und am Boden
lag anstatt des Adlers ein Haufen von schwarzen Papierschnitzeln, worüber wir uns
sehr ärgerten.

Zweiter Traum:
Den 3. Dezember.

Heute Nacht träumte mir von einem Weih. Ich schaute in einem Hause zum Fenster
hinaus, im Hofe standen die Nachbarn mit ihren Kindern, da flog ein großer, wunderschöner

Gabelweih über den Dächern einher. Er schwebte eigentlich nur, denn seine
Flügel waren dicht geschlossen und er schien vor Hunger krank und matt, indem
er immer tiefer sank und sich mit Mühe wieder erheben konnte, aber nie so hoch, als

er vorher gesunken war. Die Nachbarn mit ihren Kindern schrien und lärmten und
warfen ungeduldig die Mützen nach ihm, um ihn ganz herabzuwerfen. Er sah mich
an und schien, sich auf und nieder bewegend, mir sich nähern zu wollen. Da lief ich
schnell weg in die Küche, um etwas Speise für ihn zu holen. Ich fand mit Mühe etwas,
und als ich hastig damit wieder am Fenster erschien, lag er schon tot am Boden in
den Händen eines kleinen lausigen Jungen, welcher die prächtigen Schwungfedern
ausrupfte und umherwarf und endlich ermüdet den Vogel auf einen Misthaufen
schleuderte. Die Nachbarn, welche ihn endlich mit einem Steine herabgeworfen hatten,
waren unterdessen auseinander- und an ihre Geschäfte gegangen. Dieser Traum
machte mich sehr traurig.

Versenken wir uns in diese Träume, wozu schon allein ihr ästhetischer
Reiz einlädt, so glauben wir, einen Augenblick gleichsam den Puls des

Daseins zu fühlen, seiner Systole und Diastole, seiner Expansion und
Depression, seinem Ansteigen und Zusammensinken zuzusehen. Und
zwar äußert sich jede dieser Phasen scheinbar doppelt, im Bild und in
der stimmungsmäßigen Reaktion auf dasselbe: im Bild des in seiner
Freiheit schwebenden Adlers und der Freude darüber, im Bild der
schwarzen Papierschnitzel und des Ärgers darüber, des gerupften toten
Weihs und der Traurigkeit darüber. Im Grunde sind aber freudiges
Bild und die darüber empfundene Freude, trauriges Bild und die
darüber empfundene Trauer eins, nämlich Ausdruck ein und derselben

steigenden oder abfallenden Wellenphase; denn auch in dieser
Hinsicht ist das Thema, welches das Dasein sich in jeder solchen Phase

gibt, das Ausschlaggebende; ob es sich stärker in dem Stimmungsgehalt

der Bilder selbst oder in der über das Bild empfundenen, schein-



682 Ludwig Binswanger

bar rein reaktiven Stimmung des Träumers äußert, ist, wie wir weiter
unten sehen werden, zwar auch von Bedeutung, aber von sekundärer

(z. B. klinisch-diagnostischer) Bedeutung. Gerade die Vertiefung in den
manifesten Trauminhalt, der seit Freuds epochemachendem Postulat
der Rekonstruktion der latenten Traumgedanken in neuerer Zeit allzusehr

in den Hintergrund des Interesses gerückt ist, lehrt uns, die
ursprüngliche enge Zusammengehörigkeit von Gefühl und Bild, von
Gestimmtsein und bildhaftem Erfülltsein richtig zu würdigen. Und
was von den kurzen Wellen gilt, deren thematische Spiegelung wir in
Bild und Stimmung des Traumes betrachten können, gilt natürlich
auch von den längeren und tieferen Wellen der normalen und
pathologischen expansiven und depressiven « Verstimmung ».

Daß nun aber die glückhaft aufsteigende Lebenswelle nicht nur
durch ein Steigen, die unglücklich absinkende nicht nur durch ein
Fallen ihre bildhafte Erfüllung finden können, möge im Vorbeigehen
noch an zwei Beispielen gezeigt werden.

Unser zweiter Traum Gottfried Kellers hat noch eine ebenso

anmutige, wie für uns interessante Fortsetzung; nämlich auf den Passus:

« dieser Traum machte mich sehr traurig », folgt weiter:

« hingegen ward ich wieder sehr vergnügt, als ein junges Mädchen kam und mir einen
großen Strauß Nelken zum Kaufe anbot. Ich wunderte mich sehr, daß es im Dezember
noch Nelken gebe, und handelte mit dem Kinde; sie verlangte drei Schillinge. Ich hatte
aber bloß zwei in der Tasche und war in großer Verlegenheit; ich verlangte, sie sollte
mir für zwei Schillinge von den Blumen absondern, indem nur so viel in meinem
Champagnerglas, in welchem ich die Blumen gewöhnlich aufbewahre, Platz hätten.
Da sagte sie: .Lassen Sie mal sehen, sie gehen schon hinein.' Nun stellte sie eine Nelke
nach der andern bedächtig in das schlanke glänzende Glas, ich sah ihr zu und empfand
jenes Behagen und Wohlgefühl, welches immer in einem kommt, wenn jemand vor
unsern Augen eine leichte Arbeit still, ruhig und zierlich vollbringt. Als sie aber die
letzte Nelke untergebracht hatte, wurde es mir wieder angst. Da sah mich das Mädchen
freundlich und schlau an und sagte: .Sehen Sie nun? Es sind aber auch nicht so viel,
wie ich geglaubt habe, und sie kosten nur zwei Schillinge.' Es waren indessen doch
keine eigentlichen Nelken, aber von einem brennenden Rot und der Geruch war
außerordentlich angenehm und nelkenhaft. »

Nachdem also der «wunderschöne Gabelweih» gerupft und tot von
dem «lausigen Jungen» und der rohen Menge achtlos auf dem
Misthaufen liegen gelassen war, erhebt sich wieder eine neue Welle, die nun
aber nicht mehr ein Bild des Steigens emporwirft, sondern Blumen

von intensiver Farbe und angenehmstem Geruch, eine freundliche,
anmutig schelmische Mädchengestalt, ein blankes glänzendes
Champagnerglas, alles thematisch zu einer glückhaften Szene verbunden,
die trotz drohender Beeinträchtigung durch Verlegenheit und Angst
bis zum Schlüsse siegreich durchhält. Hier gibt sich die aufsteigende



Traum und Existenz 683

Wellenkurve durch das Anklingen stark sinnenhafter und erotischer
Lebensreize kund, und desgleichen wiederum durch die entsprechende
stimmungsmäßige Begleitung des szenischen Themas.

Andere Male kommt der Umschlag von einer sieghaft glücklichen
Lebensströmung in eine verzagt ängstliche zum Ausdruck durch das

Vergehen der im Sonnenglanz glitzernden Farbenpracht und die Ver-
deckung von Licht und Sicht überhaupt, wie es Goethes Fasanentraum

aus der Italienischen Reise in prägnanter Weise zeigt:

« Indem ich mich nun in dem Drang einer solchen Uberfüllung des Guten und
Wünschenswerten geängstigt fühle, so muß ich meine Freunde an einen Traum
erinnern, der mir, es wird eben ein Jahr sein, bedeutend genug schien. Es träumte
mir nämlich: ich landete mit einem ziemlich großen Kahn an einer fruchtbaren, reich
bewachsenen Insel, von der mir bewußt war, daß daselbst die schönsten Fasanen zu
haben seien. Auch handelte ich sogleich mit den Einwohnern um solches Gefieder,
welches sie auch sogleich häufig, getötet, herbeibrachten. Es waren wohl Fasanen,
wie aber der Traum alles umzubilden pflegt, so erblickte man lange, farbig beäugte
Schweife, wie von Pfauen oder seltenen Paradiesvögeln. Diese brachte man mir schockweise

ins Schiff, legte sie mit den Köpfen nach innen, so zierlich gehäuft, daß die langen
bunten Federschweife, nach außen hängend, im Sonnenglanz den herrlichsten Schober
bildeten, den man sich denken kann, und zwar so reich, daß für den Steuernden und
die Rudernden kaum hinten und vorn geringe Räume verblieben. So durchschnitten
wir die ruhige Flut, und ich nannte mir indessen schon die Freunde, denen ich von
diesen bunten Schätzen mitteilen wollte. Zuletzt in einem großen Hafen landend,
verlor ich mich zwischen ungeheuer bemasteten Schiffen, wo ich von Verdeck auf
Verdeck stieg, um meinen kleinen Kahn einen sichern Landungsplatz zu suchen.

An solchen Wahnbildern ergötzen wir uns, die, weil sie aus uns selbst entspringen,
wohl Analogie mit unserm übrigen Leben und Schicksalen haben müssen. »

Dieser etwa ein Jahr vor dem Antritt der Reise nach Italien und vor
seiner Niederschrift geträumte Traum, seine langdauernde Gegenwart
im Gedächtnis des Träumers und seine immer wiederkehrende
Erwähnung gestatten dem Psychologen einen deutlichen Einblick in die
Labilität, ja Bedrohtheit von Goethes damaliger Existenz, die er mit
sicherem Instinkt durch die Flucht nach Italien, nach Süden, Farben,
Sonne, nach neuem Geistes- und Liebesgehalt siegreich überwand.

Doch kehren wir wieder zurück zum Fliege- und Schwebetraum.
Ich möchte an einem Beispiel zeigen, daß es oft gerade nicht die Träume
mit auffallend starkem Bildgehalt sind, die dem Psychiater Besorgnis
einflößen, sondern diejenigen, in denen der Bildgehalt und damit auch
die dramatische Bewegung des Traums hinter dem reinen Stimmungsgehalt

zurücktreten. Es ist ein Zeichen geistiger Gesundheit, wenn der
Mensch im Traum seine Wünsche und Befürchtungen vorwiegend in
dramatischen Bildern objektiviert, aus denen dann erst, wie wir
gesehen haben, der Stimmungsgehalt zu entströmen scheint. In dem

folgenden « kosmischen » Traum eines unserer Kranken überwiegt der



684 Ludwig Binswanger

Stimmungsgehalt derart, daß selbst die gewaltigste Objektivation, das

Bild des Kosmos oder Universums, nicht mehr genügt, um ihn bildhaft

zu fixieren. Weder steht hier der Kranke neben dem Drama, es

von seiner eigenen Leibgestalt ablösend, noch vermag er ganz in dem
Drama aufzugehen. Der Traum lautet:

«Ich befand mich in einer wunderbaren anderen Welt, in einem Weltenmeer,

worin ich ohne Form geschwebt. Von weitem sah ich die Erde und
alle Gestirne und fühlte mich ungeheuer flüchtig und mit einem
übermäßigen Kraftgefühl.» Der Kranke selbst bezeichnet diesen Traum als

einen Sterbetraum. Dieses Schweben ohne Form, diese völlige Auflösung
der eigenen Leibgestalt ist diagnostisch nicht günstig. Auch der Gegensatz

zwischen dem ungeheuren Kraftgefühl und der Formlosigkeit der

eigenen Person weist auf eine momentane tiefere Störung in deren geistiger
Struktur. Es gehört dann aber nicht mehr zum Traum, sondern zu der

Psychose als solcher, wenn ihn der Kranke als einen Wendepunkt seines

Lebens bezeichnet und seinen Stimmungsgehalt als so faszinierend

empfindet, daß er ihn in Tag- oder Wachträumen immer wieder
nacherlebt und dieses Gefühl jedem andern Lebensgehalt vorzieht, ja wiederholt

versucht, wirklich aus dem Leben zu gehen. Was Jeremias Gotthelf
einmal von seinem Traume sagte: « ich fühlte, daß heilend die Nacht
über mir gewesen», und das andere: «sind da nicht auch Träume

gute Gottesgaben, und haben wir sie nicht anzuwenden zu unserem
geistigen Wachstum? », das läßt sich auf unseren Träumer nicht
anwenden. Wie verschieden ist ein solcher Traum von Stil und Struktur
des ebenfalls kosmischen Fliegetraumes Jean Pauls : « Wahrhaftig
selig, leiblich und geistig gehoben, flog ich einige Male steilrecht in
den tiefblauen Sternhimmel empor und sang das Weltgebäude unter
dem Steigen an. » Wie verschieden auch ist ein solcher Traum von den

wundervollen, wenn auch wohl etwas stilisierten Heimatträumen Gottfried

Kellers im vierten Band des Grünen Heinriehl Hier ein
Überquellen von Naturgestalten und Naturwundern, ein überaus reicher
Waldzauber, über welchem der Träumer ebenfalls hoch oben zu
schweben scheint, so daß unten alles wie ein unterirdischer Sternenhimmel

erscheint, « nur daß er grün war und die Sterne in allen Farben
erstrahlten ». Dort aber, bei unserem Kranken, welche abstrakte
Weltenphantasie, in der uns fröstelt und schaudert! Und während Keller in
seinen Träumen zwar angstvoll die Vorboten einer schweren Krankheit
sah, aber doch auf jede Weise versuchte, wieder aus ihrem Banne

herauszukommen, so läßt unser Kranker sich immer mehr von dem



Traum und Existenz 685

rein subjektiven ästhetischen Reiz seines Traumes bestricken. In der

Auflösung in das Subjektivste des Subjektiven, in den reinen Stimmungsgehalt,

ist unserem Kranken der Sinn des Lebens abhanden gekommen,
wie er selber zugibt : « Man ist auf der Welt, um den Sinn des Lebens

zu finden; das Leben ist aber sinnlos, deswegen will ich mich befreien

vom Leben, um zu der Urkraft zurückzukehren. Ich glaube zwar nicht
an ein persönliches Leben nach dem Tode, sondern an eine Auflösung
in die Urkraft. » Ein völliges Verzweifeln am Sinn des Lebens wäre nun
gleichbedeutend mit der Auflösung des Menschen in die reine Subjektivität,

ja das eine wäre nur die Kehrseite des andern ; denn der Sinn
des Lebens ist immer etwas Übersubjektives, etwas Allgemeines,
« Objektives » und Unpersönliches. Wir müssen aber konstatieren, daß

es eine Auflösung in die reine Subjektivität streng genommen gar nicht
gibt, solange der Mensch Mensch ist. Auch bei unserm Kranken zeigt
die Sehnsucht nach der Rückkehr in die Urkraft noch das Streben nach

einem objektiven Grund und Halt; jedoch vollzieht sich dieses Streben,

um mich der Unterscheidung Bertholets zu bedienen, hier anscheinend

rein dynamistisch und zwar kosmisch-dynamistisch, nicht etwa the-
istisch-personalistisch. Geht man aber der äußeren und inneren
Lebensgeschichte unseres Kranken auf den Grund, so gewahrt man immerhin,
daß dieser Rückkehr in die kosmische Urkraft eine stark erotisch
gefärbte Muttersehnsucht entspricht, nämlich das von dem jugendlichen

Kranken deutlich zur Schau getragene und realiter betätigte
Anlehnungsbedürfnis an eine mütterliche Geliebte. So kommt hier
hinter dem anscheinend rein objektiven Dynamismus ein stark subjektiver

Personalismus zum Vorschein, der den Halt am Objektiven und
Unpersönlichen immer wieder in Frage stellt.

(Schluß folgt.)


	Traum und Existenz

