
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 9

Artikel: Léon Paul Fargue

Autor: Clément, Frantz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


660

Léon Paul Fargue

von Frantz Clément

In seinen Erinnerungen an Charles-Louis-Philippe erzählt André
Gide, wie Léon Paul Fargue beim Begräbnis seines liebsten Freundes,
des Dichters der Marie Donadieu, zu spät gekommen sei; als man
vom Kirchhof wegging, traf er im Auto ein. Er ist nicht pünktlich im
Leben, ebensowenig als Leidtragender wie als Genosse stiller und
lauter Freuden; er kommt häufig zu spät. Und auch in dem Schrifttum
unserer Tage ist er mit Verspätung eingetroffen. Verspätung der Uhr
nach, aber nicht dem Wesen nach. Wenn die anderen von den Kirchhöfen

weggehen, kommt er im schnellen Wagen an. Aber sonst ist alles

in Ordnung. Er hatte im Jahre 1912 einen Band Gedichte in Versen
und Prosa herausgegeben und galt seither als einer der reichsten Dichter
seiner Generation. Dann schrieb oder veröffentlichte er fünfzehn Jahre
lang so gut wie nichts und nur diejenigen, die eingeweiht waren und
sich seines Umgangs erfreuen durften, hatten ihn nicht vergessen.
Aber dann kam, als Fargue am Ende des fünften Lebensjahrzehnts
stand, eine der herrlichsten Nachblüten, die uns je ein Dichter bot.
Die Freunde traten 1927 mit einem Hommage à Léon Paul Fargue in die
Öffentlichkeit (in einer Sondernummer der Feuilles libres) ; die Literaturamateure

horchten auf, als Paul Claudel, Paul Valéry, Anna de Noailles,
Colette, Francis Jammes und die Besten unter den Jungen dem Zuspät-
gekommenen huldigten. Und um zu zeigen, daß wir beim Warten nichts
verloren haben, gibt Fargue nun in zwei Bänden auf einmal den Ertrag
einer Reihe von wunderbar fruchtbaren Jahren.1)

Es wäre ergötzlich, zuerst das Seelenmirakel und das Schauspiel,
das dieser köstliche Mensch den ihm Nahestehenden bietet,
darzustellen. Seine herrliche Unberechenbarkeit, sein bald fröhliches, sein
bald wehmütiges Wandern im nächtlichen Paris, seine unbeschreibliche

Vergeudung von Geist, Zartheit, Ironie, seine berühmten
Wortfeuerwerke. Aber dazu ist nur ein Freund berufen. Suchen wir hier
einen Weg zu ihm durch seine Dichtung und wollen wir uns auf diesem

Weg nur an seiner Dichtung und Prosa erfreuen.

1) Sous la lampe und Espaces (im Verlag Gallimard, Paris).



Léon Paul Fargue 661

Wir werden vor allem hingerissen durch seine Frische, durch die
alles belebende Jugendlichkeit seines Wesens, das nicht von der Literatur
verdorben wurde, weil Fargue immer etwas anderes tat, als Literatur,
weil er nicht in ihr und durch sie Geltung suchte. Dieser letzte und
vornehmste geistige Freischärler ist kein Literat; das unterscheidet ihn
z. B. von Peter Altenberg, dem er in mancher Beziehung verwandt
scheint und der - was ihn auch in besten Stunden niederdrückte - ein
Literat gewesen. Fargue hat die wahrhaftige Freiheit des

Dichtermenschen; er hat seine eigene, selbsterfundene, eifersüchtig gehütete
Gesetzmäßigkeit und ist nicht an die Dinge gebunden: voyager dans
les espaces imaginaires, sagt er in einer seiner Widmungen. Seine Welt
ist erfüllt von einer besonderen Ordnung, wie sie alle Seher in sich

tragen. Er steht in größter Intimität zu den großen Wirklichkeiten von
Leben und Tod und Kindheit, einer Intimität, die oft nach Vergessen
und Ohnmacht gegenüber der Welt aussieht, aber heimlich voll ist von
Zauberkraft. Anna de Noailles hat richtig gesehen, wenn sie in seinem
Wesen und Dichten den beschwingten Humor, das Erfinderische, den
rührenden Ernst der Kinderspiele sieht; Fargue kommt unverdorben
und unverbogen aus dem Kinderland.

Er hat auch das Verschwenderische des Kindes, diese schöne
Ziellosigkeit. Er hat ein reiches Kapital ganz nahe beieinander, aber er legt
es mit Fleiß nicht zinsbringend an, weil er spürt, daß es unerschöpflich

ist. Wie wenige Dichter können sich das leisten. Wie wenige haben

denn auch diesen Reichtum an Modulationen der Seele: Zartheit,
Zärtlichkeit, Zorn, Hohn, Spott, Weichheit, Handwerksburschenleichtsinn

und Vorsicht eines alten Gelehrten, all das in einem
Menschen. Er ist dabei nicht auf Diesseitigkeit beschränkt; denn seine

scharfe Skepsis, sein wackeres Spiel mit Für und Wider hat in ihm sein

leidenschaftlich geträumtes, farbiges Jenseits keineswegs gestört.
Eine Persönlichkeit dieser Art konnte nichts anderes werden als ein

Dichter in Permanenz, wie Paul Valéry von ihm sagt. Er setzt nie aus
mit Dichten, daher manchmal seine Unklarheit; was aus ihm
heraussprudelt, verdichtet sich oft so, daß unsere Augen nicht stark genug
sind, um hineinzuleuchten. Er schätzt daher auch nichts mehr als die
innere Saftigkeit (la succulence intérieure), die zur Entladung drängt.
So enthüllt er aus sich heraus die ganze Ordnung und Unordnung
der Dinge, die offene und die geheime; aber was er am meisten liebt,
das ist aus der offenen Unordnung die geheime Ordnung herauszufinden,

zu vergegenständlichen und zu preisen : constante transmutation



662 Frantz Clement

des valeurs, meint Crémieux. Wenn er sich hartnäckig als Verächter der
Intelligenz ausgibt, dürfen wir das nicht zu wichtig nehmen; nur geht
bei ihm die innere Erfahrung vor dem Verstand und der Reichtum
und die Intensität seiner Gesichte vor dem Rationellen; seine Dunkelheit

ist häufig die Folge eines Übermaßes an Konzentration, mehr
Verblendung als Schattenspiel. Aus dieser Spontaneität erklärt sich die
direkte Wirkung seiner Dichtung; die ständige Resonanz, das
immerwährende innere Tönen. Diese Poesie ist nicht intermittent, sondern

von steter Dauer, die Niederschrift allein ist ein « accident ».

Auf dieselbe Weise erklärt sich in Fargue die Mischung, das Neben-
und Durcheinander von Träumen, von erdenentrückter visionärer
Selbstherrhchkeit und von scharfer, beinahe peinigender Realität der

Dinge. « Mein Leben ist der Traum eines Traumes » sagt er in einem
seiner Gedichte; er wird, so gesteht er, berückt von zärtlichen

Gespenstern. Und dann erscheint wieder mit einer Sensibilität ohnegleichen
die Wirklichkeit, besonders deren Atmosphäre, in die er vor allem
verliebt ist, die heimlichen, alten Viertel von Paris, die halluzinatorische,
nächtliche Umgebung des Canal St-Martin, die rauchige, verschlissene,
unschöne, ja häßliche Vorstadt, deren Dichter er ist. (Hier tut eine

Verwandtschaft mit Vlaminck, dem Maler, sich auf.)
In allem, was bei Fargue Erinnerung, Schilderung von Erlebtem und

Gesehenem ist, finden wir diese köstliche Anschaulichkeit, die - so
befremdend das auch klingen mag - häufig an die umständliche,
beziehungsreiche Sachlichkeit von Goethes Dichtung und Wahrheit erinnert.
Er ist von einer exemplarischen Sinnlichkeit und Sinnenfreudigkeit,
sein ganzer Körper ist aufgetan für alle Schauspiele; er deformiert
nicht, indem er alles auf ein Sinnesorgan bezieht. Daher eine

verhältnismäßige Totalität, aber auch für dürftige Normalmenschen,
deren Sinne abgestumpft sind und besonders den Zusammenhang
untereinander verloren haben, die Schwierigkeit, die ursprünglichen
Beziehungen wieder herzustellen. « Ich schreibe », so sagt er einmal,
« um Ordnung in meine Sinnlichkeit zu bringen. » Er setzt seine nette,
bezwingende Gegenständlichkeit in Opposition zum schlechten,
schiefgewachsenen Denken und Schreiben ; er treibt seine Offensive gegen die
Versklavung durch die ratio so weit, daß er ungerecht gegen alle

Intelligenz ist. Die stete Gefahr für ihn: er empfindet sich zu sehr als

Dichter für Dichter, als Schriftsteller für Schriftsteller.
« Personne ne possède à un tel degré la magie de l'évident », sagt von

ihm André Beucler. Diesen Zauber der Evidenz verdankt er der Hin-



Léon Paul Fargue 663

gäbe an das zwingende Wort und Bild. Er hat keine Angst vor der
Gosse, vor dem Trivialen, dem Unsauberen, er kennt in der Mehrung
des Wortschatzes keine Bedenken. Die dichterische Adelung der rohen
Wörter vollzieht er auf jeder Seite, ob er mit Argot, Rotwelsch oder
Bohèmejargon zu tun hat. Gerade hierin, in dieser Kühnheit der Wortwahl,

betätigt sich die Überwindung alles Akademischen, auch des

symbolistischen Akademismus.
Der Kühnheit der Wortwahl entspricht die Kühnheit der Bilder, die

nur in ihrem Reichtum ihre Äquivalenz hat. Es gibt Kritiker, die Fargue
als bilderwütig charakterisieren, als ob nicht die Transposition der
Geheimnisse der Seele in Farben und Formen des alltäglichen Lebens
das Hauptelement aller Dichtung sei. Schon in den Poèmes finden wir
eine berauschende Bildlichkeit neben Impressionen von naiver Sachlichkeit.

Mit dem Alter nützt sich diese Kraft der Transfiguration keineswegs

ab ; gerade in den letzten Büchern sind Fargues Bilder von einer so

herzerquickenden Frische und Unverbrauchtheit, daß man ihnen
gegenüber jeden auch noch so kritischen, angeborenen oder anerzogenen
Widerstand gegen die Metapher aufgibt. In seiner Prosa äußert sich
sein Wortzauber mehr in einem ungewöhnlich humorvollen und witzigen
Uberfall mit berückenden und entzückenden Beiworten. Der Dichter
hat manchmal eine diabolische Freude, nicht nur in der Wortprägung,
sondern auch durch die Erfindung neuer Vokabeln die drollige innere
Gegensätzlichkeit der Dinge einzufangen. Das ist nicht bloßer Ulk,
bloße Wortequilibristik, sondern vielmehr das, was Valéry « caricature

phonétique » nennt.
Diese Neubildungen sind in ihrer schillernden Phonetik sicher

nicht das Beste und das Bleibende bei Fargue. Man muß ihm viele
derselben nachsehen, um der wenigen willen, die außergewöhnlich

geraten sind. Auch darf man sich nicht immer von seiner Geheimnistuerei

einfangen lassen. Sie ist häufig ein Spiel; in «Gammes» z.B.
stehen wir vor einem unausgeglichenen Nebeneinander und
Durcheinander von Tönen, Formen und Visionen, die sich nicht zur Dichtung
auswachsen, die mehr brillantes Rohmaterial als Gestaltung sind. Aber
Fargue weiß immer, was er tut, auch wenn er nicht abschließt, denn

seine Formkraft ist auf der Höhe seiner künstlerischen Einsicht und
umgekehrt. Er hat über die Kunst und besonders über die Wortkunst
die feinsten und wahrsten, gröbsten und aufregend-aufrührerischsten
Dinge gesagt. Aber seine Hingerissenheit an das Wort spielt ihm manchmal

einen Streich. Er schreibt z.B.: «Ein guter Schriftsteller ist der-



664 Frantz Clément

jenige, der jeden Tag ein Wort begräbt. » Das trifft jedoch nicht immer
auf ihn zu, oder besser, er gräbt neue Wörter aus, nachdem er alte
eingegraben hat.

Auch nach den Meisterstücken in Prosa, die er in den letzten Jahren
gegeben hat, bleibt Fargue vor allem Lyriker, und seine besten Gedichte
der Spätzeit überragen nur selten die Jugendgedichte der Sammlung
Poèmes. So einheitlich die Stimmung dieser lyrischen Stücke auch ist,
er gelangt selten zur großen Komposition, er hat nicht die synthetische
Kraft eines Valéry. Es gibt in Sous la lampe jedoch ein Gedicht « J'ai
tant rêvé », das von einer wunderbaren Geschlossenheit ist, das in
seiner Konzentration an die schmerzenreichste Lyrik aller Zeiten
heranreicht. In seiner ersten Sammlung werden wir besonders von den
Versen ergriffen, in der die Trauer um den Vater zittert. Hier
bewundern wir seine Eigenheit, ein Gefühl nie aus der Atmosphäre
herauszureißen, in der es geworden, es ganz und gar mit der Umwelt
zu verweben. Fargues Poesie ist nächtliche Poesie, erfüllt von allem
Dunklen und Düsteren der Landschaften seiner Seele, von gespenstischen

Visionen. Es führt ein direkter Weg von diesem französischen
Neuromantiker zu Novalis' «Hymnen an die Nacht»; nur daß hier ein
kühnerer Bilderfluß dahinflutet und die Schatten und Lichter, Formen
und Farben beinahe ein selbständiges Dasein führen. Romantik mit der
Staffage unserer Zeit, Hilferufe der Seele in trüben Vorstadtgassen.
Es ist eine ruhige, sichere Sprachgewalt, eine zauberhafte Melodie in
dieser Lyrik, die mit ihrer unmittelbaren Reaktion auf die verschiedenartigsten,

vielfältigsten Gefühlswerte in der Versdichtung der Zeit
ungefähr an der Stelle steht, die Debussy in der Musik seiner
französischen Zeitgenossen einnimmt (wodurch gleichzeitig die große
Bewunderung Fargues für Debussy erklärt wird).

Auch Fargues Prosa hat die innere Musik seiner Verse, so unbändig
und rücksichtslos sie auch manchmal ist; sie hat innere Form, sie ist
rhythmisch in jedem Satz. Es ist lyrische Prosa, die nicht nur den Wohlklang,

sondern auch das Glanzvolle, Südliche, Sonnenhafte solcher
Prosa hat. Ich möchte beinahe sagen, sie habe nicht nur Wohlklang,
sondern auch Wohlgeschmack, da sie sich dem Mund so vollkommen
anpaßt. Nehmen wir einmal das großartige Stück « Broderies » in
Espaces, das wir nicht lesen können, ohne es laut zu sprechen, in seinem

polemischen wie auch in seinem positiven Teil. Oder wie die Tragik
des Reisens (nicht Welt-, sondern Überweltreisen) in « Vulturne » in
einer beinah unübersetzbaren, tanzenden Fülle der Beziehungen, Er-



Léon Paul Fargue 665

lebnisse, Gesichte realisiert wird. Dieser Rhythmus schließt die
Genauigkeit der Impressionen nicht aus; Fargue ist gerade durch diese

Präzision einer der größten und feinsten, weil gleichzeitig
gefühlsstärksten und sinnesehrlichsten Landschaftsschilderer, ob es sich um
die anheimelnden Hügel und Täler der Ile de France und Creuse,
oder um Vorstädte, trübe Orte, alte, schmutzige, verwunschene Mauern
handelt. Seine zugänglichste Prosa ist vielleicht die der Jugenderinnerungen,

die in seinem Dichten überall lebendig sind; hier ist die

Gegenständlichkeit so zwingend, daß auch der anfänglich
widerspenstige Leser gefesselt wird.

Man wird versucht, Léon Paul Fargue einen « Meister der kleinen
Form >' zu nennen, wie Peter Altenberg. Aber man würde ihm mit
dieser Beschränkung unrecht tun. Nicht nur wegen der kosmischen

Ausblicke, die in den kürzesten Stücken aufgetan werden, sondern
auch wegen der unwiderstehlichen Intensität seines inneren Monologs.
In der Schätzung seiner Prosa denkt man oft zu exklusiv an den pamphletarischen

Hohn, mit dem er das blöde Getue der Gegenwart
überschüttet hat, lobt man oft zu einseitig das satirische Element in ihm,
den Spott, den Ulk, die Respektlosigkeit nicht nur gegen die Vorurteile,
sondern auch gegen die faustdicken, großen Begriffe und Wahrheiten,
die sakrosankten Werte einer geistig trägen Umwelt. Diese Aggressivität
ist nichts weiter als das Erbstück der Ironie, das alle heimlichen Romantiker

mit sich tragen. Man wird bei der Lektüre von Fargues Prosa oft
an Nietzsche erinnert, an dessen grandiose Ungerechtigkeit und Un-
barmherzigkeit. Es fällt mir nicht ein, einen Vergleich anzubahnen,
denn dem französischen Vers- und Prosalyriker fehlen die gewaltigen
gedanklichen und historischen Hintergründe, von denen das Genie
Nietzsche sich abhebt, es fehlt ihm vor allem die Einzigkeit dieses

Umwerters. Aber man hat es bequemer, Fargues Eigenart zu formulieren,
wenn man den größten lyrischen Denker der neuesten Zeit vor sich

sieht.
Die Stellung dieses Dichters in der Entwicklung des französischen

Schrifttums ist im übrigen leicht zu umschreiben. Er kommt direkt
von Rimbaud her, die Angleichung vollzieht sich sogar im Äußerlichen
seines Werkes, im Lyrischen, im Fragmentarischen. Und daß er den

Symbolismus intensiv miterlebte, ist bei seiner seelischen Struktur
beinahe eine Notwendigkeit gewesen. Dann aber hat er bei aller geistigen
Verwandtschaft mit der modernen französischen Neuromantik und bei

aller Weisheit und Scharfsicht beherzt den Sprung ins Irrationale



666 Frantz Clément

getan, dahin, wo es ewig lebendig bleibt, ins Traumland. Darum
beanspruchen ihn die Surrealisten als ihren Vorläufer. Er nimmt
ihnen diese Beanspruchung nicht übel, aber seine Eigenart ist mehr als

das, was sie in ihm sehen, sie ist die bewußte, freie und mutige Hingabe
an das Absolute im Menschlichen, an die Zauberkraft des die Dämme
immer wieder durchbrechenden Unbewußten.

In der französischen Geistigkeit halten sich zwei Grundtendenzen
beständig die Wage: Klassik und Romantik, Mittelmeertradition und
autochthoner gallischer Individualismus. So vollzieht sich in Frankreich

immer wieder ein Aufstand des Gefühls gegen die reine ratio,

gegen die herzenstrocken gewordene Formklarheit, der Innnerlichkeit

gegen die Regel, der autonomen Idee gegen die Hierarchie. Romantik
ist hier immer wieder die Revanche, die der Irrationalismus in seiner

Totalität nimmt, wenn wir von einem Übermaß an fein abgezirkelter
Ordnung bedroht werden. Man sieht in der französischen Seele und
ihrem dichterischen Ausleben von außen her zu häufig nur die klassische

Tradition. Dann stehen Naturen wie die von Léon Paul Fargue als

Zeugen auf, um für die bodenständige Spontaneität der freien Vision,
der unbedenklichen Phantasie, der Unmittelbarkeit des Fühlens zu

zeugen. Und es ist ein Versuch ausgleichender Gerechtigkeit, wenn
man ihrem Zeugnis - wie ich es hier tun will - bescheiden als Mittler
dient.


	Léon Paul Fargue

