
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 9

Artikel: Goethe und der Orient

Autor: Schaeder, Hans Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


645

Goethe und der Orient1)

von Hans Heinrich Schaeder

Wenn wir nach den Ursprüngen unserer Bildung fragen, so gliedert
sich uns heute die ungeheure Masse des Überkommenen und
Anzueignenden in einige große Bestände : in das Erbe der Alten, der Griechen
und Römer, in die christliche Tradition, die in unserer Vergangenheit
als christlich-germanisches Mittelalter Gestalt geworden ist und an der
sich, in Rezeption und Abwehr, der moderne Geist ausgebildet hat,
und neben beiden, uns ferner und doch nahe, die Kulturwelt des vordem
Orients, mit dem das Abendland seit den Tagen Alexanders des Großen zu
einer Kulturgemeinschaft verbunden wurde, die Jahrhunderte andauerte
und erst um die Mitte des ersten nachchristlichen Jahrtausends
gespalten worden ist. Für Goethe waren das antike Erbe und die christliche

Tradition von seinen Anfängen an die Koordinaten der eigenen
geistigen Entwicklung; in ihm hat sich - um nur von seiner

Begegnung mit der Antike zu reden - nach Jahrhunderten stückhafter
und unpersönlich bleibender Bemühung um eine neue Anschauung der
Antike die abendländische Individualität in ihren sämtlichen
Lebensäußerungen, durch die ganzen Bereiche der Forschung, der
ästhetischen Anschauung und Gestaltung, des Sittlichen und des Religiösen
hin zu den Griechen bekannt und dadurch das unvergeßliche Vorbild

eines universellen humanistischen Bios geschaffen. Goethes
Auftreten bezeichnet die Geburtsstunde jenes neuen Humanismus,
der von ihm den Aufstieg zu einer die ganze abendländische Welt
wohltätig bildenden Macht genommen hat. Daß Goethe auch dem
Orient zugewandt war, das weiß jeder Goetheleser. Daß es sich
dabei um eine durch Goethes ganzes Leben, von der frühesten
Frankfurter Bibellektüre bis zur Schlußgestaltung des zweiten Faust
reichende Auseinandersetzung handelt, daß Goethe sein ganzes
Leben hindurch, wenn nicht mit gleichbleibender, so doch mit stets
erneuerungsfähiger Aufmerksamkeit der orientalischen Welt zugewandt

war, daß sie für ihn als eine geistige Einheit lebendig und so bewegend

war wie die Antike, das eröffnet sich erst genauerem Hinsehen. Wir
dürfen hier darauf verzichten, diese Linie durch Goethes Leben

1) Nach einer Königsberger Rede vom Januar 1929.



646 Hans Heinrich Schaeder

hindurch zu verfolgen: denn sie hat in seinem Alter einen Gipfelpunkt

erreicht, den der Dichter zum Standort nahm, um in eine

neugewonnene, aus seherischem Eindringen in orientalische Poesie und
Geschichte gewonnene Anschauung des Orients alle seine früheren
Erfahrungen und Formversuche hineinzunehmen. Während die Zeugnisse

seiner Auseinandersetzung mit der Antike aus einer Fülle dichterischer

und beschreibend-reflektierender Arbeiten gesammelt werden
müssen, halten wir als die unvergleichliche Gestaltwerdung seiner
Begegnung mit dem Orient das eine Buch, den Westöstlichen Divan,
in Händen.

Voller Verehrung nennen wir den Namen Konrad Burdachs, der in
einer Reihe klassischer Abhandlungen1), getragen von einer das Ganze
im Einzelnen suchenden und das Einzelne ins Ganze reihenden
wissenschaftlichen Andacht, seine Kraft daran gesetzt hat, das Verständnis des

Divans nach allen Seiten hin zu sichern. Seine Arbeit gehört zu den
großen Rechtfertigungen der Philologie als der berechtigten Interpretin
des dichterischen Kunstwerkes im geschichtlich-geistigen Zusammenhang.

Durch ihn hat der Divan eine ins Weiteste und Feinste reichende
Auslegung erfahren, wie wohl kaum ein anderes Buch der neueren
deutschen Poesie. Er hat auch das Beste dazu getan, um das Buch an
die heranzubringen, die es in einem besondern Sinn angeht: an die
Orientforscher, die in ihm die Magna Charta ihrer Wissenschaft zu
sehen haben. In die Zeit des Westöstlichen Divans fallen die Anfänge
einer aus tastenden und in der Mehrheit dilettantischen Einzelversuchen

zur vollwertigen Philologie sich durchringenden Orientalistik,
zuerst in Frankreich und Österreich, dann in Deutschland mit Kraft
aufgenommen und fortgebildet. Allerdings, die Wirkung Goethes auf
die deutsche Orientalistik ist eine verschwindend geringe. Sie erstreckt
sich im wesentlichen auf die merkwürdige Gestalt Friedrich Rückerts,
wohl das größte Formtalent, das sich je in Europa der Uber-

tragung orientalischer Poesie zugewandt hat, aber von Anfang an
kein Gelehrter und nach vorübergehender, wenig fruchtbarer
Lehrtätigkeit in Erlangen und Berlin in seine thüringische Einsiedelei
abgeschlossen und ohne Wirkung auf die Forschung. Nach seinem Tode
haben pietätvolle Schüler und Verehrer seiner Dichtung Teile seiner

ungeheuer umfangreichen ungedruckten Arbeiten zu retten versucht:
so sind noch sein deutscher Koran, sein deutscher Firdausi, sein Sadi

posthum ans Licht getreten, aber ohne Wirkung geblieben. Die Orien-

x) Vereinigt im 2. Band des Vorspiel, Halle 1926.



Goethe und der Orient 647

talistik hatte alle Hände voll zu tun, um zunächst das sprachliche
Verständnis ihrer Texte zu sichern und die Geschichte der orientalischen
Völker wenigstens im groben festzustellen. Einer gewaltigen Arbeit
stand eine geringe Anzahl von Arbeitern gegenüber, und anderseits

verpflichtete das Vorbild der älteren Philologien, die über einen bereits

geordneten Bestand von Quellen und Aufgaben verfügten und ihre
Arbeitsweise von einem Menschenalter zum andern verfeinerten. Da
blieb in der Unrast der täglichen Arbeit wenig Teilnahme für das

Unternehmen Goethes, den Orient als eine Einheit geschichtlichen Lebens
aufzufassen. Versuche dieser Art überließ man leichten Herzens den

Außenstehenden und den Dilettanten, und der Westöstliche Divan
wurde von denen, die er vor andern anging, nicht gelesen.

In den letzten Jahrzehnten hat sich aber mit Deutlichkeit die Aufgabe
herausgestellt, zwar nicht die Einzelforschung durch hochfliegende

synthetische Betrachtungen abzulösen, wohl aber beide neben- und
miteinander zu pflegen. Wer das Ganze nicht sieht oder nicht sehen

will, der sieht auch das Einzelne nicht. Die isoliert, ohne den bewußten

Bezug auf ein geistiges Ganze unternommene Einzeluntersuchung
bleibt in dem leeren Raum stehen, in dem sie unternommen wurde.
Da ist es an der Zeit, sich des Divans zu erinnern, der das bietet,

was wir suchen: eine Gesamtanschauung, die nichts anderes will,
als die getreue Auffassung des Einzelnen ermöglichen, die deswegen
nicht veralten kann, weil sie ins Wesentliche trifft.

Wir richten den Blick auf den zweiten Teil des Divans, die « Noten
und Abhandlungen ». Sie stellen sich für die äußerliche Betrachtung
als ein Kommentar zu den Gedichten des ersten Teils dar. Wie im
ersten Gedicht des Divans, so führt sich auch in der Einleitung zu den
« Noten » der Dichter als ein Reisender ein, der, in den Orient und seine

fremdartig bunte Lebenswelt gelangend, sich in ihr umzutun und von
ihren Verhältnissen Kunde zu gewinnen gewillt ist. Aber bei näherer

Betrachtung ergibt sich, daß die Gedichte und der Kommentar zwei

Kreise sind, die nicht konzentrisch zusammenfallen, sondern sich nur
teilweise schneiden. Zwar wird auf die dem Leser fremdartigen
orientalischen Worte, Personen, geschichtlichen und literarischen
Anspielungen, die sich in den Gedichten finden, im Kommentar bei

gegebener Gelegenheit Bezug genommen. Aber an sich stellt er eine

besondere und für sich zu betrachtende Arbeit dar, die nun nichts

Geringeres ist als ein Überblick über die gesamte Geschichte und Poesie

des vordem Orients, und zwar der Idee nach von den ältesten Anfängen



648 Hans Heinrich Schaeder

bis zu Goethes Gegenwart geführt. Von der Stellung des Kommentars
im Ganzen des Divans und von seinem Wesen soll nun die Rede sein.

Überliest man die « Noten und Abhandlungen », so fällt es schwer,
den Grundsatz aufzufinden, nach dem sie komponiert sind. Nach
kurzer Betrachtung des ältesten Zustandes der Hebräer und Araber
beginnt eine ausführliche Schilderung des Persertums. Seine ältesten
Zustände von der achämenidischen Zeit bis zur Restauration unter den
Sassaniden und dem Niedergang ihres Staates werden in scharfen Kontrast

zu der totalen Veränderung gestellt, die durch den Einbruch
der Araber und die Islamisierung Persiens im siebenten nachchristlichen
Jahrhundert Platz gegriffen hat. Aber dabei ist Goethe bestrebt, ein
Verharrendes, einen character indelebilis in den Wandlungen der
persischen Geschichte aufzuweisen, der sich nach der islamischen

Okkupation in Zeiten der Ruhe zu reinen Schöpfungen wieder herstellt.
Für die gegenwärtige Erforschung der persischen Geschichte rückt
eben dieses Problem, das von Goethe in aller Deutlichkeit gesehen,
aber nach ihm auf Jahrzehnte in Vergessenheit geraten ist, wieder in
den Mittelpunkt. Goethe schließt nun eine Übersicht über die persische
Dichtung vom 10. bis zum 15. Jahrhundert an und hält sich dabei

an den nicht von den Persern selber, sondern - was er nicht
durchschaute - von dem großen Wiener Orientalisten Hammer-Purgstall
aufgestellten Kanon der sieben klassischen Dichter. Auf die geschichtliche

Darstellung folgt eine die Grundlagen der orientalischen Poesie

im allgemeinen und der persischen im besondern beurteilende Betrachtung,

die auf die orientalische Eigenart der Bildung von Gleichnissen
und Metaphern besondern Bezug nimmt: an eben dieser Stelle setzen
die in unsern Tagen unternommenen ersten wissenschaftlichen
Versuche ein, eine Ästhetik der orientalischen Poesie anzubahnen. Es

werden weiter in Form des Plans für einen künftigen Divan die Bücher
des ersten Teils zu den Formen und Stoffen orientalischer Poesie in
Beziehung gesetzt und zugleich in ihrem Eigenwesen betrachtet: eben

als west-östlich, nicht als Verkleidungen orientalischer Gehalte in
deutscher Form oder umgekehrt, sondern als die Erzeugnisse einer

Einswerdung von orientalischem und abendländischem Geist im
Erleben des Dichters. Ein zweites Thema des Kommentars ist die
Auskunft über die Quellen, aus denen der Dichter Kunde des Orients
geschöpft, und der Lehrer, von denen er sie empfangen hat. Goethe hat
hier vor andern eine Forderung gesehen und erfüllt, die für den Erforscher
außereuropäischer Kulturen zum Wesentlichen seiner Aufgabe gehört:



Goethe und der Orient 649

die Würdigung der älteren und neueren europäischen Beschreibungen
orientalischer Reisen. Dabei richtet er sich entsprechend dem
Hauptinteresse seiner geschichtlichen Abhandlung in erster Linie auf Persien.
In den Charakteristiken europäischer Persienreisender, die ihren Höhepunkt

in der großartigen Würdigung des römischen Edelmannes Pietro
della Valle und seines Besuches am Hofe Abbas' des Großen in den

ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts erreichen, entfaltet sich eine

Fragestellung, der sich der Orientalist immer offen halten muß: wie
sich in den Jahrhunderten der Selbstbewußtwerdung des Abendlandes

und seines damit parallel wachsenden Vorsprungs vor
orientalischer Zivilisation das Bild umgestaltet und wandelt, das der Europäer,

oder vielmehr die Europäer der einzelnen Nationen je nach ihrer
besondern Seh- und Urteilsweise von der orientalischen Welt in sich

erzeugten.
Zwischen diesen beiden Hauptteilen, der geschichtlichen Überschau

und dem Bericht über Vorgänger, Lehrer und Hilfsmittel ist nun ein
größeres zusammenhängendes Stück eingeschaltet, das in der geplanten
und nicht zustandegekommenen Fortsetzung des Divans eine be-
trächtliche Erweiterung erfahren sollte: die bereits zwei Jahrzehnte

vor dem Entstehen des Divans niedergeschriebene und für ihn neu
redigierte Abhandlung « Israel in der Wüste ». Sie enthält den Versuch,
auf Grund einer kritischen Überprüfung des Berichtes über die
Wüstenwanderung der Kinder Israel im zweiten bis fünften Buch Mose die
überlieferte Angabe von vierzig Jahren zu verwerfen und die wirkliche
Dauer des Zuges auf etwa sechs Monate zu reduzieren. Die
wissenschaftsgeschichtliche Lokalisierung dieser Abhandlung ist klar: sie

gehört in die rationalistische alttestamenthche Kritik des 18.

Jahrhunderts, zu deren bedeutendstem Vertreter, Eichhorn, Goethe sich
dankbar bekennt. Die rationalistische Kritik hat die Voraussetzungen
für die große bibelwissenschaftliche Leistung des 19. Jahrhunderts,
die Pentateuchkritik, geschaffen und den Übergang zu ihr freigelegt.
Indem Goethe sich mit eigener wissenschaftlicher Bemühung an sie

anschließt, tritt er auf einen Standort, der - und dies verdient
Beachtung - sowohl die ältere dogmatisch gebundene Auffassung vom
Alten Testament und vom Mosaismus wie auch die eben zu Goethes
Zeit beginnende romantische Verklärung beider hinter sich läßt und
aufhebt. Es ist von Bedeutung, daß Goethe in der Zeit des Divans,
als er sich eine Gesamtansicht des Orientalismus erarbeitete, gerade
auf diese früheren, in seinem Lebenswerk bis dahin kaum aktiv gewor-



650 Hans Heinrich Schaeder

denen Versuche zurückgreift und sie in die Fundamente des Neubaus
einmauert. Das mag ein vorläufiger Hinweis auf das Ethos sein, aus dem
heraus die Konzeption seines Kommentars zum Divan im ganzen
unternommen wurde.

Die Übersicht über diesen Kommentar, wie sie vorhin angegeben
wurde, kann in der Tat den Anschein einer allzu raschen, von Zufälligkeiten

abhängigen und desultorischen Anlage machen. Zwar ist der
Kommentar sorgfältig disponiert, aber es ist nicht sogleich einzusehen,
wie sich seine verschiedenen Teile zu einem Ganzen fügen. Ja, man kann

weitergehn: es ist schwer, wenn nicht unmöglich, innerhalb des

Kommentars selbst das Prinzip seiner Komposition aufzufinden. Um es

zu begreifen, müssen wir auf die ihn umspannende Ganzheit, die Ganzheit

von Gedichtsammlung und Kommentar, die den Divan ausmacht,
zurückgehn.

Erinnern wir uns hier an den Plan, nach dem Goethe die Sammlung
der Gedichte geordnet hat, freilich ohne alle Unterabteilungen des

Ganzen gleichmäßig auszufüllen. Während der Jahre der Arbeit am
Divan ging dem Dichter erst allmählich die planvolle Einheit der
zusammengekommenen Gedichte auf, die ihrer Erzeugung nach «

Gelegenheitsgedichte » im bekannten Sinne gewesen waren. Die eine der
beiden Hauptgestalten, zu denen der Dichter sich in Beziehung setzt,
der Perser Hafis, war ihm schon zu Beginn der Periode, in der der Divan
entstand, bekannt: 1814 war die - für unsere Begriffe unleidliche und
das Original in unvollkommenster Weise vermittelnde - vollständige
Übersetzung von Hammer-Purgstall in Goethes Hände gelangt. Hier
fand er neben der großen Sammlung der lyrischen Gedichte, dem
Divan des Hafis im engeren Sinne, zwei längere, in Doppelversen
abgefaßte Sinngedichte, das Buch vom Sänger und das Buch vom
Schenken. Beide Titel hat Goethe persisch und deutsch in den Divan
übernommen und nach ihnen die Titel der übrigen zehn Bücher ebenfalls

doppelsprachig gebildet. Das Hauptgewicht liegt auf den zwei
Büchern von Hafis und von Suleika. Die beiden Bücher von Timur
und vom Parsen sollten beide noch weiter ausgeführt werden, jenes
sollte die Gestalt des orientalischen Despoten, über deren Bedeutung
für das orientalische Geistesleben der Kommentar mehrfache Betrachtungen

anstellt, und dessen furchtbares Gegenbild Goethe in seiner
Zeit an Napoleon gegenwärtig geworden war, dieses die reine altpersische
Religion in ihrer ganzen Erscheinungsfülle zur Anschauung bringen.
Beide sind ohne Fortsetzung und im wesentlichen auf je ein gewaltiges



Goethe und der Orient 651

Fragment beschränkt geblieben : auf die nach dem arabischen Historiker
Ibn Arabschah geformte Episode « Der Winter und Timur », die in
einer grandiosen Vision ins halb Geschichtliche, halb Mythische den

Untergang des napoleonischen Heeres im russischen Winter projiziert,
und das « Vermächtnis altpersischen Glaubens », jenes in den Mund
des sterbenden Parsen gelegte Bekenntnis zu einem Leben, das zwischen
der Verehrung der reinen Elemente und dem Dienst an der
Urbarmachung der Erde verläuft, ohne über sich hinauszustreben : « Schwerer
Dienste tägliche Bewahrung, sonst bedarf es keiner Offenbarung. »

Die planvolle Gliederung, die in der Ordnung der Gedichte sich

kundgibt, ist jedoch nur der Ausdruck jener unbeschreiblich beziehungsreichen,

ebenso lockeren wie festen Fügung des Gehaltes, der in den
Gedichten ausgebreitet ist. Burdach hat wundervoll gezeigt, wie sich

in den beiden begnadeten Jahren, in denen die Konzeption des Divans

reifte, 1814/15, in Goethe aus den Wendungen seines äußeren Lebens,

aus den beiden Reisen in die Heimat am Rhein und Main, aus der

Rezeption neuer Bildungsgehalte, der mittelalterlich-deutschen Dichtung

und Kunst, die ihm von den rheinischen Freunden nahegebracht
wurden, auf der einen, und der orientalischen Welt, die ihm in Hafis

begegnete, auf der andern Seite, und endlich aus der Begegnung mit
Marianne von Willemer eine neue Welt aufbaute, die dem Fünfund-
sechzigjährigen eine neue Jugend heraufführte und in ihm den Willen
und die Kraft zu einer Erneuerung seines Stils, seines dichterischen
Formenschatzes erweckte. Die Entstehungsgeschichte des Divans, zumal
die aus dieser Zeit erhaltenen Briefe lehren, daß die Begegnung mit
Hafis und die Begegnung mit Marianne von Willemer, die nun den

Namen einer der großen Liebenden der orientalischen Tradition, der
Suleika, erhält, für Goethe in die engste innere Beziehung traten. Was

sein Seherblick aus Hafis' Poesie schöpfte, das war eben die
Formmöglichkeit, kraft derer er die neue Liebe zu Suleika objektivieren, in
Geist verwandeln konnte.

Denn das ist es: der unvergängliche Zauber des Divans rührt davon

her, daß Goethe hier eine neue menschliche Bindung, die in sein Leben
eintrat und die Kraft hatte, ihn ins Tiefste zu erschüttern, über die

Abgründe zerstörender Leidenschaft hinweg in Geist transformierte.
Im Kommentar zum Divan heißt es: «Der höchste Charakter
orientalischer Dichtkunst ist, was wir Deutsche Geist nennen, das

Vorwaltende des oberen Leitenden. » Hofmannsthal hat zu Beginn seiner



652 Hans Heinrich Schaeder

Betrachtung des Buches1) mit tiefsinnigem Recht diese Bestimmung
auf den Divan selber übertragen. Das ist das Ergreifende, daß menschliche

Beziehungen, die das Gemüt bis zur äußersten Spannung erfüllen,
durch die Dichtung in eine Höhe gehoben werden, in der Spannung
und Beruhigung in einem Höhern aufgehoben werden: in jener Einheit
des Geistigen, die das Individuelle in sich befaßt und ausgleicht.
Formungsmöglichkeiten dafür gab es in abendländischer Tradition
und sie waren Goethe nicht unbekannt. In der christlichen Mystik
hat seit dem frühen Mittelalter das Erotische seine feste Stelle. Das
Gemüt des Mystikers konzentriert sich in der Gottesliebe, in der Liebe

zu Christus, und glaubt, aus dem sinnlichen Affekt aufsteigend in ein
Übersinnliches geführt zu werden. Es ist nun unendlich bedeutsam,
daß Goethe gerade von dieser Form der Mystik und der mystischen
Liebe mit aller Entschiedenheit abrückt. Er nennt sie in ihren neueren
Erscheinungen - dabei mag an gewisse Exzesse des Pietismus und der
Romantik gedacht sein - « nur eine charakter- und talentlose Sehnsucht

». Dies war also auch die Haltung, in der er zur Zeit des Divans
den Gemütsbewegungen gegenübertrat, durch die er selber in der
Frankfurter Zeit und während der Beziehung zu Susanne von Klettenberg

hindurchgegangen war.
Was war denn das neue Erlebnis, das ihm gestattete, die Erregung

der neuen Liebe zu objektivieren und doch in ihrer Gestaltung die
volle sinnlich-geistige Spannung zu bewahren? Die Frage beantwortet
sich mit dem einen Namen Hafis. Bei ihm fand er eine Freiheit des

Geistes und der poetischen Erzeugung, die über der Alternative von
Sinnlichem und Übersinnlichem stand. Und was war es, das Goethe
mit solcher Entschiedenheit zu Hafis hinzog Man findet es am klarsten
in der Voranzeige des Divans im Morgenblatt ausgesprochen. Dort
heißt es vom « Buch der Liebe » : « Manche dieser Gedichte
verleugnen die Sinnlichkeit nicht, manche aber können nach orientalischer
Weise auch geistig gedeutet werden », und etwas weiter vom Buch
Suleika : « Auch hier dringt sich manchmal eine geistige Bedeutung
auf, und der Schleier irdischer Liebe scheint höhere Verhältnisse zu
verhüllen. » Um dies zu erklären, müssen wir kurz auf das

Hauptproblem eingehn, das in Hafis' Poesie enthalten ist, und für das Goethe
mit aller Präzision die Lösung angegeben hat.

Hafis steht am Ende einer fünfhundertjährigen Entwicklung der

persischen Lyrik; er führt sie auf die höchste Höhe und schließt sie

x) Ges. Werke III 24.



Goethe und der Orient 653

in gewissem Sinn ab. Er nimmt aus der vorangegangenen Entwicklung
auch eine eigentümliche Tendenz auf, die wir seit dem 11. Jahrhundert
mit wachsender Deutlichkeit beobachten, nämlich die Tendenz zur
Ineinanderziehung und Vereinigung der verschiedenen lyrischen
Stilformen. In dem Augenblick, da uns im 10. Jahrhundert die persische

Lyrik entgegentritt, hat sie, abgesehen von den epischen, die Formen des

enkomiastischen, des erotischen und des sympotischen Gedichtes voll
ausgebildet. Daneben tritt bald das mystische Gedicht, das entweder
didaktisch die Forderungen der inneren Bereitung zur Erlangung des

Heils und der Vereinigung mit dem Göttlichen vorträgt oder
lyrischenthusiastisch die Gotteshebe besingt. Für diese letzte Form war nun
der Zusammenschluß mit der bereits ausgebildeten erotischen Dichtung
leicht. So entwickelte sich eine neue Form des lyrischen Gedichtes,
in der in eigentümlicher und reizvoller Weise die Gottesliebe in den
leidenschaftlichen Klängen irdischer Liebe besungen und umgekehrt
die irdische Liebe und die Gestalt des irdischen Geliebten tiefsinnig
ins Uberweltliche gehoben wird. Dieser Doppelaspekt ist nun von Hafis

zur höchsten Virtuosität ausgebildet worden. Liebe als Trennungsschmerz

und Jubel über die Vereinigung, Anschauung der Welt, die
ihre Schönheit und ihre Vergänglichkeit in einem Blick faßt, Preis
des Weines, der doch dem Muslim streng verboten ist, das sind die
durchgehenden Themen seiner Poesie, und nun immer in einer ebenso
anreizenden wie schwer faßbaren Doppelsinnigkeit: der Blick in die
Welt führt doch über sie hinaus, der Wein, der gepriesen wird, wird
zum Bild für den Trank der Gotteserkenntnis, und in dem
Liebesverlangen, das der Dichter bekennt, scheint sich eine über das Irdische
hinaus fliehende Sehnsucht zu spiegeln. Wie ist nun diese Doppelsinnigkeit

aufzufassen? Die Orientalen haben sich frühzeitig entschlossen,
den Wortsinn der Gedichte, der allerdings an zahlreichen Stellen wie
bare Blasphemie klingt, preiszugeben und eine durchgängige allegorische
Deutung anzunehmen. Infolgedessen lassen sie alle Gegenstände und
Gestalten der irdischen Sphäre, die bei Hafis auftreten, nur als Metaphern

des Ubersinnlichen gelten. Diese Deutung hat sich im Orient
ganz durchgesetzt bis auf die eine Ausnahme des türkischen
Kommentators Sudi im 16. Jahrhundert, der die mystischen Hafiserklärer

verspottet und die Ermittlung des nüchternen Wortsinnes ihren
Bemühungen entgegenstellt. Die Haltung der europäischen Orientalisten
ist eine zwiespältige. Neben Vertretern der Ansicht, daß Hafis rein
wörtlich zu nehmen sei und als «Anakreontiker » zu gelten habe - zu



654 Hans Heinrich Schaeder

ihnen gehört auch Hammer-Purgstall, der Gewährsmann Goethes -,
traten andere, denen die mystische Interpretation wenigstens sekundär
beriicksichtigenswert erschien, und sogar die extreme These, daß
Hafis rein mystisch verstanden werden müsse, hat in England einen
Vertreter gefunden. Erst neuerdings setzt sich die Einsicht durch,
daß die Alternative, ob wörtlich oder mystisch zu interpretieren, falsch
ist. Das eigentümliche Stilphänomen von Hafis' Dichtung liegt eben

darin, daß sie über dem Gegensatz von Sinnenfreude und Vergeistigung
steht, daß sie beide in eins setzt und eben dadurch ihre geistige Freiheit

gewinnt und behauptet. Diesen Sachverhalt hat Goethe nun gesehn.
In dem Gedicht « Offenbar Geheimnis » wendet er sich spottend gegen
die einseitig mystische Interpretation des ganzen Hafis, um sogleich im
folgenden Gedichte «Wink» einzuräumen, daß die Doppelsinnigkeit
des dichterischen Wortes, der zwiefache Bezug auf das Sinnliche wie
auf das Geistige freilich im Wesen des Dichterischen liegt. Und alles,

was er in den Gedichten wie im Kommentar über Hafis sagt, läuft auf
die eine Absicht hinaus, in Hafis' Schaffen den Punkt zu finden, der
oberhalb jener Alternative liegt, und die Doppelsinnigkeit des Hafis-
schen Gedichtes als gewollte Einheit verstehn läßt. So hebt er an Hafis
das Gesellige hervor, die aus einer weiten Welterfahrung erzeugte
Bereitschaft, als Dichter zu einem jeden zu sprechen, die Sehnsucht,

von der ein jeder erfüllt ist, im dichterisch reinen Bild zu prägen, ohne
daß dabei Erlebnis und Dichtung einander vollkommen decken müßten.
Vielmehr gibt er die Möglichkeit zu, « daß der Dichter nicht geradezu
alles denken und leben müsse, was er ausspricht, am wenigsten
derjenige, der in späterer Zeit in verwickelte Zustände gerät, wo er sich
immer der rhetorischen Verstellung nähern und dasjenige vortragen
wird, was seine Zeitgenossen gerne hören ». Damit ist nun ein Punkt
getroffen, der nicht sowohl Hafis als die ganze persische Dichtung
betrifft. Der europäische Leser dieser Dichtung wird sehr schnell
bereit sein, wenn er die durchgängige Verwandtschaft der Ideen und
Bildmotive bei den einzelnen Dichtern, den Mangel an individueller
Prägung gegenüber dem in fester Tradition typisch Herausgeformten
und von einem Dichter an den andern Weitergegebenen ins Auge faßt,
dieser Dichtung das Dichterische überhaupt zu bestreiten und sie für
Rhetorik zu erklären. Aber damit entgeht ihm die positive Ursache
dieses Vorwaltens des Rhetorischen gegenüber dem Poetisch-Individuellen

: eben die Bereitschaft zum Geselligen, zum Ausdruck dessen, was
alle fühlen und hören wollen, wie Goethe sie an Hafis gewahr geworden ist.



Goethe und der Orient 655

Und neben dieser Bereitschaft bewundert Goethe an dem persischen
Dichter die Fähigkeit, noch durch die tiefste leidenschaftliche
Gemütserregung eine ungetrübte Klarheit des Geistes und Ruhe der Seele

gewahr werden zu lassen. In dem bekannten Gedicht « Hafis, dir sich
gleichzustellen, welch ein Wahn » will Goethe durchaus nicht sein

eignes dichterisches Vermögen dem Hafis'schen gegenüber für nichtig
erklären. Was er an ihm preist, ist nur jene ungefährdete Ebenmäßigkeit,

während er, Goethe selber, wie er im Bilde des Schiffes auf dem
Ozean zeigt, zwar kühn und stolz dahineilt, aber bei aufsteigendem
Sturm vom Untergang bedroht ist. Er rühmt an Hafis die « fortquellende
mäßige Lebendigkeit », und wenn er vollends als Ingrediens seiner
Dichtung eine « skeptische Beweglichkeit » hervorhebt, so trifft das alles

in einem Punkt zusammen: in der Einsicht, daß Hafis in dem Reichtum,

der Bewegtheit und Vielsinnigkeit seiner Dichtung nur zu ver-
stehn ist, wenn man ihn - um das Wort hier zu gebrauchen - durchaus
unromantisch auffaßt, von einer Seelenlage her, die sich gleichmütig
über die Konflikte zwischen dem dichterischen Willen zur Einsamkeit
und Eigenart auf der einen und seiner Stellung in der Gemeinschaft
auf der andern Seite, zwischen irdischer und himmlischer Liebe,
zwischen Sinnlichkeit und Geist erhebt. Abgesehen davon, daß dies die

richtige Auffassung des Hafis ist, die sich aus der Interpretation jedes
Hafis'schen Gedichtes, wenn man sie auf den Grund führt, notwendig
ergibt, läßt sie es auch allein verstehn, weswegen gerade Hafis für
Goethe eine so außerordentliche Bedeutung gewann.

Nehmen wir noch ein Letztes hinzu. Wir brauchen nur an die
Gestalten Hatems, Suleikas und des Schenken zu denken, um ohne nähere

Ausführung zu erkennen, daß die Fassung dieser Gestalten im Divan
eine typisierende ist. Großartig tritt dies im Buch Suleika, in dem
Gedicht « Wiederfinden » hervor, wo der Dichter von sich und der Geliebten

bekennt: «Beide sind wir auf der Erde musterhaft in Freud und
Qual.» Das schließt sich zusammen mit der an der Spitze des Buches
der Liebe stehenden Aufzählung der sechs vorbildlichen Liebespaare,
die Goethe aus persischer und arabischer Tradition schöpfte. Diese
Tendenz zur dichterischen Typisierung individueller Gestalten, auf
die Burdach besonders den Blick gelenkt hat, ist nun das Wesen der
persischen Dichtung im allgemeinen und des Hafis im besondern.
Goethe spricht nicht direkt davon, aber es ist kein Zweifel, daß er, so
wie er den Typus des Schenken unmittelbar aus Hafis übernommen und
allerdings großartig ins Westliche gewandelt hat, so auch Suleika, den



656 Hans Heinrich Schaeder

Typus der vom Dichter angeredeten Geliebten, und Hatem, den Typus
des redenden dichterischen Ich, aus der Auseinandersetzung mit
Hafis scher Poesie konzipiert hat. So gewahren wir Punkt für Punkt
die Wirkung, die Hafis durch seine dichterische Form und den Geist
dieser Form gerade auf die tragenden Stilgrundlagen des Divans
geübt hat.

Eine besondere Würdigung beansprucht das Buch des Schenken.
Goethe hat, wie wir sahen, den Titel und die Gestalt des Schenken aus
Hafis übernommen; er hat aber aus wenigen Anregungen, die er in
orientalischer Überlieferung vorfand, den Gedichtzyklus geschaffen,
der uns nun in unvergeßlichem Geschehensablauf die Begegnung des

Dichters mit dem Knaben vor Augen führt, den er an die Stelle des

groben Kellners zu seinem Dienst beruft. Der Weisheit und dem Frohsinn

des gereiften Mannes tritt wundervoll die jugendliche
Aufgeschlossenheit und Bereitschaft zu begeisterter Verehrung gegenüber, zu
einem « Vertrauen unnennbarer Art zwischen Älterem und Jüngerem »,

wie Hofmannsthal es schön genannt hat. Goethe wußte sehr wohl,
was er tat, und er hat es ausgesprochen. Er fand bei Hafis eine Form
erotischer Poesie, die sich, wie die persische Lyrik durchwegs, an den

Jüngling wendet. Goethe wollte diese Beziehung aus dem Divan nicht
ausschließen, aber sie mußte « unseren Sitten gemäß in aller Reinheit
behandelt sein ». Und wie er durch die Transponierung ins Europäische,
durch die Beziehung auf das sittliche Bewußtsein der neueren
abendländischen Welt eine Menge von Symbolen, die er bei Hafis vorfand,
erst in ihre volle Reinheit gehoben, ihre Entelechie erfüllt hat, so hat

er hier, wie es kein Deutscher vor und nach ihm vermocht hat, einen

dunklen Bereich des Erotischen ins Helle gesteigert und ihn aus seiner

unerträglichen orientalischen Spiegelung ins Sittliche gewandt, —

in den freien, geistigen Bezug eines «echt pädagogischen Verhältnisses»:

es ist aus dem AIlzu-Menschlichen ms Humane, aus dem Romantisch-
Leidenschaftlichen ins Sittliche übergeführt worden.

Wir sind nun vorbereitet, auf das Ganze des Divans zu schauen und
die Frage nach dem Prinzip des Kommentars und seiner Komposition
wieder aufzunehmen. Wir bleiben bei dem einen Beispiel des Hafis.
In den Gedichten wird er enthusiastisch gefeiert, als Vergegenwärtigung
des Dichterischen überhaupt gepriesen; im Kommentar tritt dazu die

Darlegung des geschichtlichen Zusammenhanges, in dem Hafis steht,
der eigentümlichen Geistesart, die er in diesem Zusammenhange
entfaltet und durch die er dem europäischen Dichter bedeutsam wird.



Goethe und der Orient 657

Ähnlich ist die Beziehung von Dichtung und Kommentar beim
Schenkenbuch. Der Gedichtzyklus setzt ein Verhältnis in unmittelbare
sinnenfällige und zugleich versittlichende Gegenwärtigkeit ein, das im
Kommentar in seiner geschichtlichen Form und Begrenztheit aus der
Tatsächlichkeit des orientalischen Lebens entwickelt wird. Und dies

gilt nun für den ganzen Divan durchgehend. Überall tritt in den
Gedichten als sittlich aufgefaßte Gegenwart auf, was der Kommentar als

Geschichte entwickelt. Hofmannsthal sagte vom Divan : « Dieses Buch
ist völlig Geist » -, es ist Geist in doppelter Gestalt. Die Welt, die sich
in den Gedichten entfaltet, steht unter dem Zeichen der Anerkenntnis
des Geistes als Sittlichkeit in allen Lebensbezügen; und geheimnisvoll
werden wir vom Sittlichen ins Religiöse hinübergeführt im letzten
Buch des Divans, dem Buch vom Paradies, das eine der orientalischen
und der abendländischen Religion gemeinsame dogmatische Vorstellung
durchleuchtet und transparent werden läßt, bis in ihr der Wille der
Seele über ihre irdische Beschränkung und sich selber hinaus sichtbar
wird. Und wie in den Gedichten die Anerkennung des Geistes als

Sittlichkeit den Grundton hergibt, so bezeugt der Kommentar die
Anerkenntnis des Geistes als Geschichte. Der Kommentar ist nicht
ein aus äußerlich-praktischen Interessen, um das Verständnis der
Gedichte eingängiger zu machen, hinzugefügtes Bestandstück des

Divans, er ist auch nicht als kompositioneile Einheit aus sich zu begreifen.
Der Divan ist eine Einheit, die sich aus innerer Notwendigkeit in ein
Zweifaches zerlegt: in die Entfaltung eines und desselben Geistes ins
Dichterisch-Gegenwärtige wie ins Geschichtlich-Vergangene. Für den
Divan hatte Goethe eine Widmung geplant, die nach vier persischen
Dichtern und ihren Hauptwerken, nach der altarabischen Poesie und
dem Koran zwei didaktische Werke, das Buch des Kabus und das

Buch des Oguz preist, mit den Worten : « Die sittlichen Sternbilder
Kabus und Oguz fest im Auge. » Wir dürfen uns diese Widmungsworte

aneignen und sie für die Bestimmung des Divans als eines Ganzen

verallgemeinern: er geht seinen zweifachen Weg, den durch die
gegenwärtige Lebenswelt des Dichters und den durch die Geschichte der
orientalischen Welt, mit der der Dichter sich in Einklang gesetzt hat,
« das Sternbild sittlicher Ordnung fest im Auge ».

Alle geistige Auffassung vollzieht sich in einem Rhythmus, in einer
Dialektik von Vergegenwärtigung und Distanzierung. Wir müssen das

Geschichtliche, das wir aufzufassen suchen, einmal in unser Eigenes
verwandeln, es der geistigen Form, die wir selber sind, assimilieren;



658 Hans Heinrich Schaeder

und zugleich müssen wir über unsere Form hinausgehn, müssen das
Andere als das Andere in seinem Selbstsein auffassen : Aneignung und
Hingabe. Eben dieses Wechselverhältnis ist im Divan Form geworden:
der Aneignung der orientalischen Welt, die der Dichter in sein geliebtes
Deutsch übersetzt, korrespondiert die Hingabe, die seinem Gewissen
die Pflicht auferlegt, die fremde Welt zu durchschreiten und sie in
ihrer geschichtlichen Ordnung und Eigenart zu begreifen.

Was ist dies, wenn wir es stilgeschichtlich würdigen wollen? Es ist
die Überwindung der Romantik, die Erfüllung und Aufhebung romantischer

Betrachtung in Einem. Kein Zweifel, daß Goethe von dem
neuerwachten romantischen Interesse an abendländischem und
morgenländischem Mittelalter mitergriffen war. Aber die Romantik ist nicht zu
der männlichen Auffassung gelangt, die sich in dem Rhythmus von
Aneignung und Hingabe vollzieht: sie kannte nur das unverbindliche
Spiel mit der fremden Welt oder die Selbstpreisgabe an das Exotische.
Goethe hat die romantische Ergriffenheit ins Fruchtbare gewandelt.
Er ist über das romantische Genießen zur reinen Betrachtung, von
enthusiastischer Gefühlsbewegung zum Begriff der Geschichte
fortgeschritten. Das ist es in der Tat: die Einsicht in die Notwendigkeit,
die Erschütterung des Gemütes durch die Begegnung mit einer fremden
Geisteswelt dadurch ins Gleiche zu bringen, daß man diese Welt als

Geschichte sieht, sie ist das Großartig-Neue am Divan. Mit Ernst ist
hier der Versuch unternommen worden, eine fremde Kultur nicht als

buntes Bild, sondern als Geschichte zu verstehn, die in ihrem Ablauf
und der Abfolge ihrer Stufen sich als geistige Einheit darstellt und
verstehn läßt.

Damit ist ein Weiteres gegeben. Die stärkste Anregung zum
Aufsuchen der orientalischen Welt hat Goethe in der Straßburger Zeit
von Herder empfangen, so gewiß auch dessen Förderung auf einen
bereiteten Boden fiel. Wie steht es nun mit Goethes Darstellung der
orientalischen Geschichte, gemessen an Herders Gedanken, die sich
in ihrer Zusammenfassung in den Ideen zum Vergleich anbieten? Die
Frage läßt sich kurz beantworten. Wie der Divan die Überwindung der
Romantik bedeutet, so bedeutet er auch die Überwindung Herders,
den entscheidenden Schritt über ihn hinaus. An die Stelle der Herderschen

Geschichtsrhapsodie, der die einzelnen Nationalitäten nur
das Paradigma eines allgemeinen Volksgeistes und darüber hinaus der
Humanität überhaupt bedeuten, ist im Divan die konkrete und in sich

geschlossene Auffassung des spezifisch Geschichtlichen in der Ent-



Goethe und der Orient 659

Wicklung einzelner Völker getreten und an einem Hauptbeispiel, an
der Geschichte der Perser, von den Anfängen bis zur Gegenwart
durchgeführt. Auch hier wird die Eigenart dieser geschichtlichen Entwicklung
und ihrer Leistungen, insbesondere der Leistungen auf dem Gebiet
der Poesie, auf letzte und allgemeine Prinzipien bezogen. Aber sie dient
nicht als Paradigma dieser Prinzipien, die konkrete geschichtliche
Entwicklung dient nicht als Anschauungsunterricht für allgemeine
Sachverhalte des Sittlichen, sondern die prinzipiellen Gesichtspunkte
und ihre Entfaltung dienen nur dem Ziel der genaueren und
differenzierteren Auffassung des Geschichtlich-Tatsächlichen. Das ge-
schichtsphilosophische Interesse steht nicht mehr an erster Stelle,
sondern es ist organisch dem eigentlich geschichtlichen Sehen

untergeordnet: die Geschichte ist aus einem Einzelstück einer universellen

Metaphysik zu sich selber, zur Autarkie gelangt. Wir verstehen jetzt
die Bedeutung des Umstandes, daß Goethe in den Kommentar jene
früher erwähnte kritische Untersuchung zum Pentateuch einreihte.
Sie war hier am rechten Platz, denn sie hatte bereits ein Vierteljahrhundert

vor der Konzeption des Divans jene echt geschichtliche Unter-
suchungs- und Forschungsweise betätigt, die Goethe nun auf neuem
Feld fortgesetzt und erweitert hatte.

So steht der Divan als Wegweiser am Beginn einer Straße, die im
historischen Jahrhundert den abendländischen Geist zur Bewältigung
eines neuen großen geschichtlichen Zusammenhanges, des der
orientalischen Welt, führen sollte, und auf dem wir fortgehn. Es versteht
sich nun, in welchem Sinn der Divan die Magna Charta der Orientalistik
heißen muß. Er enthält jene « Ahndung des Ganzen », ohne die das

Einzelne nicht aufgefaßt werden kann, mit einem Goethe'schen Bilde:
die Systole, der die neue Diastole folgen muß und folgen kann, « eine
Rückkehr zu einem neuen Aufbruch ». In welcher andern Gesinnung
dürften diese Betrachtungen enden als in einer nicht endenden
Dankbarkeit dafür, daß wir hier danken dürfen.


	Goethe und der Orient

