Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 9

Artikel: Goethe und der Orient

Autor: Schaeder, Hans Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

645

Goethe und der Orient?)
von Hans Heinrich Schaeder

Wenn wir nach den Urspriingen unserer Bildung fragen, so gliedert
sich uns heute die ungeheure Masse des Uberkommenen und Anzu-
eignenden in einige groffe Bestinde: in das Erbe der Alten, der Griechen
und Rémer, in die christliche Tradition, die in unserer Vergangenheit
als christlich-germanisches Mittelalter Gestalt geworden ist und an der
sich, in Rezeption und Abwehr, der moderne Geist ausgebildet hat,
und neben beiden, uns ferner und doch nahe, die Kulturwelt des vordern
Orients, mit dem das Abendland seit den Tagen Alexanders des Grofien zu
einer Kulturgemeinschaft verbunden wurde, die Jahrhunderte andauerte
und erst um die Mitte des ersten nachchristlichen Jahrtausends ge-
spalten worden ist. Fiir Goethe waren das antike Erbe und die christ-
liche Tradition von seinen Anfingen an die Koordinaten der eigenen
geistigen Entwicklung; in ithm hat sich — um nur von seiner Be-
gegnung mit der Antike zu reden — nach Jahrhunderten stiickhafter
und unpersonlich bleibender Bemiihung um eine neue Anschauung der
Antike die abendlindische Individualitit in ihren simtlichen Lebens-
duflerungen, durch die ganzen Bereiche der Forschung, der asthe-
tischen Anschauung und Gestaltung, des Sittlichen und des Religiésen
hin zu den Griechen bekannt und dadurch das unvergefiliche Vor-
bild eines universellen humanistischen Bios geschaffen. Goethes
Auftreten bezeichnet die Geburtsstunde jenes neuen Humanismus,
der von ihm den Aufstieg zu einer die ganze abendlindische Welt
wohltitig bildenden Macht genommen hat. Dafl Goethe auch dem
Orient zugewandt war, das weifl jeder Goetheleser. Dafl es sich
dabei um eine durch Goethes ganzes Leben, von der friihesten
Frankfurter Bibellektiire bis zur Schluflgestaltung des zweiten Faust
reichende Auseinandersetzung handelt, dafl Goethe sein ganzes
Leben hindurch, wenn nicht mit gleichbleibender, so doch mit stets
erneuerungsfihiger Aufmerksamkeit der orientalischen Welt zugewandt
war, daf} sie fiir ihn als eine geistige Einheit lebendig und so bewegend
war wie die Antike, das ersffnet sich erst genauerem Hinsehen. Wir
diirfen hier darauf verzichten, diese Linie durch Goethes Leben

1) Nach einer Kénigsberger Rede vom Januar 1929.



646 Hans Heinrich Schaeder

hindurch zu verfolgen: denn sie hat in seinem Alter einen Gipfel-
punkt erreicht, den der Dichter zum Standort nahm, um in eine
neugewonnene, aus seherischem Eindringen in orientalische Poesie und
Geschichte gewonnene Anschauung des Orients alle seine friiheren
Erfahrungen und Formversuche hineinzunehmen. Wihrend die Zeug-
nisse seiner Auseinandersetzung mit der Antike aus einer Fiille dichte-
rischer und beschreibend-reflektierender Arbeiten gesammelt werden
miissen, halten wir als die unvergleichliche Gestaltwerdung seiner
Begegnung mit dem Orient das eine Buch, den Westéstlichen Divan,
in Hinden.

Voller Verehrung nennen wir den Namen Konrad Burdachs, der in
einer Reihe klassischer Abhandlungen?), getragen von einer das Ganze
im Einzelnen suchenden und das Einzelne ins Ganze reihenden wissen-
schaftlichen Andacht, seine Kraft daran gesetzt hat, das Verstindnis des
Divans nach allen Seiten hin zu sichern. Seine Arbeit gehért zu den
groflen Rechtfertigungen der Philologie als der berechtigten Interpretin
des dichterischen Kunstwerkes im geschichtlich-geistigen Zusammen-
hang. Durch ihn hat der Divan eine ins Weiteste und Feinste reichende
Auslegung erfahren, wie wohl kaum ein anderes Buch der neueren
deutschen Poesie. Er hat auch das Beste dazu getan, um das Buch an
die heranzubringen, die es in einem besondern Sinn angeht: an die
Orientforscher, die in thm die Magna Charta ihrer Wissenschaft zu
sehen haben. In die Zeit des Westdstlichen Divans fallen die Anfinge
einer aus tastenden und in der Mehrheit dilettantischen Einzelver-
suchen zur vollwertigen Philologie sich durchringenden Orientalistik,
zuerst in Frankreich und Osterreich, dann in Deutschland mit Kraft
aufgenommen und fortgebildet. Allerdings, die Wirkung Goethes auf
die deutsche Orientalistik ist eine verschwindend geringe. Sie erstreckt
sich im wesentlichen auf die merkwiirdige Gestalt Friedrich Riickerts,
wohl das gréfte Formtalent, das sich je in Europa der Uber-
tragung orientalischer Poesie zugewandt hat, aber von Anfang an
kein Gelehrter und nach voriibergehender, wenig fruchtbarer Lehr-
tatigkeit in Erlangen und Berlin in seine thiiringische Einsiedelei abge-
schlossen und ohne Wirkung auf die Forschung. Nach seinem Tode
haben pietitvolle Schiiler und Verehrer seiner Dichtung Teile seiner
ungeheuer umfangreichen ungedruckten Arbeiten zu retten versucht:
so sind noch sein deutscher Koran, sein deutscher Firdausi, sein Sadi
posthum ans Licht getreten, aber ohne Wirkung geblieben. Die Orien-

1) Vereinigt im 2. Band des Vorspiel, Halle 1926.




Goethe und der Orient 647

talistik hatte alle Hiande voll zu tun, um zunichst das sprachliche Ver-~
stindnis threr Texte zu sichern und die Geschichte der orientalischen
Volker wenigstens 1m groben festzustellen. Einer gewaltigen Arbeit
stand eine geringe Anzahl von Arbeitern gegeniiber, und anderseits
verpflichtete das Vorbild der ilteren Philologien, die iiber einen bereits
geordneten Bestand von Quellen und Aufgaben verfiigten und ihre
Arbeitsweise von einem Menschenalter zum andern verfeinerten. Da
blieb in der Unrast der tiglichen Arbeit wenig Teilnahme fiir das Unter-
nehmen Goethes, den Orient als eine Einheit geschichtlichen Lebens
aufzufassen. Versuche dieser Art iiberliel man leichten Herzens den
Auflenstehenden und den Dilettanten, und der Westéstliche Divan
wurde von denen, die er vor andern anging, nicht gelesen.

In den letzten Jahrzehnten hat sich aber mit Deutlichkeit die Aufgabe
herausgestellt, zwar nicht die Einzelforschung durch hochfliegende
synthetische Betrachtungen abzulésen, wohl aber beide neben- und
miteinander zu pflegen. Wer das Ganze nicht sieht oder nicht sehen
will, der sieht auch das Einzelne nicht. Die isoliert, ohne den bewufiten
Bezug auf ein geistiges Ganze unternommene Einzeluntersuchung
bleibt in dem leeren Raum stehen, in dem sie unternommen wurde.
Da ist es an der Zeit, sich des Divans zu erinnern, der das bietet,
was wir suchen: eine Gesamtanschauung, die nichts anderes will,
als die getreue Auffassung des Einzelnen erméglichen, die deswegen
nicht veralten kann, weil sie ins Wesentliche tnifft.

Wir richten den Blick auf den zweiten Teil des Divans, die « Noten
und Abhandlungen ». Sie stellen sich fiir die #duflerliche Betrachtung
als ein Kommentar zu den Gedichten des ersten Teils dar. Wie im
ersten Gedicht des Divans, so fithrt sich auch in der Einleitung zu den
« Noten » der Dichter als ein Reisender ein, der, in den Orient und seine
fremdartig bunte Lebenswelt gelangend, sich in ithr umzutun und von
thren Verhiltnissen Kunde zu gewinnen gewillt ist. Aber bei niherer
Betrachtung ergibt sich, daf} die Gedichte und der Kommentar zwei
Kreise sind, die nicht konzentrisch zusammenfallen, sondern sich nur
teilweise schneiden. Zwar wird auf die dem Leser fremdartigen orien-
talischen Worte, Personen, geschichtlichen und literarischen An-
spielungen, die sich in den Gedichten finden, im Kommentar bei
gegebener Gelegenheit Bezug genommen. Aber an sich stellt er eine
besondere und fiir sich zu betrachtende Arbeit dar, die nun nichts
Geringeres ist als ein Uberblick iiber die gesamte Geschichte und Poesie
des vordern Orients, und zwar der Idee nach von den iltesten Anfingen



648 Hans Heinrich Schaeder

bis zu Goethes Gegenwart gefiihrt. Von der Stellung des Kommentars
im Ganzen des Divans und von seinem Wesen soll nun die Rede sein.

Uberliest man die « Noten und Abhandlungen », so fallt es schwer,
den Grundsatz aufzufinden, nach dem sie komponiert sind. Nach
kurzer Betrachtung des altesten Zustandes der Hebrier und Araber
beginnt eine ausfiihrliche Schilderung des Persertums. Seine iltesten
Zustinde von der achimenidischen Zeit bis zur Restauration unter den
Sassaniden und dem Niedergang ihres Staates werden in scharfen Kon-
trast zu der totalen Verinderung gestellt, die durch den Einbruch
der Araber und die Islamisierung Persiens im siebenten nachchristlichen
Jahrhundert Platz gegriffen hat. Aber dabei ist Goethe bestrebt, ein
Verharrendes, einen character indelebilis in den Wandlungen der
persischen Geschichte aufzuweisen, der sich nach der islamischen
Okkupation in Zeiten der Ruhe zu reinen Schépfungen wieder herstellt.
Fiir die gegenwirtige Erforschung der persischen Geschichte riickt
eben dieses Problem, das von Goethe in aller Deutlichkeit gesehen,
aber nach ithm auf Jahrzehnte in Vergessenheit geraten ist, wieder in
den Mittelpunkt. Goethe schlieBt nun eine Ubersicht iiber die persische
Dichtung vom 10. bis zum 15. Jahrhundert an und hilt sich dabei
an den nicht von den Persern selber, sondern — was er nicht durch-
schaute — von dem groBen Wiener Orientalisten Hammer~Purgstall
aufgestellten Kanon der sieben klassischen Dichter. Auf die geschicht-
liche Darstellung folgt eine die Grundlagen der orientalischen Poesie
im allgemeinen und der persischen im besondern beurteilende Betrach-
tung, die auf die orientalische Eigenart der Bildung von Gleichnissen
und Metaphern besondern Bezug nimmt: an eben dieser Stelle setzen
die in unsern Tagen unternommenen ersten wissenschaftlichen Ver-
suche ein, eine Asthetik der orientalischen Poesie anzubahnen. Es
werden weiter in Form des Plans fiir einen kiinftigen Divan die Biicher
des ersten Teils zu den Formen und Stoffen orientalischer Poesie in
Beziehung gesetzt und zugleich in ithrem Eigenwesen betrachtet: eben
als west-6stlich, nicht als Verkleidungen orientalischer Gehalte in
deutscher Form oder umgekehrt, sondern als die Erzeugnisse einer
Einswerdung von orientalischem und abendlindischem Geist im Er-
leben des Dichters. Ein zweites Thema des Kommentars 1st die Aus-
kunft iiber die Quellen, aus denen der Dichter Kunde des Orients
geschopft, und der Lehrer, von denen er sie empfangen hat. Goethe hat
hier vor andern eine Forderung gesehen und erfiillt, die fiir den Erforscher
auflereuropiischer Kulturen zum Wesentlichen seiner Aufgabe gehért:



Goethe und der Orient 649

die Wiirdigung der ilteren und neueren europiischen Beschreibungen
orientalischer Reisen. Dabel richtet er sich entsprechend dem Haupt-
interesse seiner geschichtlichen Abhandlung in erster Linie auf Persien.
In den Charakteristiken européischer Persienreisender, die ithren Hohe-
punkt in der groBartigen Wiirdigung des romischen Edelmannes Pietro
della Valle und seines Besuches am Hofe Abbas’ des Grofien in den
ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts erreichen, entfaltet sich eine
Fragestellung, der sich der Orientalist immer offen halten muf}: wie
sich in den Jahrhunderten der SelbstbewuBtwerdung des Abend-
landes und seines damit parallel wachsenden Vorsprungs vor orien-
talischer Zivilisation das Bild umgestaltet und wandelt, das der Euro-
pier, oder vielmehr die Européer der einzelnen Nationen je nach ihrer
besondern Seh- und Urteilsweise von der orientalischen Welt in sich
erzeugten.

Zwischen diesen beiden Hauptteilen, der geschichtlichen Uberschau
und dem Bericht iiber Vorginger, Lehrer und Hilfsmittel ist nun ein
grofleres zusammenhingendes Stiick eingeschaltet, das in der geplanten
und nicht zustandegekommenen Fortsetzung des Divans eine be-
trichtliche Erweiterung erfahren sollte: die bereits zwei Jahrzehnte
vor dem Entstehen des Divans niedergeschriebene und fiir ithn neu
redigierte Abhandlung « Israel in der Wiiste ». Sie enthilt den Versuch,
auf Grund einer kritischen Uberpriifung des Berichtes iiber die Wiisten-
wanderung der Kinder Israel im zweiten bis fiinften Buch Mose die
iiberlieferte Angabe von vierzig Jahren zu verwerfen und die wirkliche
Dauer des Zuges auf etwa sechs Monate zu reduzieren. Die wissen-
schaftsgeschichtliche Lokalisierung dieser Abhandlung ist klar: sie
gehért in die rationalistische alttestamentliche Kritik des 18. Jahr-
hunderts, zu deren bedeutendstem Vertreter, Eichhorn, Goethe sich
dankbar bekennt. Die rationalistische Kritik hat die Voraussetzungen
fiir die grofle bibelwissenschaftliche Leistung des 19. Jahrhunderts,
die Pentateuchkritik, geschaffen und den Ubergang zu ihr freigelegt.
Indem Goethe sich mit eigener wissenschaftlicher Bemiithung an sie
anschliefit, tritt er auf einen Standort, der — und dies verdient Be-
achtung - sowohl die iltere dogmatisch gebundene Auffassung vom
Alten Testament und vom Mosaismus wie auch die eben zu Goethes
Zeit beginnende romantische Verklarung beider hinter sich lifit und
aufhebt. Es ist von Bedeutung, dafl Goethe in der Zeit des Divans,
als er sich eine Gesamtansicht des Orientalismus erarbeitete, gerade
auf diese friiheren, in seinem Lebenswerk bis dahin kaum aktiv gewor-



650 Hans Heinrich Schaeder

denen Versuche zuriickgreift und sie in die Fundamente des Neubaus
einmauert. Das mag ein vorlaufiger Hinweis auf das Ethos sein, aus dem
heraus die Konzeption seines Kommentars zum Divan im ganzen
unternommen wurde.

Die Ubersicht iiber diesen Kommentar, wie sie vorhin angegeben
wurde, kann in der Tat den Anschein einer allzu raschen, von Zufillig-
keiten abhingigen und desultorischen Anlage machen. Zwar ist der
Kommentar sorgfiltig disponiert, aber es ist nicht sogleich einzusehen,
wie sich seine verschiedenen Teile zu einem Ganzen fiigen. Ja, man kann
weitergehn : es ist schwer, wenn nicht unméglich, innerhalb des Kom-
mentars selbst das Prinzip seiner Komposition aufzufinden. Um es
zu begreifen, miissen wir auf die ihn umspannende Ganzheit, die Ganz-
heit von Gedichtsammlung und Kommentar, die den Divan ausmacht,
zuriickgehn.

Erinnern wir uns hier an den Plan, nach dem Goethe die Sammlung
der Gedichte geordnet hat, freilich ohne alle Unterabteilungen des
Ganzen gleichmiflig auszufiillen. Wahrend der Jahre der Arbeit am
Divan ging dem Dichter erst allmihlich die planvolle Einheit der zu-
sammengekommenen Gedichte auf, die ihrer Erzeugung nach « Ge-
legenheitsgedichte » im bekannten Sinne gewesen waren. Die eine der
beiden Hauptgestalten, zu denen der Dichter sich in Beziehung setzt,
der Perser Hafis, war ithm schon zu Beginn der Periode, in der der Divan
entstand, bekannt: 1814 war die — fiir unsere Begriffe unleidliche und
das Original in unvollkommenster Weise vermittelnde — vollstindige
Ubersetzung von Hammer-Purgstall in Goethes Hénde gelangt. Hier
fand er neben der groflen Sammlung der lyrischen Gedichte, dem
Divan des Hafis im engeren Sinne, zwei lingere, in Doppelversen
abgefafite Sinngedichte, das Buch vom Sianger und das Buch vom
Schenken. Beide Titel hat Goethe persisch und deutsch in den Divan
iibernommen und nach ihnen die Titel der iibrigen zehn Biicher eben-
falls doppelsprachig gebildet. Das Hauptgewicht liegt auf den zwei
Biichern von Hafis und von Suleika. Die beiden Biicher von Timur
und vom Parsen sollten beide noch weiter ausgefithrt werden, jenes
sollte die Gestalt des orientalischen Despoten, iiber deren Bedeutung
fiir das orientalische Geistesleben der Kommentar mehrfache Betrach-
tungen anstellt, und dessen furchtbares Gegenbild Goethe in seiner
Zeit an Napoleon gegenwiirtig geworden war, dieses die reine altpersische
Religion in ihrer ganzen Erscheinungsfiille zur Anschauung bringen.
Beide sind ohne Fortsetzung und im wesentlichen auf je ein gewaltiges



Goethe und der Orient 651

Fragment beschriankt geblieben : auf die nach dem arabischen Historiker
Ibn Arabschah geformte Episode « Der Winter und Timur», die in
einer grandiosen Vision ins halb Geschichtliche, halb Mythische den
Untergang des napoleonischen Heeres im russischen Winter projiziert,
und das « Vermichtnis altpersischen Glaubens », jenes in den Mund
des sterbenden Parsen gelegte Bekenntnis zu einem Leben, das zwischen
der Verehrung der reinen Elemente und dem Dienst an der Urbar-
machung der Erde verliuft, ohne iiber sich hinauszustreben : « Schwerer
Dienste tigliche Bewahrung, sonst bedarf es keiner Offenbarung.»

Die planvolle Gliederung, die in der Ordnung der Gedichte sich
kundgibt, st jedoch nur der Ausdruck jener unbeschreiblich beziehungs-
reichen, ebenso lockeren wie festen Fiigung des Gehaltes, der in den
Gedichten ausgebreitet ist. Burdach hat wundervoll gezeigt, wie sich
in den beiden begnadeten Jahren, in denen die Konzeption des Divans
reifte, 1814/15, in Goethe aus den Wendungen seines dufleren Lebens,
aus den beiden Reisen in die Heimat am Rhein und Main, aus der
Rezeption neuer Bildungsgehalte, der mittelalterlich-deutschen Dich-~
tung und Kunst, die ihm von den rheinischen Freunden nahegebracht
wurden, auf der einen, und der orientalischen Welt, die thm in Hafis
begegnete, auf der andern Seite, und endlich aus der Begegnung mit
Marianne von Willemer eine neue Welt aufbaute, die dem Fiinfund-
sechzigjihrigen eine neue Jugend herauffiihrte und in thm den Willen
und die Kraft zu einer Erneuerung seines Stils, seines dichterischen
Formenschatzes erweckte. Die Entstehungsgeschichte des Divans, zumal
die aus dieser Zeit erhaltenen Briefe lehren, daff die Begegnung mit
Hafis und die Begegnung mit Marianne von Willemer, die nun den
Namen einer der groflen Liebenden der orientalischen Tradition, der
Suleika, erhilt, fiir Goethe in die engste innere Beziehung traten. Was
sein Seherblick aus Hafis’ Poesie schépfte, das war eben die Form-
moéglichkeit, kraft derer er die neue Liebe zu Suleika objektivieren, in
Geist verwandeln konnte.

Denn das ist es: der unvergingliche Zauber des Divans riihrt davon
her, daf} Goethe hier eine neue menschliche Bindung, die in sein Leben
eintrat und die Kraft hatte, ithn ins Tiefste zu erschiittern, iiber die
Abgriinde zerstorender Leidenschaft hinweg in Geist transformierte.
Im Kommentar zum Divan heifit es: « Der hochste Charakter orien-
talischer Dichtkunst ist, was wir Deutsche Geist nennen, das Vor-
waltende des oberen Leitenden.» Hofmannsthal hat zu Beginn semer



652 Hans Heinrich Schaeder

Betrachtung des Buches?) mit tiefsinnigem Recht diese Bestimmung
auf den Divan selber iibertragen. Das ist das Ergreifende, da3 mensch-
liche Bezichungen, die das Gemiit bis zur duflersten Spannung erfiillen,
durch die Dichtung in eine Héhe gehoben werden, in der Spannung
und Beruhigung in einem Hohern aufgehoben werden: in jener Einheit
des Geistigen, die das Individuelle in sich befallt und ausgleicht.
Formungsméglichkeiten dafiir gab es in abendlindischer Tradition
und sie waren Goethe nicht unbekannt. In der christlichen Mystik
hat seit dem frithen Mittelalter das Erotische seine feste Stelle. Das
Gemiit des Mystikers konzentriert sich in der Gottesliebe, in der Liebe
zu Christus, und glaubt, aus dem sinnlichen Affekt aufsteigend in ein
Ubersinnliches gefiihrt zu werden. Es ist nun unendlich bedeutsam,
dafl Goethe gerade von dieser Form der Mystik und der mystischen
Liebe mit aller Entschiedenheit abriickt. Er nennt sie in ihren neueren
Erscheinungen — dabei mag an gewisse Exzesse des Pietismus und der
Romantik gedacht sein — «nur eine charakter- und talentlose Sehn-
sucht ». Dies war also auch die Haltung, in der er zur Zeit des Divans
den Gemiitsbewegungen gegeniibertrat, durch die er selber in der
Frankfurter Zeit und wihrend der Beziehung zu Susanne von Kletten-
berg hindurchgegangen war.

Was war denn das neue Erlebnis, das ithm gestattete, die Erregung
der neuen Liebe zu objektivieren und doch in ihrer Gestaltung die
volle sinnlich-geistige Spannung zu bewahren? Die Frage beantwortet
sich mit dem einen Namen Hafis. Bei ihm fand er eine Freiheit des
Geistes und der poetischen Erzeugung, die iiber der Alternative von
Sinnlichem und Ubersinnlichem stand. Und was war es, das Goethe
mit solcher Entschiedenheit zu Hafis hinzog ? Man findet es am klarsten
in der Voranzeige des Divans im Morgenblait ausgesprochen. Dort
heiit es vom «Buch der Liebe»: «Manche dieser Gedichte ver-
leugnen die Sinnlichkeit nicht, manche aber kénnen nach orientalischer
Weise auch geistig gedeutet werden», und etwas weiter vom Buch
Suleika: « Auch hier dringt sich manchmal eine geistige Bedeutung
auf, und der Schleier irdischer Liebe scheint hshere Verhiltnisse zu
verhiillen.» Um dies zu erkliren, miissen wir kurz auf das Haupt-
problem eingehn, das in Hafis’ Poesie enthalten ist, und fiir das Goethe
mit aller Prizision die Lésung angegeben hat.

Hafis steht am Ende einer fiinfhundertjihrigen Entwicklung der
persischen Lyrik; er fiithrt sie auf die hochste Héhe und schliefit sie

1) Ges. Werke 111 24.




Goethe und der Orient 653

in gewissem Sinn ab. Er nimmt aus der vorangegangenen Entwicklung
auch eine eigentiimliche Tendenz auf, die wir seit dem 11. Jahrhundert
mit wachsender Deutlichkeit beobachten, nimlich die Tendenz zur
Ineinanderziehung und Vereinigung der verschiedenen lyrischen Stil-
formen. In dem Augenblick, da uns im 10. Jahrhundert die persische
Lyrik entgegentritt, hat sie, abgesehen von den epischen, die Formen des
enkomiastischen, des erotischen und des sympotischen Gedichtes voll
ausgebildet. Daneben tritt bald das mystische Gedicht, das entweder
didaktisch die Forderungen der inneren Bereitung zur Erlangung des
Heils und der Vereinigung mit dem Géttlichen vortrigt oder lyrisch-
enthusiastisch die Gottesliebe besingt. Fiir diese letzte Form war nun
der Zusammenschlufl mit der bereits ausgebildeten erotischen Dichtung
leicht. So entwickelte sich eine neue Form des lyrischen Gedichtes,
in der in eigentiimlicher und reizvoller Weise die Gottesliebe in den
leiddenschaftlichen Klingen irdischer Liebe besungen und umgekehrt
die irdische Liebe und die Gestalt des irdischen Geliebten tiefsinnig
ins Uberweltliche gehoben wird. Dieser Doppelaspekt ist nun von Hafis
zur héchsten Virtuositit ausgebildet worden. Liebe als Trennungs-
schmerz und Jubel iiber die Vereinigung, Anschauung der Welt, die
thre Schénheit und ihre Verginglichkeit in einem Blick fafit, Preis
des Weines, der doch dem Muslim streng verboten ist, das sind die
durchgehenden Themen seiner Poesie, und nun immer in einer ebenso
anreizenden wie schwer faflbaren Doppelsinnigkeit: der Blick in die
Welt fithrt doch iiber sie hinaus, der Wein, der gepriesen wird, wird
zum Bild fiir den Trank der Gotteserkenntnis, und in dem Liebes-~
verlangen, das der Dichter bekennt, scheint sich eine iiber das Irdische
hinaus flichende Sehnsucht zu spiegeln. Wie 1st nun diese Doppelsinnig-
keit aufzufassen? Die Orientalen haben sich friihzeitig entschlossen,
den Wortsinn der Gedichte, der allerdings an zahlreichen Stellen wie
bare Blasphemie klingt, preiszugeben und eine durchgingige allegorische
Deutung anzunehmen. Infolgedessen lassen sie alle Gegenstinde und
Gestalten der irdischen Sphire, die bei Hafis auftreten, nur als Meta-
phern des Ubersinnlichen gelten. Diese Deutung hat sich im Orient
ganz durchgesetzt bis auf die eine Ausnahme des tiirkischen Kom-
mentators Sudi 1im 16. Jahrhundert, der die mystischen Hafiserklarer
verspottet und die Ermittlung des niichternen Wortsinnes ihren Be-
miithungen entgegenstellt. Die Haltung der europiischen Orientalisten
st eine zwiespiltige. Neben Vertretern der Ansicht, dal Hafis rein
wortlich zu nehmen sei und als «Anakreontiker » zu gelten habe - zu



654 Hans Heinrich Schaeder

thnen gehért auch Hammer-Purgstall, der Gewihrsmann Goethes —,
traten andere, denen die mystische Interpretation wenigstens sekundir
beriicksichtigenswert erschien, und sogar die extreme These, dafl
Hafis rein mystisch verstanden werden miisse, hat in England einen
Vertreter gefunden. Erst neuerdings setzt sich die Einsicht durch,
daf} die Alternative, ob wértlich oder mystisch zu interpretieren, falsch
ist. Das eigentiimliche Stilphdnomen von Hafis’ Dichtung liegt eben
darin, daf} sie iiber dem Gegensatz von Sinnenfreude und Vergeistigung
steht, daf} sie beide in eins setzt und eben dadurch ihre geistige Frei-
heit gewinnt und behauptet. Diesen Sachverhalt hat Goethe nun gesehn.
In dem Gedicht «Offenbar Geheimnis» wendet er sich spottend gegen
die einseitig mystische Interpretation des ganzen Hafis, um sogleich im
folgenden Gedichte «Wink» einzurdumen, dafl die Doppelsinnigkeit
des dichterischen Wortes, der zwiefache Bezug auf das Sinnliche wie
auf das Geistige freilich im Wesen des Dichterischen liegt. Und alles,
was er in den Gedichten wie im Kommentar iiber Hafis sagt, liuft auf
die eine Absicht hinaus, in Hafis’ Schaffen den Punkt zu finden, der
oberhalb jener Alternative liegt, und die Doppelsinnigkeit des Hafis-
schen Gedichtes als gewollte Einheit verstehn lifit. So hebt er an Hafis
das Gesellige hervor, die aus einer weiten Welterfahrung erzeugte
Bereitschaft, als Dichter zu einem jeden zu sprechen, die Sehnsucht,
von der ein jeder erfiillt ist, im dichterisch reinen Bild zu prigen, ohne
daf} dabei Erlebnis und Dichtung einander vollkommen decken miifiten.
Vielmehr gibt er die Moglichkeit zu, « dafl der Dichter nicht geradezu
alles denken und leben miisse, was er ausspricht, am wenigsten der-
jenige, der in spiterer Zeit in verwickelte Zustinde gerit, wo er sich
immer der rhetorischen Verstellung nihern und dasjenige vortragen
wird, was seine Zeitgenossen gerne héren ». Damit ist nun ein Punkt
getroffen, der nicht sowohl Hafis als die ganze persische Dichtung
betrifft. Der europiische Leser dieser Dichtung wird sehr schnell
bereit sein, wenn er die durchgingige Verwandtschaft der Ideen und
Bildmotive bei den einzelnen Dichtern, den Mangel an individueller
Prigung gegeniiber dem in fester Tradition typisch Herausgeformten
und von einem Dichter an den andern Weitergegebenen ins Auge fafit,
dieser Dichtung das Dichterische iiberhaupt zu bestreiten und sie fiir
Rhetorik zu erkliren. Aber damit entgeht ithm die positive Ursache
dieses Vorwaltens des Rhetorischen gegeniiber dem Poetisch-Indivi-
duellen: eben die Bereitschaft zum Geselligen, zum Ausdruck dessen, was
alle fithlen und héren wollen, wie Goethe sie an Hafis gewahr geworden ist.



Goethe und der Orient 655

Und neben dieser Bereitschaft bewundert Goethe an dem persischen
Dichter die Fahigkeit, noch durch die tiefste leidenschaftliche Gemiits-
erregung eine ungetriibte Klarheit des Geistes und Ruhe der Seele
gewahr werden zu lassen. In dem bekannten Gedicht « Hafis, dir sich
gleichzustellen, welch ein Wahn» will Goethe durchaus nicht sein
eignes dichterisches Vermogen dem Hafis'schen gegeniiber fiir nichtig
erkliren. Was er an ithm preist, ist nur jene ungefihrdete Ebenmaflig-
keit, wiahrend er, Goethe selber, wie er im Bilde des Schiffes auf dem
Ozean zeigt, zwar kiihn und stolz dahineilt, aber bei aufsteigendem
Sturm vom Untergang bedroht ist. Er rithmt an Hafis die « fortquellende
mifige Lebendigkeit», und wenn er vollends als Ingrediens seiner
Dichtung eine « skeptische Beweglichkeit » hervorhebt, so trifft das alles
in einem Punkt zusammen: in der Einsicht, daf§ Hafis in dem Reich-
tum, der Bewegtheit und Vielsinnigkeit seiner Dichtung nur zu ver-
stehn ist, wenn man 1hn — um das Wort hier zu gebrauchen — durchaus
unromantisch auffaflt, von einer Seelenlage her, die sich gleichmiitig
iiber die Konflikte zwischen dem dichterischen Willen zur Einsamkeit
und Eigenart auf der einen und seiner Stellung in der Gemeinschaft
auf der andern Seite, zwischen irdischer und himmlischer Liebe,
zwischen Sinnlichkeit und Geist erhebt. Abgesehen davon, daf} dies die
richtige Auffassung des Hafis ist, die sich aus der Interpretation jedes
Hafis’schen Gedichtes, wenn man sie auf den Grund fiihrt, notwendig
ergibt, lifit sie es auch allein verstehn, weswegen gerade Hafis fiir
Goethe eine so auflerordentliche Bedeutung gewann.

Nehmen wir noch ein Letztes hinzu. Wir brauchen nur an die Ge-
stalten Hatems, Suleikas und des Schenken zu denken, um ohne nahere
Ausfiihrung zu erkennen, daf} die Fassung dieser Gestalten im Divan
eine typisierende ist. Groflartig tritt dies im Buch Suleika, in dem Ge-
dicht « Wiederfinden » hervor, wo der Dichter von sich und der Gelieb-
ten bekennt: «Beide sind wir auf der Exrde musterhaft in Freud und
Qual.» Das schliefit sich zusammen mit der an der Spitze des Buches
der Liebe stehenden Aufzihlung der sechs vorbildlichen Liebespaare,
die Goethe aus persischer und arabischer Tradition schépfte. Diese
Tendenz zur dichterischen Typisierung individueller Gestalten, auf
die Burdach besonders den Blick gelenkt hat, ist nun das Wesen der
persischen Dichtung im allgemeinen und des Hafis im besondern.
Goethe spricht nicht direkt davon, aber es ist kein Zweifel, daf er, so
wie er den Typus des Schenken unmittelbar aus Hafis iibernommen und
allerdings groflartig ins Westliche gewandelt hat, so auch Suleika, den



656 Hans Heinrich Schaeder

Typus der vom Dichter angeredeten Geliebten, und Hatem, den Typus
des redenden dichterischen Ich, aus der Auseinandersetzung mit
Hafis'scher Poesie konzipiert hat. So gewahren wir Punkt fiir Punkt
die Wirkung, die Hafis durch seine dichterische Form und den Geist
dieser Form gerade auf die tragenden Stilgrundlagen des Divans
geiibt hat.

Eine besondere Wiirdigung beansprucht das Buch des Schenken.
Goethe hat, wie wir sahen, den Titel und die Gestalt des Schenken aus
Hafis iibernommen; er hat aber aus wenigen Anregungen, die er in
orientalischer Uberlieferung vorfand, den Gedichtzyklus geschaffen,
der uns nun in unvergefilichem Geschehensablauf die Begegnung des
Dichters mit dem Knaben vor Augen fiithrt, den er an die Stelle des
groben Kellners zu seinem Dienst beruft. Der Weisheit und dem Froh-
sinn des gereiften Mannes tritt wundervoll die jugendliche Aufge-
schlossenheit und Bereitschaft zu begeisterter Verehrung gegeniiber, zu
einem « Vertrauen unnennbarer Art zwischen Alterem und Jiingerem »,
wie Hofmannsthal es schon genannt hat. Goethe wufite sehr wohl,
was er tat, und er hat es ausgesprochen. Er fand bei Hafis eine Form
erotischer Poesie, die sich, wie die persische Lyrik durchwegs, an den
Jiingling wendet. Goethe wollte diese Beziehung aus dem Divan nicht
ausschlieflen, aber sie mufite « unseren Sitten gemif) in aller Reinheit
behandelt sein ». Und wie er durch die Transponierung ins Europiische,
durch die Beziehung auf das sittliche Bewufltsein der neueren abend-
landischen Welt eine Menge von Symbolen, die er bei Hafis vorfand,
erst in ihre volle Reinheit gehoben, ithre Entelechie erfiillt hat, so hat
er hier, wie es kein Deutscher vor und nach ithm vermocht hat, einen
dunklen Bereich des Erotischen ins Helle gesteigert und ihn aus seiner
unertriglichen orientalischen Spiegelung ins Sittliche gewandt, -
in den freien, geistigen Bezug eines «echt pidagogischen Verhiltnisses»:
es 1st aus dem Allzu-Menschlichen ins Humane, aus dem Romantisch-
Leidenschaftlichen ins Sittliche iibergefiihrt worden.

Wir sind nun vorbereitet, auf das Ganze des Divans zu schauen und
die Frage nach dem Prinzip des Kommentars und seiner Komposition
wieder aufzunehmen. Wir bleiben bei dem einen Beispiel des Hafis.
In den Gedichten wird er enthusiastisch gefeiert, als Vergegenwéirtigung
des Dichterischen iiberhaupt gepriesen; im Kommentar tritt dazu die
Darlegung des geschichtlichen Zusammenhanges, in dem Hafis steht,
der eigentiimlichen Geistesart, die er in diesem Zusammenhange ent-
faltet und durch die er dem europiischen Dichter bedeutsam wird.



Goethe und der Orient 657

Ahnlich ist die Beziehung von Dichtung und Kommentar beim
Schenkenbuch. Der Gedichtzyklus setzt ein Verhiltnis in unmittelbare
sinnenfillige und zugleich versittlichende Gegenwirtigkeit ein, das im
Kommentar in seiner geschichtlichen Form und Begrenztheit aus der
Tatsichlichkeit des orientalischen Lebens entwickelt wird. Und dies
gilt nun fiir den ganzen Divan durchgehend. Uberall tritt in den Ge-
dichten als sittlich aufgefafite Gegenwart auf, was der Kommentar als
Geschichte entwickelt. Hofmannsthal sagte vom Divan : « Dieses Buch
ist vollig Geist » —, es ist Geist in doppelter Gestalt. Die Welt, die sich
in den Gedichten entfaltet, steht unter dem Zeichen der Anerkenntnis
des Geistes als Sittlichkeit in allen Lebensbeziigen; und geheimnisvoll
werden wir vom Sittlichen ins Religiose hiniibergefithrt im letzten
Buch des Divans, dem Buch vom Paradies, das eine der orientalischen
und der abendlindischen Religion gemeinsame dogmatische Vorstellung
durchleuchtet und transparent werden lafit, bis in ihr der Wille der
Seele iiber ihre irdische Beschrinkung und sich selber hinaus sichtbar
wird. Und wie in den Gedichten die Anerkennung des Geistes als
Sittlichkeit den Grundton hergibt, so bezeugt der Kommentar die
Anerkenntnis des Geistes als Geschichte. Der Kommentar ist nicht
ein aus duflerlich-praktischen Interessen, um das Verstindnis der
Gedichte eingiingiger zu machen, hinzugefiigtes Bestandstiick des
Divans, er ist auch nicht als kompositionelle Einheit aus sich zu begreifen.
Der Divan ist eine Einheit, die sich aus innerer Notwendigkeit in ein
Zweifaches zerlegt: in die Entfaltung eines und desselben Geistes ins
Dichterisch-Gegenwirtige wie ins Geschichtlich-Vergangene. Fiir den
Divan hatte Goethe eine Widmung geplant, die nach vier persischen
Dichtern und ihren Hauptwerken, nach der altarabischen Poesie und
dem Koran zwei didaktische Werke, das Buch des Kabus und das
Buch des Oguz preist, mit den Worten: « Die sittlichen Sternbilder
Kabus und Oguz fest im Auge.» Wir diirfen uns diese Widmungs-~
worte aneignen und sie fiir die Bestimmung des Divans als eines Ganzen
verallgemeinern: er geht seinen zweifachen Weg, den durch die gegen-
wirtige Lebenswelt des Dichters und den durch die Geschichte der
orientalischen Welt, mit der der Dichter sich in Einklang gesetzt hat,
«das Sternbild sittlicher Ordnung fest im Auge ».

Alle geistige Auffassung vollzieht sich in einem Rhythmus, in einer
Dialektik von Vergegenwirtigung und Distanzierung. Wir miissen das
Geschichtliche, das wir aufzufassen suchen, einmal in unser Eigenes
verwandeln, es der geistigen Form, die wir selber sind, assimilieren;



658 Hans Heinrich Schaeder

und zugleich miissen wir iiber unsere Form hinausgehn, miissen das
Andere als das Andere in seinem Selbstsein auffassen: Aneignung und
Hingabe. Eben dieses Wechselverhiltnis 1st im Divan Form geworden:
der Aneignung der orientalischen Welt, die der Dichter in sein geliebtes
Deutsch iibersetzt, korrespondiert die Hingabe, die seinem Gewissen
die Pflicht auferlegt, die fremde Welt zu durchschreiten und sie in
ihrer geschichtlichen Ordnung und Eigenart zu begreifen.

Was ist dies, wenn wir es stilgeschichtlich wiirdigen wollen? Es ist
die Uberwindung der Romantik, die Erfiillung und Aufhebung roman-
tischer Betrachtung in Einem. Kein Zweifel, dafl Goethe von dem
neuerwachten romantischen Interesse an abendlindischem und morgen-
lindischem Mittelalter mitergriffen war. Aber die Romantik ist nicht zu
der minnlichen Auffassung gelangt, die sich in dem Rhythmus von
Aneignung und Hingabe vollzieht: sie kannte nur das unverbindliche
Spiel mit der fremden Welt oder die Selbstpreisgabe an das Exotische.
Goethe hat die romantische Ergriffenheit ins Fruchtbare gewandelt.
Er ist iiber das romantische Genieflen zur reinen Betrachtung, von
enthusiastischer Gefiihlsbewegung zum Begriff der Geschichte fort-
geschritten. Das ist es in der Tat: die Einsicht in die Notwendigkeit,
die Erschiitterung des Gemiites durch die Begegnung mit einer fremden
Geisteswelt dadurch ins Gleiche zu bringen, dafl man diese Welt als
Geschichte sieht, sie ist das Groflartig-Neue am Divan. Mit Ernst ist
hier der Versuch unternommen worden, eine fremde Kultur nicht als
buntes Bild, sondern als Geschichte zu verstehn, die in ithrem Ablauf
und der Abfolge ihrer Stufen sich als geistige Einheit darstellt und ver-
stehn lafit.

Damit ist ein Weiteres gegeben. Die stirkste Anregung zum Auf-
suchen der orientalischen Welt hat Goethe in der Straflburger Zeit
von Herder empfangen, so gewifl auch dessen Férderung auf einen
bereiteten Boden fiel. Wie steht es nun mit Goethes Darstellung der
orientalischen Geschichte, gemessen an Herders Gedanken, die sich
in threr Zusammenfassung in den I/deen zum Vergleich anbieten? Die
Frage lafit sich kurz beantworten. Wie der Divan die Uberwindung der
Romantik bedeutet, so bedeutet er auch die Uberwindung Herders,
den entscheidenden Schritt iiber ihn hinaus. An die Stelle der Herder-
schen Geschichtsrhapsodie, der die einzelnen Nationalititen nur
das Paradigma eines allgemeinen Volksgeistes und dariiber hinaus der
Humanitit iiberhaupt bedeuten, ist im Divan die konkrete und in sich
geschlossene Auffassung des spezifisch Geschichtlichen in der Ent-



Goethe und der Orient 659

wicklung einzelner Vélker getreten und an einem Hauptbeispiel, an
der Geschichte der Perser, von den Anfingen bis zur Gegenwart durch-
gefiihrt. Auch hier wird die Eigenart dieser geschichtlichen Entwicklung
und ihrer Leistungen, insbesondere der Leistungen auf dem Gebiet
der Poesie, auf letzte und allgemeine Prinzipien bezogen. Aber sie dient
nicht als Paradigma dieser Prinzipien, die konkrete geschichtliche
Entwicklung dient nicht als Anschauungsunterricht fiir allgemeine
Sachverhalte des Sittlichen, sondern die prinzipiellen Gesichtspunkte
und ihre Entfaltung dienen nur dem Ziel der genaueren und diffe-
renzierteren Auffassung des Geschichtlich-Tatsichlichen. Das ge-
schichtsphilosophische Interesse steht nicht mehr an erster Stelle,
sondern es ist organisch dem eigentlich geschichtlichen Sehen unter-
geordnet: die Geschichte ist aus einem Einzelstiick einer universellen
Metaphysik zu sich selber, zur Autarkie gelangt. Wir verstehen jetzt
die Bedeutung des Umstandes, dafl Goethe in den Kommentar jene
frither erwihnte kritische Untersuchung zum Pentateuch einreihte.
Sie war hier am rechten Platz, denn sie hatte bereits ein Vierteljahr-
hundert vor der Konzeption des Divans jene echt geschichtliche Unter-
suchungs- und Forschungsweise betitigt, die Goethe nun auf neuem
Feld fortgesetzt und erweitert hatte.

So steht der Divan als Wegweiser am Beginn einer Strafle, die im
historischen Jahrhundert den abendlindischen Geist zur Bewiltigung
eines neuen groflen geschichtlichen Zusammenhanges, des der orien-
talischen Welt, fiithren sollte, und auf dem wir fortgehn. Es versteht
sich nun, in welchem Sinn der Divan die Magna Charta der Orientalistik
heilen muBl. Er enthilt jene « Ahndung des Ganzen», ohne die das
Einzelne nicht aufgefafit werden kann, mit einem Goethe'schen Bilde:
die Systole, der die neue Diastole folgen mufl und folgen kann, «eine
Riickkehr zu einem neuen Aufbruch ». In welcher andern Gesinnung
diirften diese Betrachtungen enden als in einer nicht endenden Dank-

barkeit dafiir, daB8 wir hier danken diirfen.



	Goethe und der Orient

