
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 8

Artikel: Der große Rythmus des Lebens

Autor: Mühlestein, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


580

Der große Rhythmus des Lebens
Eine philosophische Präambel *)

Von Hans Mühlestein

Initiés par mille mages,
Ivres d'hypothèses, d'images,
Tentons, Jasons navigateurs,
Le périple des mers cosmiques,
Où les archipels galactiques
Sont les toisons de la Splendeur...

Pierre Guéguen, Jeux cosmiques,
« Ode à Rutherford ».

Die Menschheit ist aus einem paradiesischen Eins-Sein mit aller
Kreatur, kosmischer und terrestrischer, in eine tiefe Entzweiung mit
sich und aller Kreatur « abgefallen ». Aus der tiefen Entzweiung sich
in die Einheit und Ganzheit des Seins im universellsten kosmischen
und metaphysischen Sinn wieder zu erheben: das ist der Sinn, der
einzige alles umfassende Sinn nicht nur der historischen Existenz des

Menschen (das wäre nur ein winziger Bruchteil), sondern alles Daseins
auf der Erde - und überhaupt. Denn « nur weil sie einen Sinn hat, ist
die Welt », also sprach vor 3000 Jahren der historische Zarathustra.
Und schon er, der die Entzweiung vielleicht als Erster in ihrer vollen
Tragweite erkannte, gab ihr diesen Sinn:

« Gott, im Anfang der Welt
sprühte es wie Funken deines Geistes,
und das Besondere wurde daraus
und fühlte sich als sich selbst Bewußtes
Doch sieh, nun erhebt sich
ein Gewirr von Stimmen,
ein Durcheinander ertönt!
Die einen gedenken der Treue an dich
und hängen dir an und rufen dir zu;
die anderen vergessen, was du gegeben,
und verlassen dich und rufen Verrat.
Zu denen aber, die noch schwankend sind,
da geht von einem zum andern
verschwiegen redend das Denken...
Einst sprühten die Funken,
aber es wird wieder Eine Flamme werden »

(Gathas des Awesta, Yasna 31.)

0 Anmerkung des Verf.: Dieser Aufsatz ist als Einleitung zu einem Werk gedacht,
in dem der Verfasser versuchen will, « Urgeschichte als Geistesgeschichte » in dem Sinne
zu behandeln, daß er, von Nietzsche und Bachofen ausgehend, das Gemeinsame,
konzentrisch auf die Erneuerung unseres gesamten Weltbildes Zielende in dem Werk einer
Reihe unserer kühnsten zeitgenössischen Forscher und Denker in ein Gesamtbild zusammenzufassen

gedenkt-



Der große Rhythmus des Leben 581

Diese urälteste aller Überlieferungen, die uns im « Paradies »-Mythos
aller Zeiten und Zonen erhalten ist und die allem platten « Fortschritts »-
Wahn mitten ins Gesicht schlägt, hat sich - wie sein Äquivalent, der
Sintflut-Mythos1) - durch alle Anfechtung von Seiten der bürgerlich
« aufgeklärten » Theologie durchzuretten vermocht, und ihre Wahrheit
strahlt aus der Tiefe der Zeiten neu auf wie am ersten Tag. Der alte
Moses, aber auch Gilgamesch und die Gathas des Avesta, selbst noch

so späte Verkünder wie Hesiod und Empedokles (man könnte noch
viele nennen, über die der Kriegswagen der Geschichte und der Wissenschaft

prahlerisch hinweggefahren ist) - sie alle sind wieder einmal
auferstanden und haben damit hoffentlich für immer gesiegt über die

angebliche « Aufklärung » der Philosophie aller geschichtlichen
Jahrtausende, die dazwischen liegen. Das beweist uns heute - sage und
schreibe - die Wissenschaft, die historische wie die « exakte », aber
insbesondere die Naturwissenschaft selbst, die sich doch so viele
Menschenalter lang so zornig gegen alles gebärdete, was Mythos hieß
und die uns beinahe den ganzen Laden voll unserer ehrwürdigsten
Urkunden der Urzeit vernichtet hätte!2)

Noch ein Kepler hat ja seine wunderbar exakten Planetenbahnberechnungen

aus wahrhaft mythisch-religiösem Furor gemacht: weil

er, wie nur irgendein echter Pythagoräer, an die metaphysische Realität

der Zahl, an ihre lebendige, das Leben des Universums als großer
göttlicher Pulsschlag regelnde Kraft glaubte und mit ihr die Schönheit
und die Güte von Gottes « mysterium cosmographicum » beweisen

wollte. (Wahrlich, es hat, vielleicht nur das Altertum selbst

ausgenommen, kein größerer « Grieche » - in diesem einzig echten Sinne -
gelebt als Kepler!) Und noch ein Newton hat immerhin, wenn auch

wohl nach etwas allzu ungriechischer (vielleicht zu englischer?) Methode,
die Apokalypse des Johannes mit unerschöpflichem Ernst studiert,
wenn es ihm auch nicht gelang, diesem unerhörtesten spätzeitlichen
Dokument urzeitlichen Wissens sein kosmisches Geheimnis zu
entreißen. Seitdem aber hat sich die Naturwissenschaft - allen Warnungen,
z. B. eines Goethe, zum Trotz - nur allzu willig zum bloßen
Propagandisten des Voltaireschen Zynismus und seiner Losung « écrasez

l'infâme » machen lassen - womit aller Mythos, nicht bloß der
verkrüppelte klerikale, gemeint war; und sie hat dafür nicht nur « l'homme
machine » jenes einfältigen La Mettrie, sondern eine ganze « histoire
machine », ja ein wahres « univers machine » erfunden und zum
zentralen Götzen der europäischen Zivilisation gemacht, um jenem unbe-



582 Hans Mühlestein

quemen alten Hamletischen « Maulwurf da unten », dem Weltgeheimnis,
den Mund vermeintlich für immer zu stopfen.

In derselben Zeit jedoch, wo die europäische « Wissenschaft » noch
eben (mit eisengepanzerter Faust) daran war und ist, auch allen
außereuropäischen Völkern ihren Mythos in Grund und Boden zu « analysieren

» und zu banalisieren - in diesem Augenblick ist im Zentrum
dieser universellen Mythenzertrümmerung, in Europa, eine Rebellion
innerhalb der Wissenschaft selbst gegen die in deren Namen verübte
Weltbarbarei ausgebrochen! Diese innerwissenschaftliche Revolution
gilt es hier, ihrer gemeinsamen Idee nach, zu signalisieren. Dies tut
schon deshalb not, weil die paar kühnen Pioniere einer erst sich formenden

neuen Weltkonzeption nicht nur der Zeit gegenüber, sondern
auch unter sich isoliert sind und, wie schon aus dieser Lage klar zu
verstehen, für sie die höchste Gefahr im Verzuge ist, gleich Rebellen
in einem amerikanischen Gefängnis « zur Vernunft » gebracht zu werden.
Es gilt also, den durch die zermalmende Wirkung der technisch
überlegenen Maschinerie unserer gesamten Wissenschaftszivilisation
Bedrohten ehrliche Hilfe zu bringen, gleichviel wie groß oder gering die
persönlichen Kräfte sind, die wir dabei einzusetzen haben. Uber die

persönliche Berechtigung, uns in diesen Kampf einzumischen, gibt es

natürlich mit den Hütern der Ordnung, mit den Polizisten der Wissenschaft,

keine Diskussion. Die sachliche Berechtigung, was sage ich! -
die zwingende Notwendigkeit für jeden Anständigen unter den

Begreifenden, besteht jedoch eben darin, daß durch das kühne Werk der
Inkriminierten nun wirklich einmal der Totalwert unserer gesamten
Wissenschaftslehre, konsequenterweise also das tragende Weltbild
unserer ganzen Zivilisation, ja auch der wahren Kultur und Kunst, in
Frage gestellt worden ist Da gibt es kein Beiseitestehen ; jeder Lebendige,
der am großen allgemeinen Geistesprozeß nur irgend aktiv beteiligt
ist, hat das Recht und die Pflicht, mitzusprechen, auch ohne offiziellen
Titel und ohne Fachzeugnis eines Spezialisten auf allen hier in Frage
stehenden Gebieten. Denn es ist die allgemeine Kultur, die in Frage
gestellt ist, es ist das geistige Schicksal schlechthin aller, mit dem in
Zukunft so oder so verfahren werden wird. Da trifft es sich denn gut,
daß wir zur Rechtfertigung für unser kühnes Vorhaben - nämlich dem

gottlob wieder zuckenden, nach Luft und Licht ringenden Urnerv aller
Wissenschaft, aller Kunst, aller menschlichen Gestaltung in möglichst
weiter Öffentlichkeit freien Lebensraum zu verschaffen - und zur
Abwehr gegen jene « Polizisten der Wissenschaft » auf das Wort eines



Der große Rhythmus des Lebens 583

Gelehrten von unbestrittenem Weltruf berufen können, der ehemals
Präsident der Wiener Akademie der Wissenschaften war. Ich meine
den berühmten Geologen Eduard Sueß, der einmal im Jahre 1896 -
und zwar gerade zu einem unserer Haupt-« Rebellen », zu dem heute

siebzigjährigen Astronomen und Kosmologen Hanns Hörbiger - sagte:
« Die Wissenschaft kennt keinen zunftmäßigen Befähigungsnachweis.
In der Aufsuchung der Wahrheit stehen wir uns alle gleich, und was
dem einen von uns heute als unwahrscheinlich erscheint, kann morgen
als wahr erwiesen werden. Darum gibt es gar kein anderes Forum als
die volle Öffentlichkeit. »

Doch kehren wir zur « Metaphysik » zurück. Zwar haben wir sie auch

mit diesen militanten Ausführungen keineswegs verlassen. In Tat und
Wahrheit handelt es sich bei diesem Kampf um die Wiedergeburt aller
echten Metaphysik, nämlich der uralten Weisheit als eines
unverlierbaren inneren Menschheitsbesitzes, als der einzigen berechtigten
Trägerin alles Wissens und als der überhaupt einzigen Hervorbringerin
echter und wissenswerter Wahrheit, auch und gerade in der Wissenschaft.

Diese uralte Weisheit der Vorzeit ist es, die wir seit der großen
Entzweiung des Menschen mit der Kreatur und mit sich selbst
fortschreitend verloren haben. Und diese im Kern alles schon wissende
Weisheit ist es ferner, die im Zentrum der von ihr lange abgefallenen,

wenn auch immerfort von ihr zehrenden « Wissenschaft » selbst heute
endlich offen rebelliert! Das macht die Größe der Entscheidung aus,
die unsere Generation, oder besser wohl unser Jahrhundert, zu fällen
haben wird.3)

Das aber macht den ungeheuren Ernst dieser einzigartigen Geisteskrise

aus : daß die « Entzweiung », der « Abfall », gerade in der großen
Masse, heute immer noch weitergeht, ja, beschleunigt durch das

dämonische Tempo der Technisierung und technischen Vergötzung
der Welt, sich zu einem Kataklysmus alles Höhermenschlichen
überhaupt auszuwachsen droht. (« Die Wüste wächst - weh dem, der Wüsten

birgt!» ruft Nietzsche.) Vielleicht ist die Katastrophe unabwendbar -
vielleicht wäre sie gar die einzige Rettung? Sollte etwa der geistige
Aufstand, von dem hier die Rede ist, nur das letzte Aufflackern des

Rest-Erbes an urmenschlicher Weisheit sein, dem Menschheitsinnern

nur kurz vor dem Ende noch durch die Verzweiflung abgepreßt Oder -
der technische Paroxismus, das letzte Fieber vor der Generalgesundung,
das große Mittel zur Gesundung Und unsere « Rebellen » - die ersten
Vorboten vor der Heilung des Risses? vor der Wiedereroberung der



584 Hans Mühlestein

Einheit und Ganzheit des Menschenwesens? Denn auch die Heilung
ist schmerzhaft, und um so schmerzhafter, je länger und tiefer die
Krankheit eingriff. Dies aber dauert nunmehr bereits Jahrtausende.

Jedenfalls - das scheinen mir diese ungeheuerlichen Portenta zu
bedeuten - sollen wir nun bald nackt und bloß vor den Abgrund des

eigentlichen Weltproblems gestellt werden, vor dessen eisigem Anhauch
wir uns durch Jahrtausende mit allen Listen und Künsten verhüllt,
besonders aber die Augen des Geistes verhüllt haben. Und ob wir das

ertragen werden - das ist die große Frage, an der die Lösung des
Problems hängt. Denn das Weltproblem sind ja wir - der «Riß der Welt»
geht mitten durch das Menschenwesen. Denn wir sind die Mitte und
der Sinn der Welt, nur für den Menschen gibt es einen Kosmos - auch
diese Urweisheit der Griechen, von ihnen nur endgültig formuliert,
erweist sich gegen alle Säuren « wissenschaftlicher » Kritik als unangreifbar.

« Die Welt ist der Makroanthropos », sagt Novalis. Darum aber auch
sind wir über den « Abgrund der Welt » gekreuzigt wie keine andere
Kreatur - dies hinwiederum ist die unsterbliche christliche Wahrheit,
die ihrerseits in Christus nur ihre letzte und höchste Formulierung
fand. Und auch diese Wahrheit ist so fern davon, durch « kritisches
Denken » erschütterbar zu sein, daß selbst der Dionysos Nietzsches

am Kreuze wiedergeboren werden muß, um uns überhaupt etwas

sagen zu können (wobei dann allerdings alles bloße « Christentum »

tot zu Boden fällt).
Der Schrecken aber vor dem in uns selber gähnenden

Weltenabgrund hat alle Künste und Religionen, alle Magien und Kosmogonien,
alle Wissenschaften und Philosophien, alle sozialen und politischen
Systeme, kurz, die ganze « Weltgeschichte » hervorgebracht. Wie sagt
Herder, der Magus unter den Klassikern : « So irren wir auf der Erde
in einem Labyrinth menschlicher Phantasien umher; wo aber der

Mittelpunkt des Labyrinthes sei, auf den alle Irrgänge wie gebrochene
Strahlen zur Sonne zurückführen, das ist die Frage. » Dieser Mittelpunkt,

so sagen wir, ist das Licht der uranfänglichen Weisheit im
Menschheitsinnern, von dem wir abgefallen, mit dem wir entzweit
sind und das wir doch so gewaltig fürchten - weil es, wenn es in seiner
Totalität auf einmal ausbräche, alles zerbräche, womit wir es verbaut
haben. In einem Wort: die Weltenangst ist die tatsächliche Mutter aller
unserer Kultur (nicht bloß der technischen Zivilisation). Die Weltenangst

aber wächst, je mehr Kultur wir anhäufen. Wir müßten alles, was
da Kultur und Geschichte ist, mit herkulischer Kraft von uns ab-



Der große Rhythmus des Lebens 585

wälzen können, um - ja, um was zu gewinnen? Um wieder zur Einheit
und Ganzheit des Menschenwesens zu gelangen!

Das aber hat vielleicht doch - trotz Nietzsche - nur einer wirklich
vollbracht: Christus. Ein Rousseau beispielsweise, der einem dabei nur
beiläufig einfällt, ist beim ersten Schritt auf diesem Wege - oder
vielmehr bei der ersten blassen Vorstellung davon - über das erstbeste

Ressentiment, über sein Mitleid mit sich selbst, gestrauchelt. Ein
Laotse aber und vielleicht auch Heraklit mögen wohl hingelangt sein -
aber wissen wir den Preis, den sie für ihre so schwermuts- wie
weisheitsschwangeren Kurzsprüche ohnegleichen bezahlt haben? Daß wir ihn
nicht wissen, könnte uns stutzig machen, ob sie den Weg ganz zu Ende
fanden. Auch ein Buddha entläßt uns noch mit einem Zweifel. Bei

Christus, und - nicht zu vergessen - auch bei Sokrates (wieder: trotz
Nietzsche!), kennen wir den Preis und sind darum gewiß. Damit aber

ist die Reihe der möglicherweise totalen Verkörperungen menschheitlichen

Urwissens, so weit sie innerhalb der Geschichte auf uns gekommen

sind, bereits geschlossen. Sie möge hier aufgerichtet sein - um uns
der Relativität alles Folgenden bewußt zu bleiben.

Wahrlich, wir sind weit entfernt, auch nur einen von unseren Rebellen
in diese Reihe einzureihen. Noch ist nicht wieder ein Tag für einen
Messias. Auch handelt es sich für uns ja nur um den Geist der heutigen
« Wissenschaft » ; wenn auch nicht so, daß der zu trennen wäre von
der « göttlichen » Wahrheit, von der « göttlichen » Gerechtigkeit, von
der « göttlichen » Schönheit im Sinne Keplers. Hier also marschiert
der Geist Heraklits gegen den des Atomerfinders Demokrit; oder, wie
wir auch sagen können - denn alle Urwissenschaft ist beschlossen in
der höchsten Kunst - der Geist der Divina Comedia gegen das Universum
als Präzisionsmaschine. Die echte Platonische « Theoria » ist wieder
erwacht, Theorie als vorausschauende schöpferische, aus dem Urwissen
schöpfende und bindende Vision - und steht gegen eine Welt der
falschen Theorie, der nachträglichen, logisch summierenden und
auflösenden Abstraktion: gegen Aristoteles und Thomas von Aquino und
alle « Summen » und Additionen, die diese Pandora mit unerschöpflicher

Sandbüchse über die Quellen geschüttet hat. Und noch eins, und
für den Augenblick vielleicht das Wichtigste, weil es tieferes Geistesleben,

als die für die große Umwälzung notwendige dynamische Kraft
neu entfesselt (Nietzsche hat nicht zufällig mit der Geburt der Tragödie
begonnen!): auch der Geist der echten Tragödie ist wieder erwacht!
Oh, nicht in der « schönen Literatur » Darum handelt es sich heute



586 Hans M Ü hl estein

nicht mehr - oder noch nicht wieder. Aber, was mehr bedeutet: eben

in den tiefsten denkerischen Bezirken der Wissenschaft und - was
vielleicht noch mehr bedeutet - im schöpferischen Zentrum der unserem
Zeitalter weit vorahnenden Kunst Auch hier wieder zu unterscheiden :

nicht der Geist des Euripides, dessen analytisch-hysterisches Genie
wohl mehr der Seelenlage des absterbenden 19. Jahrhunderts
entsprach, das die Bandagen des Geistes lockerte und das ja auch die

Psychoanalyse gebar; auch nicht so sehr die etwas zu gut gestellte,
hochbürgerlich-klassische Tragik des Sophokles, die bei stiller Lampe
unsere Großväter entzückte. Vielmehr der große, geheimnisvolle
pythagoreisch-exklusive Geist des Schöpfers der Tragödie, des eleusini-
schen Priestersprosses Äschylos, ist es, der sich anschickt, aus seiner

langen sizilischen Verbannung zurückzukehren, in die ihn die
triumphierende Klassik des liberalen Bürgertums Athens geschickt hat.

Die neue Weltkonzeption nämlich, die heute hervorbrechen will
und für die einige heute noch allzu abseitige Zeugen viel mehr ins
Blickfeld der gebildeten Welt gerückt werden sollten, diese neue Weltschau

ist eine urdramatische, eminent tragische. Nietzsche ist ihr erster
gewaltiger Verkünder. Nietzsche, der es heute wohl eher nötig hat,

gegen seine Freunde geschützt, als gegen seine Feinde verteidigt zu
werden, ist der erste Heros und Märtyrer einer Weltkonzeption, die

erst noch kommen soll. « Erst das Übermorgen gehört mir », schrieb

er im Vorwort zum « Antichrist », dem ersten Buch der Umwertung
aller Werte; «einige werden posthum geboren.» Er, der auch gesagt
hat, « was fallen will, das soll man auch noch stoßen », hat mit
ungeheuerlicher Kraft den Keil des Gedankens in den Riß der Welt
getrieben und ist als erster - und vielleicht einziger bisher - auf den Grund
gekommen. Er hat mitten im ödesten Jahrhundert der flachsten
Selbstzufriedenheit das Weltproblem, den Menschen in seiner Zwiespältigkeit

zwischen Geschichte und Kosmos, ins Licht seiner Blitzgewitter
gerissen wie keiner. Er hat - vom Kosmos aus - den Menschen, den
Menschen der Geschichte, in seiner Totalität in Frage gestellt und von
ihm, von diesem historischen (speziell « christlichen ») Menschen, hat

er gesagt, daß er überwunden werden müsse, und hat an seiner Stelle
den Übermenschen erfunden, der kommen müsse, um die Katastrophen
triumphierend zu überstehen, von denen er die Welt schwanger sah.

Nietzsche ist der erste moderne Mensch, der wieder vorklassisch-antike
Welt- und Naturvisionen hatte. (Nur in dämpfender klassischer
Verhüllung hat ja auch Goethe - « Urworte, orphisch » - geheime Tief-



Der große Rhythmus des Lebens 587

blicke in die Natur getan, aber durchaus esoterisch : « Sagt es niemand,
nur den Weisen...»!)

Nietzsche ist der erste moderne Mensch, der ohne Brille der
historischen « Ideale » und ohne die wissenschaftlichen Schulbegriffe von
Jahrtausenden wieder in den tobenden Abgrund des Kosmos geschaut
hat. Mitten im Jahrhundert der quietistischsten Kosmogonie, der
nebulösen und schon rein physikalisch unmöglichen, im « leeren »

Räume mit kontrahierenden Gaskugeln friedlich jonglierenden Kant-
Laplace'sehen Nebularhypothese ; im Zeitalter der Zipfelmützen-
Geologie der rentenmäßig durch Jahrbillionen träge summierten
« kleinen Effekte » eines Lyell - hat Nietzsche in seinem Willen zur
Macht (Aphorismus 1067) seine Zeitgenossen gefragt:

« Und wißt ihr auch, was mir ,die Welt' ist? Soll ich sie euch in meinem Spiegel
zeigen »

Und Folgendes war seine Antwort:

« Diese Welt: ein Ungeheuer von Kraft, ohne Anfang, ohne Ende, eine feste, eherne
Größe von Kraft, welche nicht größer, nicht kleiner wird, die sich nicht verbraucht,
sondern nur verwandelt, als Ganzes unveränderlich groß, ein Haushalt ohne Ausgaben
und Einbußen, aber ebenso ohne Zuwachs, ohne Einnahmen, vom .Nichts' umschlossen
als von seiner Grenze, nichts Verschwimmendes, Verschwendetes, nichts Unendlich-
Ausgedehntes, sondern als bestimmte Kraft einem bestimmten Raum eingelegt, und
nicht einem Räume, der irgendwo ,leer' wäre, vielmehr als Kraft überall, als Spiel von
Kräften und Kraftwellen zugleich Eins und Vieles, hier sich häufend und zugleich
dort sich mindernd, ein Meer in sich selber stürmender flutender Kräfte, ewig sich
wandelnd, ewig zurücklaufend, mit ungeheuren Jahren der Wiederkehr, mit einer
Ebbe und Flut seiner Gestaltungen, aus den einfachsten in die vielfältigsten
hinaustreibend, aus dem Stillsten, Starrsten, Kältesten hinaus in das Glühendste, Wildeste,
Sich-selber-Widersprechendste, und dann wieder aus der Fülle heimkehrend zum
Einfachen, aus dem Spiel der Widersprüche zurück bis zur Lust des Einklangs, sich
selber bejahend noch in dieser Gleichheit seiner Bahnen und Jahre, sich selber segnend
als das, was ewig wiederkommen muß, als ein Werden, das kein Sattwerden, keinen
Überdruß, keine Müdigkeit kennt diese meine dionysische Welt des Ewig-sich-
selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstörens, diese Geheimnis-Welt der doppelten
Wollüste, dies mein .Jenseits von Gut und Böse', ohne Ziel, wenn nicht im Glück
des Kreises ein Ziel liegt, ohne Willen, wenn nicht ein Ring zu sich selber guten Willen
hat, - wollt ihr einen Namen für diese Welt? Eine Lösung für alle ihre Rätsel? Ein
Licht auch für euch, ihr Verborgensten, Stärksten, Unerschrockensten, Mitternächtlichsten?

Diese Welt ist der Wille zur Macht - und nichts außerdem! Und auch ihr
selber seid dieser Wille zur Macht - und nichts außerdem »

Kein Zweifel: diese grandiose Kosmos-Vision bedeutet die
Kriegserklärung gegen das bürgerliche Weltbild der modernen Wissenschaft!
Es ist die antiquietistische und darum antievolutionistische
Weltkonzeption par excellence. Dafür entscheidend ist der absolut neue -
und zugleich uralte, aus dem Urwissen der Vorwelt-Menschheit als

fundamentale Erfahrung früherer Erdzeitalter geschöpfte - Gedanke

von den « ungeheuren Jahren der Wiederkehr ». Es ist der alles und jedes



588 Hans Mühlestein

auf diesem Planeten revolutionierende Gedanke. An ihm gemessen,
schmilzt die « Weltgeschichte » des historischen Menschen zu einem
Nichts zusammen - alles zerschellt in dem ungeheuren Wellenschlag
des nächst wiederkehrenden Weltrhythmus Und doch muß der Mensch
als genus solcher wiederkehrenden Rhythmen schon mehrere überstanden

haben: wie wüßte er sonst in seinem Urwissen davon? (Und er
weiß es! Das bezeugen nicht nur die schon in der frühen Antike nur
noch als Geheimlehren fortlebenden Kosmologien und Kosmogonien,
sondern selbst noch spätzeitliche, in die « Geschichte » herübergerettete
Schriftdokumente allerersten Ranges - wie beispielsweise die
Apokalypse Es bleibt also dem Menschen in Rücksicht auf die unabwendbar

kommende neuerliche Weltkatastrophe nichts anderes übrig, als

mit ungeheurer Kräftekonzentration, physischer und geistiger, aus
seinem Wesen ein neues, höheres, mächtigeres bewußt emporzuzüchten,
will er anders auch den nächstwiederkehrenden Weltrhythmus als

genus siegreich überstehen.4)
Kein Zweifel : es ist eine Art kosmologischer Chiliasmus allergrößten

Stils, was in diesen unerhörten hingeworfenen Gedankenblitzen
gelehrt wird - und was durch Hörbiger nun in eine streng wissenschaftliche

Form gebracht worden ist! Und die selektorische Absicht, die
Nietzsche damit in der Gesamtmenschheit bezweckt, springt uns schon

im ersten Aphorismus (Nr. 1053) desselben Buches förmlich an den

Kopf, der da lautet : « Meine Philosophie bringt den siegreichen
Gedanken, an welchem zuletzt jede andere Denkweise zugrunde geht.
Es ist der große züchtende Gedanke: die Rassen, welche ihn nicht
ertragen, sind verurteilt; die, welche ihn als größte Wohltat empfinden,
sind zur Herrschaft ausersehen. »

Maran atha! Maran atha!
Es soll hier gar nicht versucht werden, Kritik an diesen posthumen

Emanationen des explodierten Sterns zu üben, als welcher Nietzsche

am Himmel des ausgehenden 19. Jahrhunderts den Anbruch eines

neuen Weltalters vorausverkündete. Tiefe Widersprüche müssen wir
schon deshalb stehen lassen, weil all die tausend Aphorismen dieses

Werkes eben nichts als zufällig uns treffende Splitter und Trümmer
eines im Augenblick der Geburt geplatzten neuen Weltentwurfs sind,
dessen Endkonzeption heute gewiß keiner von uns schon zu ahnen
vermöchte. Wohl aber soll mit Absicht gerade diese kosmisch-geschichtliche

Gedanken-Protuberanz Nietzsches, mit der die Schöpfung eines

neuen Weltbildes begann, über dem Eingang all unserer künftigen Be-



Der große Rhythmus des Lebens 589

mühungen um die Klärung und Herausbildung eben dieses
Weltbildes aufgerichtet sein: weil dieses flammende Fanal so einleuchtend
wie schlechthin nichts aus dem ganzen Umkreis der modernen
Geistesgeschichte zeigt, welches die urheberische Kraft und welches der
hervorstechendste Charakterzug der neu aus dem Chaos der
Wissenschaftslehren sich herausringenden Weltkonzeption sein werden. Die
zeugende Kraft ist die geistige Explosion, die der gewaltige Druck der
lastenden Intellektualschichten der geschichtlichen Vergangenheit in
der Mitte des Menschheitsinnern erzeugen mußte (und deren
Übergewalt Nietzsche zum Opfer fiel) - eine Explosion, die den
Weltenabgrund in uns so tief aufreißen muß, daß die elementaren
metaphysischen Kräfte des Ursprungs wieder hochkommen können. Der
hervorstechendste Charakterzug des neuen Weltbildes aber wird sein:
die alles dramatisierende Wiedererkenntnis der ungeheuren Korrespondenz

bzw. der vollkommenen Identität des zyklischen Rhythmus im
Kosmos und des kosmischen Rhythmus in allem terrestrischen und
menschheitlichen Geschehen bis hinab in die kleinsten Wellen der
« Weltgeschichte » « Rhythmischer Sinn ist Genie » - auch dies Wort
Novalis' wird darum künftig ein Kriterium sein für Wert oder Unwert
aller Mitarbeit an der neuen Weltkonzeption.

« Nun lacht die Welt, der grause Vorhang riß,
Die Hochzeit kam für Licht und Finsternis » -

so jubelte Nietzsche, als ihm - der vergeblich nach einem verstehenden
Freunde unter den Lebenden Ausschau hielt - in einer Mittagsvision
am Felsen von Surley, hoch oben im leuchtenden Engadin, « Freund
Zarathustra » begegnete und ihm den gewaltigen Urweltgedanken
zuwarf von der ewigen Wiederkunft.

Da nun, wie alle Erfahrung zeigt, die « fachwissenschaftlichen »

Hemmungen zu groß sind, um die Hoffnung darauf zu setzen, daß
« Fachleute » gegen ihr eigenes « Fach » die innerwissenschaftliche
Revolution zum Siege führen werden, so ist es heute, wie nur je in der
Geschichte des Geistes, Aufgabe der « Dilettanten », für die volle
Öffentlichkeit Bahn zu brechen zu den Wenigen - den « Verborgensten,
Stärksten, Unerschrockensten, Mitternächtlichsten » unserer Zeit - die
für uns Wegefinder oder auch nur Wegesucher sind und die in ihrer
schier hoffnungslosen Abgeschnittenheit inmitten der sie belagernden
Übermacht sehnsüchtig auf jeden Schritt horchen, ob er sich ihnen
nähert und ihnen die Freiheit des Wirkens bringt. Gewiß gibt es solcher



590 Hans Mühlestein

Verborgenen, Unerschrockenen viel mehr als ich zu nennen
vermöchte - vor allem in anderen Sprachen und Nationen als den meinigen.
Mein Wunsch wäre, daß sie alle am selben Ort eine Stätte des Wirkens
bekämen, und daß sie alle am selben Ort eine gleich warme Apologie
ihres bisherigen Wirkens « in der Mitternacht >' erhielten Und mein
höchster Traum wäre, daß sie alle, oder ihrer würdige Geisteserben,
in einer nicht zu fernen Zeit auch die « Stärksten » würden und eine

wirkliche Oligarchie über den Völkern und ihren Interessen bildeten -
so den höchsten, ebenfalls dem Urwissen der Menschheit entnommenen
Gedanken Piatons in Fleisch und Blut verwandelnd! Ich meine die
Platonische Idee, daß denen, und denen allein - über aller Politik -, die
Lenkung der Völker gebührt, die den tiefsten Einblick in den Sinn und
Gang der Welt gewonnen haben, die mit einem Wort im Besitz der
höchsten Weisheit sind. Denn es ist nur eine von den Zynikern der
Macht ad usum delphini gemachte, echt « historische » Legende, daß

Weisheit sich nicht mit Tatkraft vertrage! (Hat doch selbst Christus

gesagt : « Ich bin gekommen, ein Feuer zu werfen auf diese Erde, und

was wollte ich mehr, denn es brennete schon!») Dieser Tag, an dem
der sizilische Versuch des greisen Piaton universell erneuert würde
(lest den unerhörtesten aller Bekenntnisbriefe: Piatons 7. Brief!) - das

wäre denn ein Tag, an dem die niemals ausgestorbene, oft und oft sich
selbst mißverstehende und in den fieberhaftesten Völkerbewegungen
verheerend ausbrechende Hoffnung der Völker gerechtfertigt würde:
der unverlierbare Drang, das Paradies zurückzuerobern - will sagen:
mit dem sonst gegen uns wütenden Kosmos wieder in mitschaffende
Harmonie versetzt zu werden Soviel ist gewiß : aus der tiefen Entzweiung,

die unsern Menschheitskörper durchrast und durchzureißen
droht, werden wir nur dann wieder in die Einheit und Ganzheit der uns
eingeborenen Natur erhoben werden, wenn gerade die « Weisesten »

den Mut und den Willen zur Macht wieder fassen - und wenn wir
entschlossen sind, ihnen und nur ihnen die Macht in die Hände zu geben !5)

« Wann wird es aufgehen,
das Morgenrot jenes Tages,
wo die Menschheit sich wendet
zum Lichte der Wahrheit,
wenn das Rufen der Helfer
endlich gehört
und danach getan wird?
Doch das sei, wann du willst,
Ich will mich mühen,
als sei es schon Zeit. »

Zarathustra, Gathas des Avesta, Yasna 46.e)



Der große Rhythmus des Lebens 591

Anmerkungen.

a) Niemandem bisher ist es in so vollständiger und grundlegender Weise gelungen,
dem Sintflut-Mythos - in allen seinen Formen: dem Mosaischen Genesis-Bericht, der
vorwärts gerichteten Prophétie des Johannes, sowie den 68 andern, von diesen und
voneinander unabhängigen Flutberichten aus allen Zonen der Erde - den kosmo-
gonischen und geogonischen Wahrheitsgehalt abzuringen, wie dem Wiener Ingenieur
Hanns Hörbiger, in dem säkularen, gemeinsam mit Philipp Fauth abgefaßten Werk
Hörbigers Glazial-Kosmogonie. Eine neue Entwicklungsgeschichte des Weltalls und
des Sonnensystems. Auf Grund der Erkenntnis des Widerstreites eines kosmischen
Neptunismus mit einem ebenso universellen Plutonismus. I. Aufl., 1912; Neudruck
1926 (Verlag R. Voigtländer, Leipzig). Diese Leistung ist um so überzeugender, als
die Mythendeutung Hörbigers durchaus kein vorgesetztes Ziel seines ganz davon
unabhängigen kosmogonischen Systems, sondern eine ganz ungesuchte, sich zwangsläufig

aus diesem System ergebende Nebenleistung darstellt.
2) Allen voran wieder zu nennen Hörbigers Glazialkpsmogonie, in der unser Zeitalter

(ohne es noch recht zu wissen, oder schon voll anzuerkennen) das krönende Werk
für die naturwissenschaftlichen, und zwar mathematisch-astronomischen, wie biologisch-
paläontologischen, aber auch urgeschichtlichen und mythen-aufschließenden
Bemühungen mehr als eines Jahrhunderts um die Schöpfung eines einheitlichen
zeitgemäßen Weltbildes besitzt. Ferner Edgar Daqués, des großen Paläontologen, noch
lange nicht ausgeschöpften Werke Urwelt, Sage und Menschheit, Natur und Seele,
Leben als Symbol (Verlag Oldenbourg, München). Ich füge hinzu, daß auch die so
« naturwissenschaftlich » vorgehende Soziologie eines so ausgesprochen kantianischen
Bekenners wie Franz Oppenheimer, in dem großzügigen Kapitel «Ureuropa»
seines jüngst publizierten Werkes Rom und die Germanen (IV. Band seines «Systems
der Soziologie », Verlag Fischer, Jena 1930) zu den erstaunlichsten Bewahrheitungen
uralter Traditionen in unserem oben entwickelten Sinne führt! Dabei ist auch Oppenheimer,

wie Hörbiger und Daqué, ein richtiger Rebell innerhalb der Wissenschaft
gegen das großbourgeoise quietistische Weltbild der kämpf- und katastrophenlosen
Erklärungen der Phänomene der Natur und der Geschichte (der gewissermaßen

« rentenmäßigen » Summierung « kleiner Effekte »), und zwar, was
Oppenheimer betrifft, durch seinen, auch von seinen eigenen Schülern heute noch
nicht in seiner geistesgeschichtlichen Bedeutung voll erkannten 35jährigen Kampf
gegen das angebliche Grundgesetz der ökonomischen « Akkumulation », den gemeinsamen

Fehler des Kapitalismus und des Marxismus! Auch Oppenheimer gehört mithin
zu den Dramatikern und Dramatisierern unseres Weltbildes, die noch eine « zweite
Zukunft » haben werden.

3) Als die beiden größten Fragesteller des verflossenen Jahrhunderts in dem hier
dargetanen Zusammenhang müssen immer noch und immer wieder Nietzsche und
Bachofen in Erinnerung gerufen werden - wenn auch beide in polar entgegengesetztem
Sinn (was seinerseits ganz im Sinne der hier anzukündigenden Dramatisierung unseres
Weltbildes liegt, ja, dafür unerläßlich ist!).

4) Wer diesen Zentralgedanken Nietzsches, die «ewige Wiederkunft», heute in
seiner vollen Realität, in seiner die Erd- und Menschheitsgeschichte umfassenden
Konkretheit, ergreifen und ermessen will, der muß sich Hörbigers Glazialkpsmogonie
einverleiben! Da wird er den Entwurf zu einer « Weltformel » finden (vgl. die Figuren
130-136, 152, 165, 166 des oben zitierten Werkes!), die uns die «ungeheuren Jahre
der Wiederkehr » Nietzsches, sowie alle übrigen Eigenschaften des Nietzscheschen
Kosmos (das « Kälteste » und das « Glühendste », den nicht-leeren Weltraum, der
letzten Endes unser « Verhängnis » ist, da er es ist, der das System unserer Planetenkörper

Zug um Zug zum Einsturz bringt, etc. etc.), in erschütternder Weise konkret
faßbar macht! Näheres darüber in meinem Aufsatz «Les Origines de l'Art et de
la Culture» II: «Cosmogonie et Préhistoire» (in Cahiers d'Art, Paris, Jahrg. V,
Heft 3, Mai 1930), mit graphischen Darstellungen des kosmischen Rhythmus im
terrestrischen Geschehen, nach Hörbiger.

6) Der einzige Philosoph der Neuzeit, der damit wirklich (wenn auch gewiß mit
einseitigen, m der verzweifelten Opposition zur geistigen Anarchie der Zeit notwendig
allzu bitter verhärteten Kräften) blutig ernst gemacht hat, war Leonhard Nelson, der



592 Hans Mühlestein

vor bald drei Jahren als echter Märtyrer seines Werkes gestorben ist. Auch er wird
darum noch eine « zweite Zukunft » haben

") Es ist eine der großartigsten Genie-Identifikationen der Geistesgeschichte, daß
Nietzsche gerade Zarathustra als sein Verkünder-Ich zu entdecken vermochte! Dies
ist um so erstaunlicher, als ihm zu jener Zeit diese Gestalt « wissenschaftlich », was
ihre einzige Original-Emanation - die Gathas des Avesta - betrifft, nur in der Form der
damals einzigen Ubersetzung, der furchtbaren Häckselarbeit eines Professors Spiegel
aus den fünfziger und sechziger Jahren, begegnen konnte. Aber auch Goethe wurde ja
durch eine ähnliche Lage Hafis gegenüber nicht gehindert, zu dessen wirklicher
Gestalt durchzudringen.

Damit man übrigens nicht glaube, ich interpretierte mit der hier gegebenen
Deutung der ewigen Wiederkehr einen Nietzsche selbst fremden oder doch nicht
zentralen Gedanken in seine Worte hinein, so mögen einige weitere kaustischen
Anmerkungen Nietzsches selbst, aus demselben Buch seines posthumen Werkes,
dem auch der oben wiedergegebene Aphorismus entnommen ist, hier ebenfalls
noch im Wortlaut stehen. (Das Buch - das IV. des Willens zur Macht - trägt
den schon an sich bezeichnenden Titel «Zucht und Züchtung».) «Der Gedanke
der ewigen Wiederkunft als der schwerste Gedanke Mittel, ihn zu
ertragen: die Umwertung aller Werte. Nicht mehr die Lust an der Gewissheit,
sondern an der Ungewissheit; nicht mehr .Ursache und Wirkung', sondern das
beständig Schöpferische » (Aphor. 1059.) «Die ewige Wiederkunft. Eine
Prophezeiung mutmassliche Folge, dass sie geglaubt wird: sie bringt Alles
zum Aufbrechen Ihr Platz in der Geschichte, als eine Mitte. Zeit der
höchsten Gefahr. Gründung einer Oligarchie über den Völkern und ihren Interessen:
Erziehung zu einer allmenschlichen Politik. Gegenstück des Jesuitismus.» (Aphor.
1057.)


	Der große Rythmus des Lebens

