Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 8

Artikel: Der grol3e Rythmus des Lebens
Autor: Muhlestein, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

580

Der grofle Rhythmus des Lebens
Eine philosophische Praambel 1)
von Hans Miihlestein

Initiés par mille mages,

Ivres d’hypotheses, d’images,

Tentons, Jasons navigateurs,

Le périple des mers cosmiques,

Ot les archipels galactiques

Sont les toisons de la Splendeur. ..
Pierre Guéguen, Jeux cosmiques,

«Ode a Rutherford ».

Die Menschheit ist aus einem paradiesischen Eins-Sein mit aller
Kreatur, kosmischer und terrestrischer, in eine tiefe Entzweiung mit
sich und aller Kreatur « abgefallen ». Aus der tiefen Entzweiung sich
in die Einheit und Ganzheit des Seins im universellsten kosmischen
und metaphysischen Sinn wieder zu erheben: das ist der Sinn, der
einzige alles umfassende Sinn nicht nur der historischen Existenz des
Menschen (das wire nur ein winziger Bruchteil), sondern alles Daseins
auf der Erde — und iiberhaupt. Denn « nur weil sie einen Sinn hat, ist
die Welt», also sprach vor 3000 Jahren der historische Zarathustra.
Und schon er, der die Entzweiung vielleicht als Erster in ihrer vollen
Tragweite erkannte, gab ihr diesen Sinn:

« Gott, im Anfang der Welt

sprithte es wie Funken deines Geistes,

und das Besondere wurde daraus

und fiihlte sich als sich selbst Bewuftes! ...
Doch sieh, nun erhebt sich

ein Gewirr von Stimmen,

ein Durcheinander ertént!

Die einen gedenken der Treue an dich
und hingen dir an und rufen dir zu;

die anderen vergessen, was du gegeben,
und verlassen dich und rufen Verrat.

Zu denen aber, die noch schwankend sind,
da geht von einem zum andern
verschwiegen redend das Denken...

Einst spriihten die Funken,

aber es wird wieder Eine Flamme werden!»

(Gathas des Awesta, Yasna 31.)

1) Anmerkung des Verf.: Dieser Aufsatz ist als Einleitung zu einem Werk gedacht,
in dem der Verfasser versuchen will, « Urgeschichte als Geistesgeschichte» in dem Sinne
zu behandeln, daBl er, von Nietzsche und Bachofen ausgehend, das Gemeinsame,
konzentrisch auf die Erneuerung unseres gesamten Weltbildes Zielende in dem Werk ciner
Reihe unserer kithnsten zeitgendssischen Forscher und Denker in ein Gesamtbild zusammen-
zufassen gedenkt.




Der grofle Rhythmus des Lebens 581

Diese urilteste aller Uberlieferungen, die uns im « Paradies »-Mythos
aller Zeiten und Zonen erhalten ist und die allem platten « Fortschritts »~
Wahn mitten ins Gesicht schligt, hat sich — wie sein Aquivalent, der
Sintflut-Mythos?) — durch alle Anfechtung von seiten der biirgerlich
«aufgeklarten » Theologie durchzuretten vermocht, und ihre Wahrheit
strahlt aus der Tiefe der Zeiten neu auf wie am ersten Tag. Der alte
Moses, aber auch Gilgamesch und die Gathas des Avesta, selbst noch
so spite Verkiinder wie Hesiod und Empedokles (man kénnte noch
viele nennen, iiber die der Kriegswagen der Geschichte und der Wissen-
schaft prahlerisch hinweggefahren ist) — sie alle sind wieder einmal
auferstanden und haben damit hoffentlich fiir immer gesiegt iiber die
angebliche « Aufklirung » der Philosophie aller geschichtlichen Jahr-
tausende, die dazwischen liegen. Das beweist uns heute — sage und
schreibe — die Wissenschaft, die historische wie die «exakte», aber
insbesondere die Naturwissenschaft selbst, die sich doch so wiele
Menschenalter lang so zornig gegen alles gebirdete, was Mythos hief3
und die uns beinahe den ganzen Laden voll unserer ehrwiirdigsten
Urkunden der Urzeit vernichtet hitte!?)

Noch ein Kepler hat ja seine wunderbar exakten Planetenbahn-
berechnungen aus wahrhaft mythisch-religiosem Furor gemacht: weil
er, wie nur irgendein echter Pythagorier, an die metaphysische Reali-
tat der Zahl, an ihre lebendige, das Leben des Universums als grofier
gottlicher Pulsschlag regelnde Kraft glaubte und mit ihr die Schénheit
und die Giite von Gottes « mysterium cosmographicum» beweisen
wollte. (Wahrlich, es hat, vielleicht nur das Altertum selbst ausge-
nommen, kein grofferer « Grieche » — in diesem einzig echten Sinne —
gelebt als Kepler !) Und noch ein Newton hat immerhin, wenn auch
wohl nach etwas allzu ungriechischer (vielleicht zu englischer ?) Methode,
die Apokalypse des Johannes mit unerschopflichem Ernst studiert,
wenn es ithm auch nicht gelang, diesem unerhortesten spitzeitlichen
Dokument urzeitlichen Wissens sein kosmisches Geheimnis zu ent-
reilen. Seitdem aber hat sich die Naturwissenschaft — allen Warnungen,
z. B. eines Goethe, zum Trotz — nur allzu willig zum bloflen Propa-
gandisten des Voltaireschen Zynismus und seiner Losung «écrasez
I'infame!» machen lassen — womit aller Mythos, nicht blofl der ver-
kriippelte klerikale, gemeint war; und sie hat dafiir nicht nur « ’homme
machine » jenes einfiltigen La Mettrie, sondern eine ganze «histoire
machine », ja ein wahres «univers machine » erfunden und zum zen-
tralen Gotzen der europiischen Zivilisation gemacht, um jenem unbe-



582 Hans Miihlestein

quemen alten Hamletischen « Maulwurf da unten », dem Weltgeheimnis,
den Mund vermeintlich fiir immer zu stopfen.

In derselben Zeit jedoch, wo die europiische « Wissenschaft » noch
eben (mit eisengepanzerter Faust) daran war und ist, auch allen aufler-
europdischen Vélkern thren Mythos in Grund und Boden zu «analy-
sieren » und zu banalisieren — in diesem Augenblick ist im Zentrum
dieser universellen Mythenzertriimmerung, in Europa, eine Rebellion
innerhalb der Wissenschaft selbst gegen die in deren Namen veriibte
Weltbarbarei ausgebrochen! Diese innerwissenschaftliche Revolution
gilt es hier, ihrer gemeinsamen Idee nach, zu signalisieren. Dies tut
schon deshalb not, weil die paar kithnen Pioniere einer erst sich formen-
den neuen Weltkonzeption nicht nur der Zeit gegeniiber, sondern
auch unter sich isoliert sind und, wie schon aus dieser Lage klar zu
verstehen, fiir sie die hochste Gefahr im Verzuge ist, gleich Rebellen
in einem amerikanischen Gefingnis « zur Vernunft » gebracht zu werden.
Es gilt also, den durch die zermalmende Wirkung der technisch iiber-
legenen Maschinerie unserer gesamten Wissenschaftszivilisation Be-
drohten ehrliche Hilfe zu bringen, gleichviel wie grofl oder gering die
persénlichen Krifte sind, die wir dabei einzusetzen haben. Uber die
personliche Berechtigung, uns in diesen Kampf einzumischen, gibt es
natiirlich mit den Hiitern der Ordnung, mit den Polizisten der Wissen-
schaft, keine Diskussion. Die sachliche Berechtigung, was sage ich! —
die zwingende Notwendigkeit fiir jeden Anstindigen unter den Be-
greifenden, besteht jedoch eben darin, daf} durch das kithne Werk der
Inkriminierten nun wirklich einmal der Totalwert unserer gesamten
Wissenschaftslehre, konsequenterweise also das tragende Welthild
unserer ganzen Zivilisation, ja auch der wahren Kultur und Kunst, in
Frage gestellt worden ist! Da gibt es kein Beiseitestehen ; jeder Lebendige,
der am groflen allgemeinen Geistesprozef3 nur irgend aktiv beteiligt
ist, hat das Recht und die Pflicht, mitzusprechen, auch ohne offiziellen
Titel und ohne Fachzeugnis eines Spezialisten auf allen hier in Frage
stehenden Gebieten. Denn es ist die allgemeine Kultur, die in Frage
gestellt ist, es 1st das geistige Schicksal schlechthin aller, mit dem in
Zukunft so oder so verfahren werden wird. Da trifft es sich denn gut,
daf wir zur Rechtfertigung fiir unser kithnes Vorhaben — nimlich dem
gottlob wieder zuckenden, nach Luft und Licht ringenden Urnerv aller
Wissenschaft, aller Kunst, aller menschlichen Gestaltung in moglichst
weiter Offentlichkeit freien Lebensraum zu verschaffen — und zur
Abwehr gegen jene «Polizisten der Wissenschaft » auf das Wort eines



Der grofle Rhythmus des Lebens 583

Gelehrten von unbestrittenem Weltruf berufen konnen, der ehemals
Prasident der Wiener Akademie der Wissenschaften war. Ich meine
den berithmten Geologen Eduard Suef}, der einmal im Jahre 1896 —
und zwar gerade zu einem unserer Haupt-« Rebellen », zu dem heute
siebzigjihrigen Astronomen und Kosmologen Hanns Hérbiger — sagte:
« Die Wissenschaft kennt keinen zunftméfligen Befihigungsnachweis.
In der Aufsuchung der Wahrheit stehen wir uns alle gleich, und was
dem einen von uns heute als unwahrscheinlich erscheint, kann morgen
als wahr erwiesen werden. Darum gibt es gar kein anderes Forum als
die volle Offentlichkeit. »

Doch kehren wir zur « Metaphysik » zuriick. Zwar haben wir sie auch
mit diesen militanten Ausfithrungen keineswegs verlassen. In Tat und
Wahrheit handelt es sich bei diesem Kampf um die Wiedergeburt aller
echten Metaphysik, nimlich der uralten Weisheit als eines unver-
lierbaren inneren Menschheitsbesitzes, als der einzigen berechtigten
Tragerin alles Wissens und als der iiberhaupt einzigen Hervorbringerin
echter und wissenswerter Wahrheit, auch und gerade in der Wissen-
schaft. Diese uralte Weisheit der Vorzeit ist es, die wir seit der grofien
Entzweilung des Menschen mit der Kreatur und mit sich selbst fort-
schreitend verloren haben. Und diese im Kern alles schon wissende
Weisheit ist es ferner, die im Zentrum der von ihr lange abgefallenen,
wenn auch immerfort von ihr zehrenden « Wissenschaft» selbst heute
endlich offen rebelliert! Das macht die Grofie der Entscheidung aus,
die unsere Generation, oder besser wohl unser Jahrhundert, zu fillen
haben wird.?)

Das aber macht den ungeheuren Ernst dieser einzigartigen Geistes-
krise aus: daf die « Entzweiung », der « Abfall », gerade in der grofien
Masse, heute immer noch weitergeht, ja, beschleunigt durch das
dimonische Tempo der Technisierung und technischen Vergétzung
der Welt, sich zu einem Kataklysmus alles Hohermenschlichen iiber-
haupt auszuwachsen droht. (« Die Wiiste wichst — weh dem, der Wiisten
birgt! » ruft Nietzsche.) Vielleicht ist die Katastrophe unabwendbar -
vielleicht wire sie gar die einzige Rettung? Sollte etwa der geistige
Aufstand, von dem hier die Rede ist, nur das letzte Aufflackern des
Rest-Erbes an urmenschlicher Weisheit sein, dem Menschheitsinnern
nur kurz vor dem Ende noch durch die Verzweiflung abgeprefit ? Oder -
der technische Paroxismus, das letzte Fieber vor der Generalgesundung,
das grofie Mittel zur Gesundung? Und unsere « Rebellen » - die ersten
Vorboten vor der Heilung des Risses? vor der Wiedereroberung der



584 Hans Miihlestein

Einheit und Ganzheit des Menschenwesens? Denn auch die Heilung
ist schmerzhaft, und um so schmerzhafter, je linger und tiefer die
Krankheit eingriff. Dies aber dauert nunmehr bereits Jahrtausende.

Jedenfalls — das scheinen mir diese ungeheuerlichen Portenta zu
bedeuten — sollen wir nun bald nackt und blof} vor den Abgrund des
eigentlichen Weltproblems gestellt werden, vor dessen eisigem Anhauch
wir uns durch Jahrtausende mit allen Listen und Kiinsten verhiillt,
besonders aber die Augen des Geistes verhiillt haben. Und ob wir das
ertragen werden — das ist die grofle Frage, an der die Lésung des Pro-
blems hingt. Denn das Weltproblem sind ja wir — der «Rif} der Welt»
geht mitten durch das Menschenwesen. Denn wir sind die Mitte und
der Sinn der Welt, nur fiir den Menschen gibt es einen Kosmos — auch
diese Urweisheit der Griechen, von ihnen nur endgiiltig formuliert,
erweist sich gegen alle Séuren « wissenschaftlicher » Kritik als unangreif-
bar. « Die Welt ist der Makroanthropos », sagt Novalis. Darum aber auch
sind wir iiber den « Abgrund der Welt » gekreuzigt wie keine andere
Kreatur — dies hinwiederum ist die unsterbliche christliche Wahrheit,
die ihrerseits in Christus nur ihre letzte und héchste Formulierung
fand. Und auch diese Wahrheit ist so fern davon, durch «kritisches
Denken » erschiitterbar zu sein, dafl selbst der Dionysos Nietzsches
am Kreuze wiedergeboren werden mufl, um uns iiberhaupt etwas
sagen zu kénnen (wobei dann allerdings alles blofle « Christentum »
tot zu Boden fillt).

Der Schrecken aber vor dem in uns selber gihnenden Welten-
abgrund hat alle Kiinste und Religionen, alle Magien und Kosmogonien,
alle Wissenschaften und Philosophien, alle sozialen und politischen
Systeme, kurz, die ganze « Weltgeschichte » hervorgebracht. Wie sagt
Herder, der Magus unter den Klassikern: «So irren wir auf der Erde
in einem Labyrinth menschlicher Phantasien umher; wo aber der
Mittelpunkt des Labyrinthes sei, auf den alle Irrginge wie gebrochene
Strahlen zur Sonne zuriickfiithren, das ist die Frage.» Dieser Mittel-
punkt, so sagen wir, ist das Licht der uranfinglichen Weisheit im
Menschheitsinnern, von dem wir abgefallen, mit dem wir entzweit
sind und das wir doch so gewaltig fiirchten — weil es, wenn es in seiner
Totalitit auf einmal ausbriche, alles zerbriche, womit wir es verbaut
haben. In einem Wort: die Weltenangst ist die tatsichliche Mutter aller
unserer Kultur (nicht blof} der technischen Zivilisation). Die Welten-~
angst aber wichst, je mehr Kultur wir anhdufen. Wir miifiten alles, was
da Kultur und Geschichte ist, mit herkulischer Kraft von uns ab-



Der grofle Rhythmus des Lebens 585

wilzen kénnen, um - ja, um was zu gewinnen? Um wieder zur Einheit
und Ganzheit des Menschenwesens zu gelangen!

Das aber hat vielleicht doch — trotz Nietzsche — nur einer wirklich
vollbracht: Christus. Ein Rousseau beispielsweise, der einem dabei nur
beildufig einfillt, 1st beim ersten Schritt auf diesem Wege — oder viel-
mehr bei der ersten blassen Vorstellung davon — iiber das erstbeste
Ressentiment, iiber sein Mitleild mit sich selbst, gestrauchelt. Ein
Laotse aber und vielleicht auch Heraklit mégen wohl hingelangt sein —
aber wissen wir den Preis, den sie fiir ihre so schwermuts- wie weisheits-
schwangeren Kurzspriiche ohnegleichen bezahlt haben? Dafl wir ihn
nicht wissen, kénnte uns stutzig machen, ob sie den Weg ganz zu Ende
fanden. Auch ein Buddha entlifit uns noch mit einem Zweifel. Bei
Christus, und — nicht zu vergessen — auch bei Sokrates (wieder: trotz
Nietzsche!), kennen wir den Preis und sind darum gewiff. Damit aber
ist die Reihe der moglicherweise totalen Verkérperungen menschheit-
lichen Urwissens, so weit sie innerhalb der Geschichte auf uns gekom-
men sind, bereits geschlossen. Sie moge hier aufgerichtet sein — um uns
der Relativitit alles Folgenden bewufit zu bleiben.

Wabhrlich, wir sind weit entfernt, auch nur einen von unseren Rebellen
in diese Rethe einzureihen. Noch ist nicht wieder ein Tag fiir einen
Messias. Auch handelt es sich fiir uns ja nur um den Geist der heutigen
« Wissenschaft »; wenn auch nicht so, daf} der zu trennen wire von
der «géttlichen » Wahrheit, von der «géttlichen » Gerechtigkeit, von
der «géttlichen » Schénheit im Sinne Keplers. Hier also marschiert
der Geist Heraklits gegen den des Atomerfinders Demokrit; oder, wie
wir auch sagen kénnen — denn alle Urwissenschaft ist beschlossen in
der héchsten Kunst — der Geist der Divina Comedia gegen das Universum
als Prizisionsmaschine. Die echte Platonische « Theoria» ist wieder
erwacht, Theorie als vorausschauende schopferische, aus dem Urwissen
schépfende und bindende Vision — und steht gegen eine Welt der
falschen Theorie, der nachtriglichen, logisch summierenden und auf-
l6senden Abstraktion: gegen Aristoteles und Thomas von Aquino und
alle « Summen» und Additionen, die diese Pandora mit unerschépf-
licher Sandbiichse iiber die Quellen geschiittet hat. Und noch eins, und
fiir den Augenblick vielleicht das Wichtigste, weil es tieferes Geistes-
leben, als die fiir die grofle Umwilzung notwendige dynamische Kraft
neu entfesselt (Nietzsche hat nicht zufillig mit der Geburt der Tragédie
begonnen!): auch der Geist der echten Tragédie ist wieder erwacht!
Oh, nicht in der «schénen Literatur »! Darum handelt es sich heute



586 Hans Miihlestein

nicht mehr — oder noch nicht wieder. Aber, was mehr bedeutet: eben
in den tiefsten denkerischen Bezirken der Wissenschaft und — was
vielleicht noch mehr bedeutet — im schépferischen Zentrum der unserem
Zeitalter weit vorahnenden Kunst! Auch hier wieder zu unterscheiden:
nicht der Geist des Euripides, dessen analytisch-hysterisches Genie
wohl mehr der Seelenlage des absterbenden 19. Jahrhunderts ent-
sprach, das die Bandagen des Geistes lockerte und das ja auch die
Psychoanalyse gebar; auch nicht so sehr die etwas zu gut gestellte,
hochbiirgerlich-klassische Tragik des Sophokles, die bei stiller Lampe
unsere Grofiviter entziickte. Vielmehr der grofle, geheimnisvolle
pythagoreisch-exklusive Geist des Schopfers der Tragédie, des eleusini-
schen Priestersprosses Aschylos, ist es, der sich anschickt, aus seiner
langen sizilischen Verbannung zuriickzukehren, in die thn die trium-
phierende Klassik des liberalen Biirgertums Athens geschickt hat.
Die neue Weltkonzeption niamlich, die heute hervorbrechen will
und fiir die einige heute noch allzu abseitige Zeugen viel mehr ins
Blickfeld der gebildeten Welt geriickt werden sollten, diese neue Welt-
schau ist eine urdramatische, eminent tragische. Nietzsche ist ihr erster
gewaltiger Verkiinder. Nietzsche, der es heute wohl eher nétig hat,
gegen seine Freunde geschiitzt, als gegen seine Feinde verteidigt zu
werden, ist der erste Heros und Mairtyrer einer Weltkonzeption, die
erst noch kommen soll. « Erst das Ubermorgen gehdrt mir », schrieb
er im Vorwort zum ¢ Antichrist», dem ersten Buch der Umwertung
aller Werte ; «einige werden posthum geboren.» Er, der auch gesagt
hat, «was fallen will, das soll man auch noch stoflen », hat mit unge-
heuerlicher Kraft den Keil des Gedankens in den Rif} der Welt ge-
trieben und ist als erster — und vielleicht einziger bisher — auf den Grund
gekommen. Er hat mitten im 6desten Jahrhundert der flachsten Selbst-
zufriedenheit das Weltproblem, den Menschen in seiner Zwiespiltig-
keit zwischen Geschichte und Kosmos, ins Licht seiner Blitzgewitter
gerissen wie keiner. Er hat — vom Kosmos aus — den Menschen, den
Menschen der Geschichte, in seiner Totalitit in Frage gestellt und von
thm, von diesem historischen (speziell « christlichen ») Menschen, hat
er gesagt, daf} er iiberwunden werden miisse, und hat an seiner Stelle
den Ubermenschen erfunden, der kommen miisse, um die Katastrophen
triumphierend zu iiberstehen, von denen er die Welt schwanger sah.
Nietzsche ist der erste moderne Mensch, der wieder vorklassisch-antike
Welt- und Naturvisionen hatte. (Nur in ddmpfender klassischer Ver-
hiillung hat ja auch Goethe — « Urworte, orphisch »! — geheime Tief-



Der grofle Rhythmus des Lebens 587

blicke in die Natur getan, aber durchaus esoterisch: « Sagt es niemand,
nur den Weisen...»!)

Nietzsche ist der erste moderne Mensch, der ohne Brille der histo-
rischen «Ideale» und ohne die wissenschaftlichen Schulbegriffe von
Jahrtausenden wieder in den tobenden Abgrund des Kosmos geschaut
hat. Mitten im Jahrhundert der quietistischsten Kosmogonie, “der
nebulésen und schon rein physikalisch unméglichen, im «leeren »
Raume mit kontrahierenden Gaskugeln friedlich jonglierenden Kant-
Laplace’schen Nebularhypothese; im Zeitalter der Zipfelmiitzen-
Geologie der rentenmifliig durch Jahrbillionen trige summierten
«kleinen Effekte » eines Lyell — hat Nietzsche in seinem Willen zur
Macht (Aphorismus 1067) seine Zeitgenossen gefragt:

« Und wiit ihr auch, was mir ,die Welt’ ist? Soll ich sie euch in meinem Spiegel
zeigen? »

Und Folgendes war seine Antwort:

« Diese Welt: ein Ungeheuer von Kraft, ohne Anfang, ohne Ende, eine feste, eherne
Grs8le von Kraft, welche nicht groBer, nicht kleiner wird, die sich nicht verbraucht,
sondern nur verwandelt, als Ganzes unverinderlich grof}, ein Haushalt ohne Ausgaben
und Einbuflen, aber ebenso ohne Zuwachs, ohne Einnahmen, vom ,Nichts' umschlossen
als von seiner Grenze, nichts Verschwimmendes, Verschwendetes, nichts Unendlich-
Ausgedehntes, sondern als bestimmte Kraft einem bestimmten Raum eingelegt, und
nicht einem Raume, der irgendwo ,leer’ wire, vielmehr als Kraft iiberall, als Spiel von
Kriften und Kraftwellen zugleich Eins und Vieles, hier sich hdufend und zugleich
dort sich mindernd, ein Meer in sich selber stiirmender flutender Krifte, ewig sich
wandelnd, ewig zuriicklaufend, mit ungeheuren Jahren der Wiederkehr, mit einer
Ebbe und Flut seiner Gestaltungen, aus den einfachsten in die vielfiltigsten hinaus-
treibend, aus dem Stillsten, Starrsten, Kiltesten hinaus in das Glithendste, Wildeste,
Sich-selber-Widersprechendste, und dann wieder aus der Fiille heimkehrend zum
Einfachen, aus dem Spiel der Widerspriiche zuriick bis zur Lust des Einklangs, sich
selber bejahend noch in dieser Gleichheit seiner Bahnen und Jahre, sich selber segnend
als das, was ewig wiederkommen muf, als ein Werden, das kein Sattwerden, keinen
UberdruB, keine Miidigkeit kennt —: diese meine dionysische Welt des Ewig-sich-
selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstorens, diese Geheimnis-Welt der doppelten
Wolliiste, dies mein ,Jenseits von Gut und Bose', ohne Ziel, wenn nicht im Gliick
des Kreises ein Ziel liegt, ohne Willen, wenn nicht ein Ring zu sich selber guten Willen
hat, — wollt ihr einen Namen fiir diese Welt? Eine Lésung fiir alle ihre Ritsel? Ein
Licht auch fiir euch, ithr Verborgensten, Stirksten, Unerschrockensten, Mitternicht-
lichsten ? Diese Welt ist der Wille zur Macht — und nichts aulerdem! Und auch ihr
selber seid dieser Wille zur Macht — und nichts auflerdem!»

Kein Zweifel: diese grandiose Kosmos-Vision bedeutet die Kriegs-~
erklirung gegen das biirgerliche Weltbild der modernen Wissenschaft!
Es ist die antiquietistische und darum antievolutionistische Welt-
konzeption par excellence. Dafiir entscheidend ist der absolut neue —
und zugleich uralte, aus dem Urwissen der Vorwelt-Menschheit als
fundamentale Erfahrung fritherer Erdzeitalter geschopfte — Gedanke
von den « ungeheuren Jahren der Wiederkehr ». Es ist der alles und jedes



588 Hans Miihlestein

auf diesem Planeten revolutionierende Gedanke. An ithm gemessen,
schmilzt die « Weltgeschichte » des historischen Menschen zu einem
Nichts zusammen — alles zerschellt in dem ungeheuren Wellenschlag
des nichst wiederkehrenden Weltrhythmus! Und doch mufl der Mensch
als genus solcher wiederkehrenden Rhythmen schon mehrere iiberstan-
den haben: wie wiiflte er sonst in seinem Urwissen davon? (Und er
weil} es! Das bezeugen nicht nur die schon in der frithen Antike nur
noch als Geheimlehren fortlebenden Kosmologien und Kosmogonien,
sondern selbst noch spitzeitliche, in die « Geschichte » heriibergerettete
Schriftdokumente allerersten Ranges — wie beispielsweise die Apo-
kalypse!) Es bleibt also dem Menschen in Riicksicht auf die unabwend-
bar kommende neuerliche Weltkatastrophe nichts anderes iibrig, als
mit ungeheurer Kriftekonzentration, physischer und geistiger, aus
seinem Wesen ein neues, hoheres, michtigeres bewuf3t emporzuziichten,
will er anders auch den nichstwiederkehrenden Weltrhythmus als
genus siegreich iiberstehen.?)

Kein Zweifel: es ist eine Art kosmologischer Chiliasmus allergréfiten
Stils, was in diesen unerhérten hingeworfenen Gedankenblitzen ge-
lehrt wird — und was durch Hérbiger nun in eine streng wissenschaft-
liche Form gebracht worden ist! Und die selektorische Absicht, die
Nietzsche damit in der Gesamtmenschheit bezweckt, springt uns schon
im ersten Aphorismus (Nr. 1053) desselben Buches férmlich an den
Kopf, der da lautet: « Meine Philosophie bringt den siegreichen Ge-
danken, an welchem zuletzt jede andere Denkweise zugrunde geht.
Es ist der grofle ziichtende Gedanke: die Rassen, welche ihn nicht
ertragen, sind verurteilt; die, welche 1hn als gréfite Wohltat empfinden,
sind zur Herrschaft ausersehen. »

Maran atha! Maran athal!....

Es soll hier gar nicht versucht werden, Kritik an diesen posthumen
Emanationen des explodierten Sterns zu iiben, als welcher Nietzsche
am Himmel des ausgehenden 19. Jahrhunderts den Anbruch eines
neuen Weltalters vorausverkiindete. Tiefe Widerspriiche miissen wir
schon deshalb stehen lassen, weil all die tausend Aphorismen dieses
Werkes eben nichts als zufillig uns treffende Splitter und Triimmer
eines im Augenblick der Geburt geplatzten neuen Weltentwurfs sind,
dessen Endkonzeption heute gewil keiner von uns schon zu ahnen ver-
mdchte. Wohl aber soll mit Absicht gerade diese kosmisch-geschicht-
liche Gedanken-Protuberanz Nietzsches, mit der die Schépfung eines
neuen Weltbildes begann, iiber dem Eingang all unserer kiinftigen Be-



Der grofle Rhythmus des Lebens 589

mithungen um die Klirung und Herausbildung eben dieses Welt-
bildes aufgerichtet sein: weil dieses flammende Fanal so einleuchtend
wie schlechthin nichts aus dem ganzen Umkreis der modernen Geistes-
geschichte zeigt, welches die urheberische Kraft und welches der
hervorstechendste Charakterzug der neu aus dem Chaos der Wissen-
schaftslehren sich herausringenden Weltkonzeption sein werden. Die
zeugende Kraft ist die geistige Explosion, die der gewaltige Druck der
lastenden Intellektualschichten der geschichtlichen Vergangenheit in
der Mitte des Menschheitsinnern erzeugen mufte (und deren Uber-
gewalt Nietzsche zum Opfer fiel) - eine Explosion, die den Welten-
abgrund in uns so tief aufreiflen muf}, daf} die elementaren meta-
physischen Krifte des Ursprungs wieder hochkommen kénnen. Der
hervorstechendste Charakterzug des neuen Weltbildes aber wird sein:
die alles dramatisierende Wiedererkenntnis der ungeheuren Korrespon-
denz bzw. der vollkommenen Identitit des zyklischen Rhythmus im
Kosmos und des kosmischen Rhythmus in allem terrestrischen und
menschheitlichen Geschehen bis hinab in die kleinsten Wellen der
« Weltgeschichte »! « Rhythmischer Sinn ist Genie » — auch dies Wort
Novalis’ wird darum kiinftig ein Kriterium sein fiir Wert oder Unwert
aller Mitarbeit an der neuen Weltkonzeption.

« Nun lacht die Welt, der grause Vorhang nf,
Die Hochzeit kam fiir Licht und Finsterms» —

so jubelte Nietzsche, als thm — der vergeblich nach einem verstehenden
Freunde unter den Lebenden Ausschau hielt — in einer Mittagsvision
am Felsen von Surley, hoch oben im leuchtenden Engadin, « Freund
Zarathustra » begegnete und thm den gewaltigen Urweltgedanken zu-
warf von der ewigen Wiederkunft,

Da nun, wie alle Erfahrung zeigt, die «fachwissenschaftlichen »
Hemmungen zu grof} sind, um die Hoffnung darauf zu setzen, dafl
« Fachleute » gegen ihr eigenes «Fach» die innerwissenschaftliche
Revolution zum Siege fithren werden, so ist es heute, wie nur je in der
Geschichte des Ceistes, Aufgabe der « Dilettanten », fiir die volle
Offentlichkeit Bahn zu brechen zu den Wenigen — den « Verborgensten,
Starksten, Unerschrockensten, Mitternachtlichsten » unserer Zeit — die
tiir uns Wegefinder oder auch nur Wegesucher sind und die in ihrer
schier hoffnungslosen Abgeschnittenheit inmitten der sie belagernden
Ubermacht sehnsiichtig auf jeden Schritt horchen, ob er sich ihnen
nihert und ihnen die Freiheit des Wirkens bringt. Gewif} gibt es solcher



590 Hans Miithlestein

Verborgenen, Unerschrockenen viel mehr als ich zu nennen ver-
méchte — vor allem in anderen Sprachen und Nationen als den meinigen.
Mein Wunsch wire, daB sie alle am selben Ort eine Stitte des Wirkens
bekimen, und daf} sie alle am selben Ort eine gleich warme Apologie
ihres bisherigen Wirkens «in der Mitternacht » erhielten! Und mein
hochster Traum wire, daf} sie alle, oder ihrer wiirdige Geisteserben,
in einer nicht zu fernen Zeit auch die «Stirksten » wiirden und eine
wirkliche Oligarchie iiber den Vélkern und ihren Interessen bildeten —
so den héchsten, ebenfalls dem Urwissen der Menschheit entnommenen
Gedanken Platons in Fleisch und Blut verwandelnd! Ich meine die
Platonische Idee, daf} denen, und denen allein - iiber aller Politik —, die
Lenkung der Volker gebiihrt, die den tiefsten Einblick in den Sinn und
Gang der Welt gewonnen haben, die mit einem Wort im Besitz der
hochsten Weisheit sind. Denn es ist nur eine von den Zynikern der
Macht ad usum delphini gemachte, echt «historische» Legende, daf}
Weisheit sich nicht mit Tatkraft vertrage! (Hat doch selbst Christus
gesagt: « Ich bin gekommen, ein Feuer zu werfen auf diese Erde, und
was wollte ich mehr, denn es brennete schon!») Dieser Tag, an dem
der sizilische Versuch des greisen Platon universell erneuert wiirde
(lest den unerhértesten aller Bekenntnisbriefe: Platons 7. Briet!) — das
wire denn ein Tag, an dem die niemals ausgestorbene, oft und oft sich
selbst mifiverstehende und in den fieberhaftesten Vﬁlkerbewegungen
verheerend ausbrechende Hoffnung der Volker gerechtfertigt wiirde:
der unverlierbare Drang, das Paradies zuriickzuerobern — will sagen:
mit dem sonst gegen uns wiitenden Kosmos wieder in mitschaffende
Harmonie versetzt zu werden! Soviel ist gewif}: aus der tiefen Entzwei-
ung, die unsern Menschheitskérper durchrast und durchzureiflen
droht, werden wir nur dann wieder in die Einheit und Ganzheit der uns
eingeborenen Natur erhoben werden, wenn gerade die « Weisesten »
den Mut und den Willen zur Macht wieder fassen — und wenn wir ent-
schlossen sind, thnen und nur ihnen die Macht in die Hiande zu geben !5)

« Wann wird es aufgehen,

das Morgenrot jenes Tages,

wo die Menschheit sich wendet

zum Lichte der Wahrheit,

wenn das Rufen der Helfer

endlich gehért

und danach getan wird?

Doch das sei, wann du willst,

Ich will mich miihen,
als sei es schon Zeit.»

Zarathustra, Gathas des Avesta, Yasna 46.)



Der grofle Rhythmus des Lebens 591

Anmerkungen.

1) Niemandem bisher ist es in so vollstindiger und grundlegender Weise gelungen,
dem Sintflut-Mythos ~ in allen seinen Formen: dem Mosaischen Genesis-Bericht, der
vorwirts gerichteten Prophetie des Johannes, sowie den 68 andern, von diesen und
voneinander unabhingigen Flutberichten aus allen Zonen der Erde - den kosmo-
gonischen und geogonischen Wahrheitsgehalt abzuringen, wie dem Wiener Ingenieur
Hanns Hérbiger, in dem sikuldren, gemeinsam mit Philipp Fauth abgefafiten Werk
Héirbigers Glazial-Kosmogonie. Eine neue Entwicklungsgeschichte des Weltalls und
des Sonnensystems. Auf Grund der Erkenntnis des Widerstreites eines kosmischen
Neptunismus mit einem ebenso universellen Plutonismus. I. Aufl., 1912; Neudruck
1926 (Verlag R. Voigtlinder, Leipzig). Diese Leistung ist um so iiberzeugender, als
die Mythendeutung Horbigers durchaus kein vorgesetztes Ziel seines ganz davon
unabhingigen kosmogonischen Systems, sondern eine ganz ungesuchte, sich zwangs-
laufig aus diesem System ergebende Nebenleistung darstellt.

2) Allen voran wieder zu nennen Hérbigers Glazialkosmogonie, in der unser Zeit-
alter (ohne es noch recht zu wissen, oder schon voll anzuerkennen) das krénende Werk
fiir die naturwissenschaftlichen, und zwar mathematisch-astronomischen, wie biologisch-
paliontologischen, aber auch wurgeschichtlichen und mythen-aufschlieBenden

emiithungen mehr als eines Jahrhunderts um die Schopfung eines einheitlichen zeit-
gemillen Weltbildes besitzt. Ferner Edgar Daqués, des groflen Paldontologen, noch
lange nicht ausgeschopften Werke Urwelt, Sage und Menschheit, Natur und Seele,
Leben als Symbol (Verlag Oldenbourg, Miinchen). Ich fiige hinzu, daBl auch die so
« naturwissenschaftlich » vorgehende Soziologie eines so ausgesprochen kantianischen
Bekenners wie Franz Oppenheimer, in dem grofiziigigen Kapitel « Ureuropa»
seines jiingst publizierten Werkes Rom und die Germanen (IV. Band seines « Systems
der Soziologie », Verlag Fischer, Jena 1930) zu den erstaunlichsten Bewahrheitungen
uralter Traditionen in unserem oben entwickelten Sinne fiihrt! Dabei 1st auch Oppen-
heimer, wie Horbiger und Daqué, ein richtiger Rebell innerhalb der Wissenschaft
gegen das groflbourgeoise quietistische Weltbild der kampf- und katastrophenlosen
Erklirungen der Phinomene der Natur und der Qeschichte (der gewisser-
maflen «rentenméfligen» Summierung « kleiner Effekte »), und zwar, was
Oppenheimer betrifft, durch seinen, auch von seinen eigenen Schiilern heute noch
nicht in seiner geistesgeschichtlichen Bedeutung voll erkannten 35jihrigen Kampf
gegen das angebliche Grundgesetz der 6konomischen « Akkumulation », den gemein-
samen Fehler des Kapitalismus und des Marxismus! Auch Oppenheimer gehért mithin
zu den Dramatikern und Dramatisierern unseres Weltbildes, die noch eine « zweite
Zukunft » haben werden.

%) Als die beiden grofiten Fragesteller des verflossenen Jahrhunderts in dem hier
dargetanen Zusammenhang miissen immer noch und immer wieder Nietzsche und
Bachofen in Erinnerung gerufen werden — wenn auch beide in polar entgegengesetztem

inn (was seinerseits ganz im Sinne der hier anzukiindigenden Dramatisierung unseres
Weltbildes liegt, ja, dafiir unerlaBlich ist!).

%) Wer diesen Zentralgedanken Nietzsches, die « ewige Wiederkunft», heute in
seiner vollen Realitdt, in seiner die Erd- und Menschheitsgeschichte umfassenden

onkretheit, ergreifen und ermessen will, der muB} sich Hérbigers Glazialkosmogonie
einverleiben! Da wird er den Entwurf zu einer « Weltformel » finden (vgl. die Figuren
130-136, 152, 165, 166 des oben zitierten Werkes!), die uns die « ungeheuren Jahre
der Wiederkehr » Nietzsches, sowie alle iibrigen Eigenschaften des Nietzscheschen
Kosmos (das « Kilteste» und das « Glithendste », den nicht-leeren Weltraum, der
letzten Endes unser « Verhingnis » ist, da er es ist, der das System unserer Planeten-

orper Zug um Zug zum Einsturz bringt, ete. etc.), in erschiitternder Weise konkret

falbar macht! Naheres dariiber in meinem Aufsatz «Les Origines de I'Art et de
la Culture» II: «Cosmogonie et Préhistoire» (in Cahiers d Art, Paris, Jahrg. V,
Heft 3, Mai 1930), mit graphischen Darstellungen des kosmischen Rhythmus im
terrestrischen Geschehen, nach Hérbiger.

5) Der einzige Philosoph der Neuzeit, der damit wirklich (wenn auch gewifl mit
einseitigen, in der verzweifelten Opposition zur geistigen Anarchie der Zeit notwendig
allzu bitter verhirteten Kriften) blutig ernst gemacht hat, war Leonhard Nelson, der



592 Hans Miihlestein

vor bald drei Jahren als echter Martyrer seines Werkes gestorben ist. Auch er wird
darum noch emne «zweite Zukunft» haben!

%) Es ist eine der groflartigsten Genie-Identifikationen der Geistesgeschichte, dafl
Nietzsche gerade Zarathustra als sein Verkiinder-Ich zu entdecken vermochte! Dies
ist um so erstaunlicher, als thm zu jener Zeit diese Gestalt « wissenschaftlich », was
ihre einzige Original-Emanation — die Gathas des Avesta — betrifft, nur in der Form der
damals einzigen Ubersetzung, der furchtbaren Hackselarbeit eines Professors Spiegel
aus den fiinfziger und sechziger Jahren, begegnen konnte. Aber auch Goethe wurde ja
durch eine dhnliche Lage Hafis gegeniiber nicht gehindert, zu dessen wirklicher Ge-
stalt durchzudringen.

Damit man iibrigens nicht glaube, ich interpretierte mit der hier gegebenen
Deutung der ewigen Wiederkehr einen Nietzsche selbst fremden oder doch nicht
zentralen Gedanken in seine Worte hinein, so mdgen einige weitere kaustischen
Anmerkungen Nietzsches selbst, aus demselben Buch seines posthumen Werkes,
dem auch der oben wiedergegebene Aphorismus entnommen ist, hier ebenfalls
noch im Wortlaut stehen. (Das Buch - das IV. des Willens zur Macht - trigt
den schon an sich bezeichnenden Titel «Zucht und Ziichtung».) «Der Gedanke
der ewigen Wiederkunft..... als der schwerste Gedanke..... Mittel, ithn zu
ertragen: die Umwertung aller Werte. Nicht mehr die Lust an der Gewissheit,
sondern an der Ungewissheit; nicht mehr ,Ursache und Wirkung, sondern das
bestindig Schépferische. . ... » (Aphor. 1059.) «Die ewige Wiederkunft. Eine Pro-
phezeiung..... mutmassliche Folge, dass sie geglaubt wird: sie bringt Alles
zum Aufbrechen..... Thr Platz i der Geschichte, als eine Mitte. Zeit der
héchsten Gefahr. Griindung einer Oligarchie iiber den Volkern und ihren Interessen:

%‘;i;el)mng zu einer allmenschlichen Politik. Gegenstiick des Jesuitismus» (Aphor.



	Der große Rythmus des Lebens

