
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 8

Rubrik: Anmerkungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


561

Anmerkungen

von Max Rychner

BERICHT ÜBER EIN BUCH
Max Schelers Tod war umso überraschender und schmerzlicher, da

Scheler dazu bestimmt schien, alt zu werden. Er hat sein Leben lang

aus vollen Händen geschenkt, Gedanken um sich gestreut; desto mehr
schien jedoch sein eigener Reichtum zu wachsen. An ihm erfüllte sich
das Wort: «Wer hat, dem wird gegeben.» Für jede Einsicht, die er
weitergab, entstanden in ihm zwei neue - und sogleich mußte er auch
diese loswerden. Nun standen zwei seiner Hauptwerke vor dem
Abschluß, eine philosophische Anthropologie und eine Metaphysik; sie

blieben unvollendet wie dieses Leben. Schopenhauer hatte mit dreißig
Jahren sein Hauptwerk geschrieben ; was nachher folgte, waren Parerga
und Paralipomena, die seinem geistigen Bild kaum einen neuen Zug
beifügten. Seine schöpferische Genialität war nur eine kurze Epoche
seiner Jugend. Er hatte seinen leidensvollen Ingrimm gegen das Leben
in ein System gebracht, er war vom Trug des irdischen Daseins
überzeugt... er hatte ihn ja bewiesen. Mit dieser Gewißheit erreichte er
ein schönes Patriarchenalter.

Scheler war erfüllt vom Sinn und Wert des Lebens. Er war ein
Phänomen der schöpferischen Unruhe; an ihm überwältigte uns das

immerwährende geistige Hervorbringen, die creatio continua. Dieser
kleine, festgebaute Mann mit den großen blauen Augen konnte ein
Auditorium mehr als zwei Stunden im Bann halten. Man saß und wurde
über sich selbst hinausgetragen in jene Gefilde, wo nicht mehr die
Dinge, sondern das Wesen der Dinge ewig, von Licht überschwemmt
erscheint. Dieser redende Magier war ein Besessener, ein Entrückter;
bei ihm trat jener Enthusiasmus in Erscheinung, welchen Piaton als

Merkmal des Philosophen erklärt hat. Hörte er auf zu sprechen, so

fühlte man sich eines Glückes beraubt. Man sank langsam aus den

Regionen der Klarheit und Fülle auf diesen Erdball zurück. Vernahm
man nun die Worte anderer (oder die eigenen), so schienen diese
unerträglich abgeschmackt und von primitiver Einfalt...

Ebenso groß wie seine denkerische Aktivität war Schelers Empfänglichkeit.

Er besaß eine ungewöhnlich feine Membran, die sämtliche

N.S.B. Heft 8, August 1930.



562 Anmerkungen

geistigen Bewegungen unserer Zeit registrierte. Die Weltoffenheit -
d. h. den Wunsch, « grenzenlos in die entdeckte Weltsphäre vorzudringen

und sich bei keiner Gegebenheit zu beruhigen » - hat er als wesentliches

Attribut des Menschen bezeichnet. Bei solcher Artung besteht
keine Gefahr vorzeitiger Verkalkung und Verkrustung. Schelers
Wandlungsfähigkeit war groß ; es gab Kritiker, die von « geistiger Treu-
losigkeit » sprachen. Sie sahen in ihm einen neuen Peregrinus Proteus.
Dabei war Scheler nur dem Gesetz seines eigenen Wesens treu, dem
Gesetz der Wiedergeburt aus dem Geiste, dem «Stirb und Werde»
Goethes. Er mußte durch den Neu-Idealismus Euckens, durch die
Phänomenologie Husserls, durch den Katholizismus hindurchgehen; er
konnte nicht bloß als registrierender Beobachter daran vorbeigehen,

um zu werden, was er war.
Es ist nicht möglich, hier von seinem Gesamtwerk zu sprechen.1)

Ich möchte hier nur versuchen, ein paar Gedankengänge nachzuzeichnen,
die in Schelers letzter Schrift, kurz vor seinem Tod, durchgeführt sind:
Die Stellung des Menschen im Kosmos. Es ist wichtiger zu erfahren, was
Scheler dachte, als was ich über ihn denke.

Diese Schrift enthält einige Resultate der geplanten Philosophischen

Anthropologie. Sie geht von der Tatsache aus, daß wir keine
einheitliche Idee vom Menschen haben. Fragt man den Europäer,
was er sich beim Wort « Mensch » denke, so überschneiden sich

in ihm drei Ideenkreise: der Gedankenkreis der jüdisch christlichen

Tradition von Schöpfung, Adam, Sündenfall usw.; dann der
griechisch-antike Gedankenkreis, worin der Mensch durch Logos,
phronesis, ratio, mens in seiner Sonderstellung erklärt wird; drittens
der Gedankenkreis der modernen Naturwissenschaft und der genetischen

Psychologie, wonach der Mensch ein spätes Resultat der
Entwicklung unseres Planeten ist, ein Wesen, das sich von seinen
Vorformen in der Tierwelt nur in der Komplikation der Mischung von
Energien und Fähigkeiten unterscheidet, die schon in der Tierwelt
vorkommen. Diese drei traditionellen Lehren genügen uns heute nicht

x) Die wichtigsten Werke sind: Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre;

Vom Umsturz der Werte; Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik ; Wesen und Formen der Sympathie ; Vom Emigen im Menschen ; Die
Wissensformen und die Gesellschaft ; Die Formen des Wissens und der Bildung ; Die
Stellung des Menschen im Kosmos. Die letztgenannte Schrift ist hei Reichl, Darmstadt

1928 erschienen, die frühern bei Cohen (Bonn) und hauptsächlich im Verlag
Der Neue Geist, Leipzig. Vgl. auch die nach seinem Tod herausgekommenen
Schriften Mensch und Geschichte (Verlag Neue Schweizer Rundschau, Zürich) und
den Essayband Philosophische Weltanschauung (Cohen, Bonn).



Anmerkungen 563

mehr. « Zu keiner Zeit der Geschichte ist der Mensch sich so problematisch

geworden wie in der Gegenwart. »

Betrachtet man den Stufenbau des psychischen Lebens wie es in der
organischen Natur zum Ausdruck gelangt: in der Pflanze wirkt der
bewußtlose, empfindungslose, vorstellungslose Gefühlsdrang; beim Tier
(in aufsteigender Linie) kommt hinzu der Instinkt, das assoziative
Gedächtnis (Mneme) und die praktische Intelligenz. « Das Tier ist kein
Triebmechanismus», durch seine Intelligenz und Fähigkeit der Wahl
erhebt es sich darüber. Der Mensch faßt alle diese Daseinsstufen

zusammen. Frage: besteht zwischen ihm und dem Tier nur ein gradueller
oder ein essentieller Unterschied Die Theorie des « homo faber », die
der Evolutionisten usw., läßt nur einen graduellen Unterschied gelten;
sie kennt kein metaphysisches Sein des Menschen. Der Mensch ist
für sie das intelligenteste Tier. Auch diese Anschauung genügt uns
heute nicht mehr. Scheler sagt : « Das Wesen des Menschen und das,

was man seine Sonderstellung nennen kann, steht hoch über dem, was

man Intelligenz und Wahlfähigkeit nennt. » Man könnte diese beiden

Eigenschaften ins Endlose steigern; sie würden nie das Wesen des

Menschen ausmachen können.
Das Prinzip, das den Menschen zum Menschen macht, gehört nicht

in den Bereich der Vitalsphäre, noch in den der Psychologie. « Es steht
außerhalb dessen, was wir Leben im weitesten Sinne nennen können.
Es ist ein allem Leben überhaupt entgegengesetztes Prinzip, das man
als solches nicht auf die « natürliche Lebensevolution » zurückführen
kann, sondern das, wenn auf etwas, nur auf den obersten Grund der

Dinge selbst zurückfallen kann ». Schon die Griechen behaupteten ein
solches Prinzip und nannten es «Vernunft ». Scheler nennt es

umfassender « Geist ». Das Aktzentrum, in dem der Geist im Endlichen
erscheint, ist die Person. « Der Mensch allein, sofern er Person ist,

vermag sich über sich (als Lebewesen) emporzuschwingen und von
einem Zentrum gleichsam jenseits der raumzeitlichen Welt aus alles,

darunter auch sich selbst, zum Gegenstand der Erkenntnis zu machen. »

Dieses Zentrum, von dem aus er die Welt und sich selber zu objektivieren

vermag, kann nicht ein « Teil » dieser Welt sein; es ist weder räumlich

noch zeitlich bestimmt: «Es kann nur im obersten Seinsgrund
selbst gelegen sein. So ist der Mensch das sich selbst und der Welt
überlegene Wesen. » (Schon Kant hat den Geist über die Psyche
gestellt und geleugnet, daß er nur eine Funktionsgruppe einer sogenannten
Seelensubstanz sei.)



564 Anmerkungen

Der Geist ist reine und pure Aktualität; er hat sein Dasein nur im
Vollzug seiner Akte. So ist die Person - das Zentrum des individuellen
Geistes - ein Ordnungsgefüge von Akten. Auch fremde Personen sind
als Personen nicht objektivierbar; wir können nur dadurch an ihnen
Teil gewinnen, daß wir ihre Akte mitvollziehen, indem wir uns mit
dem Wollen, der Liebe etc. einer Person « identifizieren ».

Die ältere Ideenphilosophie (seit Augustin) hatte ideae ante res

angenommen, eine «Vorsehung » und einen Plan der Weltschöpfung,
bevor die Welt Wirklichkeit wurde. Scheler bemerkt dazu: «Die Ideen
sind nicht vor, nicht in und nicht nach den Dingen, sondern mit ihnen,
und sie werden nur im Akte der stetigen Weltrealisierung (creatio

continua) im ewigen Geist erzeugt. Darum ist auch unser Mitvollzug
dieser Akte, sofern wir Ideen denken, nicht ein bloßes Auffinden oder
Entdecken eines schon vorher von uns unabhängig Seienden, sondern

ein wahres Mithervorbringen, ein Miterzeugen der Ideen... aus dem

Ursprung der Dinge selbst heraus. »

Der menschliche Geist wird noch näher betrachtet. Eine seiner

spezifischen Fähigkeiten ist der Akt der Ideierung - was die höchste

technische Intelligenz nicht vermag. « Ein Problem der Intelligenz
wäre etwa: ich habe jetzt Schmerz hier im Arm; wie ist er entstanden,
wie kann er beseitigt werden » Vom Geist aus stellt sich die Frage
anders. Da gilt derselbe Schmerz nur als Beispiel für die merkwürdige
Tatsache, daß die Welt überhaupt von Schmerz, Leid und Übel
befleckt ist. « Dann werde ich fragen : was ist denn eigentlich der Schmerz
selbst - abgesehen davon, daß ich ihn jetzt hier habe - und wie muß
der Grund der Dinge beschaffen sein, damit so etwas wie Schmerz

überhaupt möglich ist?» Durch die Ideierung erfaßt man von einem

Beispiel aus die essentiellen Strukturformen der betreffenden Wesensregion.

Das so gewonnene Wissen gilt dann in unendlicher Allgemeinheit

von allen möglichen Dingen, die dieses Wesens sind. (In der
Schulsprache heißen die so gewonnenen Einsichten a priori.) Man trennt
das Dasein einer Sache (jetzt, hier, so) von ihrem Wesen. Der Mensch
vollzieht also damit gleichsam eine Aufhebung der Wirklichkeit.
« Mensch sein heißt, dieser Art von Wirklichkeit ein kräftiges Nein
entgegenschleudern. » Die Welt ideieren, heißt sie entwirklichen. Der
Mensch setzt jenen Lebensdrang in sich außer Kraft, mit dem er die
Verbundenheit mit der Realität bewahrt : er kann sich zu seinem Leben

prinzipiell asketisch verhalten, er ist der ewige Protestant gegen alle

bloße Wirklichkeit. Er überbaut seine Wahrnehmungswelt mit einem



Anmerkungen 565

Gedankenreich; er führt die Energie der verdrängten Triebe seinem
Geiste zu: sein Eigentliches liegt darin, daß er (wie Freud schon
feststellte) Triebenergie in geistige Tätigkeit sublimiert.

Aber Scheler sieht diese Sublimierung anders als Freud. Der Geist

ist, nach ihm, in seiner reinen Form ohne alle Macht, Kraft, Tätigkeit.
An sich ist er ohnmächtig ; er besteht allein in einer « Gruppe von
Intentionen ». Kraft und Tätigkeit gewinnt er erst durch die ihm
zufließende Energie der verdrängten Triebe. Nicht daß er aus der
Sublimierung entstünde, wie es eine psychoanalytische Schule annimmt; der
Geist ist nicht ein sublimierter Trieb. Nicht seine Existenz, einzig
seine Tätigkeit ist an die motorische Energielieferung aus der Triebsphäre

gebunden. Sublimierung des Lebens zum Geist, heißt demnach

Verlebendigung des Geistes.

Der Geist ist von Hause aus also machtlos. Die klassische Theorie
vom Menschen schrieb dem Geist und der Idee Macht zu; sie nahm

an, diese Welt sei ursprünglich und konstant so geordnet, daß die

Seinsformen, je höher sie sind, nicht nur an Sinn und Wert, sondern
auch an Kraft und Macht zunehmen. Das ist, sagt Scheler, ein Irrtum.
« Mächtig ist ursprünglich das Niedrige, ohnmächtig das Höchste. »

Jede höhere Seinsform realisiert sich nicht durch die eigenen, sondern
durch die Kräfte der niedrigeren. Der Lebensprozeß z. B. ist ein eigen-
gesetzlicher Vorgang, verwirklicht aber wird er durch die Stoffe und
Kräfte der anorganischen Natur. Analog ist die Stellung des Geistes

zum Leben: er wird verwirklicht durch Mächte aus der Vital- und
Triebsphäre, denn er hat ja keine eigne Energie. Aber er ist das Höhere.

Konsequent folgt daraus: auch das höchste Sein, das ens a se, der
Weltgrund hat, sofern ihm das Attribut des Geistes zugesprochen
wird, als geistiges Sein keinerlei ursprüngliche Macht oder Kraft.
« Nennen wir das rein geistige Attribut im obersten Grunde alles
menschlichen Seins deitas, so kommt ihr, kommt dem, was wir den
Geist und die Gottheit in diesem Grunde nennen, keinerlei positive
schöpferische Macht zu. Es ist das zweite Prinzip, die natura naturans
im höchsten Sein, der allmächtige mit unendlichen Bildern geladene,
Realität schaffende Drang, der diese Wirklichkeit und ihre Gestalt

zu verantworten hat.» « Der Grund der Dinge mußte, wenn er seine

deitas, die in ihr angelegte Ideen- und Wertfülle, verwirklichen wollte,
den weltschaffenden Drang (Lebensdrang, Trieb) enthemmen, um im
zeithaften Ablauf des Weltprozesses sich selbst zu verwirklichen. » Im
Menschen und durch den Menschen verwirklicht sich die deitas; ihr



566 Anmerkungen

Ziel ist die Selbstverwirklichung. « Die gegenseitige Durchdringung
des ursprünglich ohnmächtigen Geistes und des ursprünglich dämonischen

(d. h. gegenüber allen geistigen Ideen und Werten blinden)
Dranges durch die werdende Ideierung und Vergeistigung, und die
gleichzeitige Ermächtigung (d. h. Verlebendigung) des Geistes, ist
das Ziel und Ende des endlichen Seins und Geschehens. Der Theismus
setzt es fälschlicherweise an dessen Ausgangspunkt. »

Der Gedanke der Werdenden Gottheit, die im Menschen ihrer selbst
bewußt wird, im selben Akt, in dem der Mensch sich in ihr gegründet
erschaut, ist auch von Spinoza, Hegel usw. vertreten worden, aber auf

einseitig intellektualistische Weise. Bei Scheler sind die beiden - uns
erkennbaren - Attribute des ens per se, Drang und Geist, lebendig
aufeinander bezogen. Leben und Geist sind nicht feindliche Prinzipien
(wie gewisse Psychoanalytiker oder Verkünder wie Klages, Daqué,
Th. Lessing etc. annehmen), sie sind eine funktionelle Einheit. Der
Mensch kann nur zu seiner Bestimmung gelangen, wenn er sich als

Glied jener Attribute des höchsten Seins weiß; und dieses, das ens a se,

gelangt nur durch die Mitwirkung des Menschen zu seiner Bestimmung.
Man hat Scheler eingeworfen, es sei dem Menschen nicht möglich,

einen unfertigen Gott, einen werdenden Gott zu ertragen. Die von ihm
erteilte Antwort ist eines Philosophen durchaus würdig : « Metaphysik ist
keine Versicherungsanstalt für schwache, stützungsbedürftige
Menschen. »


	Anmerkungen

