Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 7

Artikel: Uber Pfaffen

Autor: Hildebrand, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

511

Uber Pfaffen
von Rudolf Hildebrand

Es gibt ehrliche Pfaffen. Die glauben an das, was sie predigen, und
leben auch selbst danach. Sie sind zumeist ein wenig dumm. Thomas
von Aquino war ein Mann von Geist und dabei ein ehrlicher Priester.
Aber er lebte zu einer Zeit, da die Sonne sich noch um die Erde drehte.
Zeremonien beiwohnend, habe ich wohl bei mir gedacht: wie muf} das
doch schén gewesen sein vor 700 Jahren, als ein St. Thomas diese selben
heiligen Funktionen versehen konnte! Nicht als ob nicht auch heutzutage
mitunter ein intellektueller Mensch am Altare wirkte; doch ein solcher
ist gewshnlich in puncto Ehrlichkeit kein Heiliger. St. Thomas dagegen,
Jetzt von neuem geboren, wiirde Kanzeln und Altiren so weit wie mog-
lich aus dem Wege gehen. Er wiirde, heute wie damals, einsehen, daf}
keine Erfahrungswissenschaft das Ritsel des Daseins 16st. Jedoch er
wiirde auch die hoffnungslose Verquickung des christlichen Dogmas mit
tiberholter Physik und Geschichte einsehen. Er wiirde also kein Natura-
list sein, aber auch kein gliubiger Christ.

Nach meiner Erfahrung ist die grofle Mehrheit des Klerus ehrlich.
Der Mehrheitsmensch ist iiberhaupt intellektuell ehrlich: er 1aBt es
sich zeitlebens niemals einfallen, die thm von Jugend auf eingeprigten
Lehren zu bezweifeln. Sie sind ithm selbstverstindlich. Er ist sogar
imstande, sie fiir angeborene Ideen zu halten. Vergleiche das Etre
Supréme und die Immortalité der verniinftigen Seele! Und die ganze
« Natiirliche Theologie »! Also das Dogma der Kirche anzuzweifeln, ist
den meisten Pfaffen physisch unméglich. Ich kann mir leichter einen
grasfressenden Léwen vorstellen als einen in Irland erzogenen Priester,
der nicht das ganze Dogma mit allem Blute als seine selbstverstindliche
Geistesnahrung verschlinge. Joseph Mc Cabe, der « Rationalist » und
abgefallene Priester, ist zwar von Hause zu fiinfzig Prozent irisch. Doch
seine hysterische, unglaublich oberflichliche Vielschreiberei gegen die
Kirche beweist, wie es in seinem Herzen aussieht. Dieser Mc Cabe
und seinesgleichen sind wahre Hiretiker im guten alten Sinne des
Wortes, wo namlich Hiresie Siinde ist. Aut Catechismus — aut materia-
lismus! Ein Drittes gibt es nicht, und das Gewissen pocht.

Sodann strebt der ehrliche Pfaffe im ganzen, seiner Lehre selbst



512 Rudolf Hildebrand

nachzuleben. Nicht dafl er sich der Abtétung, Weltentsagung und
Selbstverleugnung in die Arme wiirfe. O nein; diese Tugenden werden
zwar vielleicht von Jesus, nicht aber von der Moraltheologie verlangt.
Der ehrliche Pfaffe tut nur — oder versucht doch, ehrlich zu tun —, was
zur Rettung seiner Seele notwendig ist. Es ist eigentlich kein Tun,
sondern ein Unterlassen: das Unterlassen der schweren Siinden, welche
— unbereut — Héllenstrafe nach sich ziehen. Also er zelebriert seine
Messe ohne schwersiindliche Fehler, betet sein Brevier desgleichen,
betriigt nicht geradezu, stiehlt nicht, betrinkt sich nicht eigentlich und
beobachtet die Keuschheit — oder bemiiht sich doch ehrlich. Die Be-
mithungen sind nicht immer erfolggekront, was ja auch bei der nicht
gerade asketischen Lebensweise der meisten kaum zu erwarten wire.
Allein, wenn der ehrliche Priester sich gegen die Keuschheit versiindigt
hat, so macht er dies sofort wieder gut. Das heiit, er beichtet einem
Mitbruder, oder — wenn keiner gleich zur Stelle — er « erweckt Reue »,
bevor er die nichste Messe zelebriert. Denn im « Stande der Siinde » zu
zelebrieren, wire das schwerste der Verbrechen: Gottesraub.

Die Siinde des ehrlichen Pfaffen ist ganz und gar echte Siinde: be-
wuBte Ubertretung des als solches anerkannten géttlichen Gebotes. Der
Ehrliche st aber dabei stets nur Gelegenheitssiinder oder Schwach-
heitssiinder. Keineswegs ist ihm die Siinde Lebensprinzip. Sogleich
nach BiiBung der siindigen Lust stellt sich die Reue ein. Jedesmal hilt
der zerknirschte Siinder seine diesmalige Reue fiir dauerhafter als die
vorige, seinen diesmaligen Vorsatz fiir definitiv wirksam. Er glaubt ja
an das Dogma, welches besagt, daf} ein gegebener Mensch unter ge-
gebenen Umstinden so, aber auch anders wollen konne. Obgleich
Machwerk eines allmichtigen und allwissenden Gottes, hat der Mensch
doch einen « freien Willen », damit nicht etwa die Schuld seiner Untaten
auf den Schépfer falle.

So flieB3t das Leben des Ehrlichen dahin in bestindigem Glauben und
solider Moral mit gelegentlichem Siindenfalle, welchem dann reuige
Zerknirschung auf dem Fufle folgt.

*

Nun aber gibt es leider Gottes auch siindige Pfaffen. Ich meine hier
die, welche nicht — wie die Ehrlichen — gelegentlich einer iibermichtigen
Versuchung erliegen, sondern solche, welche die Versuchung geradezu
lieben und aufsuchen. Siinder aus Prinzip. Sie leben in statu peccati.

Bei den Siindigen steht der Glaube ebenso unbezweifelt fest wie



Uber Pfaffen 513

bei den Ehrlichen. Aber sie sind leichtsinnig. Sie denken: es wird ja
wohl noch Gelegenheit zur Bufie geben vor dem Tode. Und wenn man
schlieBlich in die Hélle kommen sollte: vielleicht ist die Hélle gar nicht
so furchtbar schrecklich, wie einige Theologen behaupten.

Des siindigen Pfaffen Predigt ist ohne Heuchelei. Er glaubt wértlich
an jedes Wort, das er vortridgt. Allein sein Leben 1st ein zusammen-
hingendes Als-Ob. Der Pfaffe ist ja einmal professionell nicht nur
Gottvermittler und Lehrer, sondern auch Vorbild. Er ist von berufs-
wegen ein guter Christ, d. h. mindestens ein Nichtschwersiinder. Und
wenn er das nicht ist, so muf} er doch so tun, als ob er es wire, oder
sein Amt verlieren.

Die Siindigen — mit einem Worte — glauben an ihre Lehre, leben aber
nicht danach.

®

Vereinzelt findet man Pfaffen, welche keinen Glauben haben und auch
nicht nach dem Glauben leben. Inbezug auf beides tun sie natiirlich
so als ob. Bei ihnen ist also Predigt sowohl wie Leben reine und unver-
diinnte Heuchelei. Auf deutsch mufl man sie Betriiger nennen. lhre
wahre Weltanschauung ist platter Materialismus und Hedonismus.
«Lafit uns essen und trinken...» Die betriigerischen Pfaffen ver-
bleiben im geistlichen Stande nur, weil sie entweder zu tréige oder un-
fahig sind, etwas anderes anzufangen. Gebt solchen Pfaffen eine Faul-
rente, und abfillt das geistliche Kleid.

*

Da hitten wir die drei Hauptklassen: Ehrliche (glauben und leben
nach dem Glauben); Siindige (glauben, aber nicht danach leben);
Betrﬁgerische (tun beides nicht). Nach meiner Schétzung — auf Erfah-
rung gestiitzt — hat man unter hundert Pfaffen etwa fiinfundneunzig
ehrliche, vier siindige und einen betriigerischen.

Nun gibt es aber noch eine vierte und letzte Art. Die kommt freilich
so selten vor, daf} sie sich kaum als Art bezeichnen und prozentual gar
nicht ausdriicken 1afit. Niamlich unter tausend oder auch unter zehn-
tausend Pfaffen findet sich wohl einer, der keinen Glauben hat und doch
nach dem Glauben lebt. Als philosophischen Pfaffen kann man ihn
bezeichnen.

Der philosophische Pfaffe ist nicht gottselig. Er halt Gott fiir eine
Fabel. Allein er ist auch nicht weltselig. Er halt die Welt fiir einen zu
liberwindenden Trug.



514 Rudolf Hildebrand

Gewahnlich liebt ein philosophischer Pfaffe seinen Stand. Der geist-
liche Stand — zumal in einer Dorfpfarre — gibt ithm die Maglichkeit,
ohne irdische Sorgen sich ganz der trigen Beschauung zu widmen, die
dem Philosophen so lieb und auch so nétig ist. Das einzige, was er
seinem Pfarramte vorziehen wiirde, wire die absolute Faulpension, d. 1.
ein gesichertes Einkommen ohne irgendwelche Gegenleistung.

Die Nichtigkeit weltlicher Bestrebungen klar durchschauend, gibt
der philosophische Pfaffe ein leuchtendes Beispiel eminent christlich-
buddhistischer Weltverneinung. Und das in véllig natiirlicher und
ungezwungener Weise. Er wird dadurch seinen Mitpfaffen ein Gegen-
stand des Neides und der Gehissigkeit. Des Neides, weil der Niedere
stets den Hoheren beneidet; der Gehassigkeit, weil das Volk Vergleiche
anstellt zwischen der weltabgewandten Lebensfithrung des Philosophen
und den luxuriésen Autos, schwellenden Polstern und saftigen Speisen
der weltseligen Pfaffenschaft.

Sonderbarer- und gliicklicherweise kommt der Philosoph nicht leicht
in den Verdacht der Ketzerei. Denn daf} seine Praxis auf einer anderen
Theorie beruhen kénnte als auf der Vollkommenheitslehre der Kirche,
kommt weder dem Klerus noch dem Volke in den Sinn. Uberhaupt ist
das moralisch Gute dem dogmengldubigen Menschen nur durch religiése
Dogmen erklirbar. Die weltseligen Gottseligen kénnen dem weltlosen
Gottlosen seine Gottlosigkeit nicht zum Vorwurf machen. Ihr Intellekt
1st der Leistung nicht fihig. Und wenn der weltlose Gottlose thnen mit
nackten Worten erkléirte: ich bin ein Atheist, so wiirden sie das fiir
Scherz oder fiir absonderliches Gerede halten.

Das Leben des Philosophen ist — cum grano salis! — ohne Heuchelei.
Jedoch ist seine Predigt davon nicht ganz frei, wenn man sie nimlich
im Wortsinne versteht, wie doch das Volk tut. Der Philosoph predigt
von Gott, Schopfung, Seele, Weltgericht, Unsterblichkeit, Gnade,
Siinde, Tugend, Willensfreiheit, und glaubt selbst an nichts von alle-
dem — in dem Sinne, wie seine Gemeinde diese Worte versteht. Der
Prediger trostet sich dabei mit dem Gedanken, daff man die wahre Lehre
Christi (oder des Buddha) einer Menge nicht anders als in allegorischer
Einkleidung nahebringen kénne. Er sagt sich, die Leute kénnten meta-
physische Lehren nur mythisch (d. h. verzeitriumlicht, vergeschicht-
licht) erfassen. Es sei zwecklos, direkt herauszusagen, dafl Gerechtigkeit,
Menschenliebe, Weltverzicht sich als Ausflufl tieferer Weisheit ganz
von selbst ergiben. Das wiirden die Leute nicht fassen. Aber daf} eine



Uber Pfaffen 515

allméchtige Persénlichkeit im Jenseits strafe und belohne, das kénnten
sie fassen. Womit eben der praktische Erfolg erreicht sei, usw.

Dazu kommt, daf} sich der philosophische Prediger sehr wohl etwas
denkt bei den Allegorien, die er vortrigt. Unsterblichkeit z. B. ist ithm
zwar nicht das zeitliche Uberleben einer individuellen verniinftigen
Seele, wohl aber das ewige Sein des unvorstellbaren Dinges an sich,
welches sich in der Vorstellung kausalbedingt, zeitlich-raumlich aus-
emandergezogen und in einer Vielheit von Individuen darstellt. Freiheit
ist thm die intelligible Freiheit unseres Wesens auflerhalb der Er-
scheinungswelt. Gnade ist thm die Erleuchtung, welche den Weisen
und Heiligen zum Weltverzicht fithrt. Siinde ist ithm das Leiden,
welches man verursacht. Weltgericht 1st thm die Wahrheit, da3 man
durch Verletzung anderer Wesen sich selbst verletzt, oder dafy das Bése
und das Ubel eines und dasselbe sind: zugleich Schuld und Bufle,
zugleich Miih und Weh, Tun und Leiden. Erbsiinde ist thm die Welt-
lust, die von der Welt betrogen wird.

Endlich sagt man sich wohl noch, daf} ein Religionslehrer in Europa-
Amerika eben nur die Wahl habe zwischen Stillschweigen und Alle-
gorisierung. Der Stachel bleibt freilich, daffi man die Allegorie nie als
solche vortragen darf, sondern immer nur als wértliche Wahrheit.
Sonst ist es eben um ihre ganze Wirkungskraft geschehen. Das Abendland
1st noch nicht reif zum Buddhismus. Der abendlindische Mensch hat
nur die Alternative von Gottesglauben und 6dem Mechanizismus. Bis
Jetzt ist man dort am besten daran, wo die Kirche noch Einfluf} hat.
Auflerhalb ist gar so viel Haltlosigkeit und Trostlosigkeit.

Persénlich muf} ich dem Philosophen einigermafien beistimmen. Ein
bissel Religion ist héchst wiinschenswert, teils als Lebensnottrost und
teils als Sittenstandarte. Nicht als ob ich glaubte, Religion kénne das
Herz des Menschen bessern. Oh, keineswegs! Aber das Betragen kann
sie bessern. Sie kann seinem Egoismus Motive vorstellen, die ithn in
niitzliche Richtung ziehen. Gerechtigkeit iiben der himmlischen Be-
zahlung wegen ist moralisch nicht besser als Ungerechtigkeit iiben
irdischer Bezahlung wegen. Beides mag aus genau dem gleichen Egois-
mus entspringen. Aber sozialisch ist ein Unterschied da.

*
Man beneidet die Ehrlichen und sogar die Siindigen um ihre

sophismenfreie Lehrunschuld. Man beneidet vielleicht selbst den
Betriiger, der frisch von der Leber weg liigt.



516 Rudolf Hildebrand

Denn des Philosophen schwerster Gang ist der auf die Kanzel. Er
hat sich jedesmal vorgenommen und vorbereitet, diesmal eine ehrliche
Predigt zu halten. Doch sonderbar! Wenn er seinen Text verlesen, den
Eingangsspruch deklamiert hat und seiner Schiflein Ohren an seinen
Mund gebunden fiihlt, so werden alle Vorsitze zu Wasser. Der Philo-
soph geriit unter die Riader seines geistlichen Amtes. Er wird kon-
ventioneller Prediger. Er sagt nicht, was er hatte sagen wollen, sondern
was die Gelegenheit erfordert. Er schwelgt in Orthodoxie mehr als
seine orthodoxen Mitbriider. Er vermeidet absichtlich (wie es scheint)
alle vagen, zweideutigen Ausdrucksweisen, die etwa vermuten lassen
kénnten, daBl er eine Fabel nicht ganz wortwortlich, physisch und
historisch, verstiinde. Nicht von der Pein der Hélle redet er, sondern
vom Feuer. Nicht vom bésen Geiste, sondern vom Teufel. Nicht von
Unsterblichkeit, sondern von Auferstehung des Fleisches., Nicht von
ewiger Gerechtigkeit, sondern von Gerichtssitzung und Sonderung der
Schafe und Bécke. Nicht von Glorie und Eingehen in selbige, sondern
von Himmel und Himmelfahrt mittelst Wolke.

Einmal im Gange, fillt die Predigt gar nicht schwer. Und nach der
Predigt kommt ein Gefiihl seliger Erleichterung: hast du wieder ein-
mal fiir eine Woche deine Pflicht getan! — Das Leichtgefiihl hilt an bis
Mittwoch oder Donnerstag, schwicher und schwicher werdend. Dann
kommt ein neues Schwergefiihl, schwerer und schwerer bis zum
nichsten Kanzelgang, wo die Fiifle bleiern scheinen und nur mit héchster
Nervenanstrengung zum Dienste gezwungen werden.

Ja, es gibt ehrliche Pfaffen. Doch alles nach Art und Ordnung.
Pfaffenehrlichkeit ist nicht wie anderer Leute Ehrlichkeit. Pfaffen-
philosophie ist eine sonderliche Philosophie.

*

So ein seltener Vogel nun auch der Philosoph im Priesterkleide ist,
so stellt sich doch in ithm das Pfaffenwesen am reinsten dar. Die anderen
Typen verkorpern nur besondere Seiten des Pfaffentums. Der Philosoph
ist der Typus — oder die Platonische Idee — des Pfaffen iiberhaupt. Er
ist Pfaffentum verkérpert.

Er trigt folglich das Wesen der Einzeltypen in sich in ithrer Reinheit
und schénsten Harmonie zur Idee.

Der Philosoph ist ein ehrlicher Mann. Doch nicht in dem gemeinen,
erdlichen Sinne, wie die ehrlichen Hack- und Heckenpriester ehrlich
sind. Mit hsherer BewuBtheit erhohen sich alle Tugenden, wodurch



Uber Pfaffen 517

sie freilich dem triiben Blick der All-Gemeinheit lasterihnlich er-
scheinen.

Der hohere Mensch ist mehr auf sich selbst gestellt und angewiesen
als andere Leute. Nicht weil er mehr Egoist wire, sondern weil er mehr
Individuum ist. Gerade deshalb auch fillt es schwer, iiber den philo-
sophischen Pfaffen abstrakt zu diskutieren. Je mehr der Mensch Massen-
mensch, desto mehr wird er zum bloflen Begriff. Doch je mehr In-
dividuum, desto mehr wird er Typ. Kann der liebe Leser wohl diesen
(himmelweiten) Unterschied erfassen zwischen dem Begriff Mensch
und dem Typ Mensch? Ich kann auch sagen: zwischen abstrakter
Idee und platonischer Idee? — Ein ganz grofler Genius hat vom Begriff
Mensch so wenig, dafl man ihn — abstrakt geredet — fast als eine andere
Species betrachten miifite. Er fallt unter den Begriff nur noch, insofern
er zweibeinig, federlos und rational ist. Aber er verkérpert den Typ
Mensch in nahezu vollkommener Weise, so dafl er mehr Mensch ist
als andere Menschen : Nil humani a me alienum puto. Sonderbar, wie sich
im Genius Diesseits und Jenseits nicht gegenseitig auffressen. Er ist
der allerdiesseitigste Mensch, der weltwachste, kausalititsbewufiteste,
rationalisierendste Mensch — aber er ist auch der wahrhaft Triaumende
(der im Traume weif}, daf} er traumt), der Verstehende (der mehr ver-
steht, als Begriffe fassen konnen). Er ist der Freie. Héchste Persénlich-
keit tstet alle Selbstsucht. Der Allervereinzelteste wird zum & =xol
Tay,

Wenn ich mich nicht gar zu iibel ausgedriickt habe, ahnt der Leser
Jetzt, wieso der philosophische Priester recht eigentlich Urpfaffe ist.
Das Wunder kommt halt zustande durch das Zusammentreffen von
Genialitit mit heiligen Weihen.

So ein Prachtpfaffe nun ist absolut ehrlich gegen sich selbst. Er kann
nicht anders. Denn er muf} zu viel mit sich selbst leben. Er macht sich
selbst keine Flausen vor. Er kénnte es nicht, wenn er wiinschte. Dazu
1st sein Denken zu unabhingig von seinen personlichen Interessen.
Er kann nicht, wie der gemeine Mann, jeden x-beliebigen Satz glauben,
nur weil solcher Glaube irgendeine Beziehung zu persénlichem Streben
hitte. Der Hochpfaffe lebt zwei Leben, ein intellektuelles und ein
stomachelles. Und bei thm geht die Nummer | der Nummer 2 vor,
wihrend beim gemeinen Pfaffen das Intellektuelle vom Magen aus in
Bewegung gesetzt wird (als dessen Hilfsapparat).

Jede Tugend hat 1thr Laster in dieser siindigen Welt. Wo die Pfaffen-

ehrlichkeit bis zur reinen Selbsterkenntnis gesteigert ist, da tritt auch



518 Rudolf Hildebrand

die altberiihmte Pfaffenheuchelei am reinsten auf. Je ehrlicher der
Mensch mit sich selbst ist, desto weniger kann er sich anderen gegen-
iiber als das geben, was er ist. Er wiirde sonst teils miflverstanden,
teils gekreuzigt werden. Im wahrhaft groflen Pfaffen fallen eben Dies-
seits und Jenseits zusammen. Er ist der wahre Pontifex. Er ist lebendige
Briicke. Die ganz grofie Ehrlichkeit: das ist die ganz grofle Heuchelei.
Mit den Klassifizierungen der gemeinen Menschheit langt man hier
nicht mehr aus.

Entsprechend verhilt es sich mit der Siinde. Der grofle Pfaff, der
alles durchschaut (und also auch weif}, dafl Dasein an sich selbst Siinde
ist), ist der allergrofite Siinder. Er siindigt mit klarstem BewufBtsein.
Er siindigt mit jedem Bissen irdischer Nahrung, die er zu sich nimmt.
Er siindigt in all seinem Tun; und wiirde auch siindigen, wenn er in
allem das Gegenteil tite. Er siindigt, indem er seine Gemeinde beliigt.
Er wiirde aber noch schwerer siindigen, wenn er sie durch Nichtliigen
betriigen wiirde. Er huldigt dem Urpfaffengrundsatz: Der Zweck heiligt
die Mittel. Er muf3 diesem Satze huldigen, da er doch der Siindhaftig-
keit aller nur denkbaren Mittel sich so klar bewuft ist.

Indem so der Hochpfaffe schwerer siindigt als andere Leute, erlsst
er die Welt von der Siinde. Er siindigt im Allerkleinsten mit klarem
Siindenbewufitsein. Dieses Bewufitsein aber ist zur Siindenflucht er-
fordert. Hohe Bewufitheit bedingt hohe Faulheit. Weltfaulheit, Welt-
verlachung. So ein grofler Siinder ist der grofle Heilige. Er siindigt
nur noch, wo es absolut unvermeidlich ist.

In der Siinde schlagen sich Intensitit und Phinomenalitit gegen-
seitig tot. In diesem Jammertale ist ein Heiliger ein Mann, der nur sehr
wenig, dafiir aber hochst intensiv siindigt. In der Intensitit, wo der
Siinder die Siinde in threm ganzen Wesen erkennt, liegt die Moglich-
keit der Erlésung. Je individueller die Siinde, desto klarer ist sie zwar;
aber auch desto unschadlicher und erlésungsniher. Einem Heiligen
ist es fast ganz unméglich, sich gegen seine Mitmenschen zu ver-
siindigen. Denn erstens schlief}t er ja thr Wesen in sich (als Menschtyp)
und volenti non fit iniuria; zweitens aber, wenn schon ein Heiliger
etwas tite, das bei anderem Tiater Unrecht wire, so sollte sich doch in
diesem Falle der darunter Leidende hochgeehrt fithlen, von einem
Heiligen miflhandelt zu werden. Es ist z. B. eine hohe Ehre, von einem
Christus aus einem Tempel hinausgepriigelt zu werden.

Klare, kalte, trige Einsichtssiinde ist die Siinde des Heiligen; triibe,
warme, energische Absichtssiinde die des gemeinen Siinders. Indivi-



Uber Pfaffen 519

dualismus und Egoismus sind mit Bezug auf Siinde und Welterl6sung
entgegengesetzte Pole. Volkstiimlicher: Kopf und Herz sind hier die
Gegensitze. Reiner Kopf kann zwar iiberhaupt nicht siindigen — weil
er nichts will und nur isthetisch betrachtet. Doch in diesem purgatorio
ist der Kopf — leider Gottes — Herzerscheinung. Er kann nicht denken
ohne Blutflu}; und ohne Herz kein Blutfluf3. Er kann also nicht umhin,
zuweilen zu siindigen. Und wenn der Kopf siindigt, das ist viel schlim-
mer, als wenn das Herz siindigt — welches doch nun einmal von Natur
und berufswegen Siinder 1st. Das arme Herz bringt einen Kopf hervor,
um sich darin in seiner ganzen Abscheulichkeit zu spiegeln und von
sich selbst anekeln zu lassen zwecks Abtétung sﬁndiger Lust.

Sehr metaphysisch, lieber Leser. Aber ein Pfaffe ist halt Berufs-
metaphysiker, Berufsallegoriker, Berufsheuchler — wenn wir das Wort
jetzt recht verstehen. Und das wire noch gar nicht so schlimm, wenn
man nicht dazu noch von berufswegen ein guter Mann sein miifite.
Die Heuchelei wird, je berufsmifiger, desto liebevoller. Allein mit
der Tugend verhilt es sich leider genau umgekehrt. Theorie und Praxis
verhalten sich im Pfaffenleben wie Scylla und Charybdis. Schiffbruch
muf} gelitten werden, so oder so. Hartherzig, lieblos, recht innerlich
bos sind Pfaffen, denen der Beruf das Gewissen ersetzt. Legal gesinnt
sind sie und iibler Schandtat fihig, wenn es nur ohne « Schwere Siinde »
geschehen kann. So ein Pfaff kann mit ruhigem Gewissen ein Tier — ja,
wohl auch einen Menschen — verhungern lassen oder sonst zu Tode
quilen. Er bleibt dabei im « Stande der Gnade » und beichtet die Schand-
tat nicht. Jedoch wiirde er sich als gefallen und héllenwiirdig fiihlen,
wenn er etwa einmal ohne causa gravis das tigliche Breviergebet
unterliefle.

Nun verhilt sich die Sache unlogischer- aber tatsichlicherweise so.
Der Allgemeinheitsmensch halt seine Rationalisierung einer gegebenen
Verhaltungsweise fiir die einzig mogliche, und andererseits Tugend fiir
nur aus seinem Dogmensystem erfliefend. Tugend und Ketzerei sind
ithm unvereinbar. Wo er beide zusammen erblickt, erklirt er entweder
die eine oder die andere fiir scheinbar. Bis auf seine Vorurteile sind thm
alle Sitze sowohl bejahbar wie verneinbar. So ist z. B. dem patriotischen
Amerikaner jeder Bolschewist ein Scheusal. Dessen edelster Tat wiirde
er ein niedriges Motiv unterschieben. Und wen man fiir einen Erz-
bosewicht halt, dem spricht man die Aufrichtigkeit der Uberzeugung
ab, wenn er sich noch so orthodox gebirdet.

Schlimmer als der Verdacht des Konkubinates vereint mit dem der



520 Rudolf Hildebrand

Trunksucht ist der Verdacht der Ketzerei. Diesen letzteren Verdacht
wiirden jene Exzesse nur in extremen Fillen erregen. Doch direkte
Pflichtvernachlassigung wiirde den iiblen Geruch gar bald aufriihren.
Denn da liefe sich die Schwiche des Fleisches nicht mildernd in Be-
tracht ziehen. Also ein Pfaffe, der offenbar kein Brevier betet, ist offen-
bar ein Ketzer. Analog verhilt es sich mit emner Unzahl kanonischer
Gesetze, welche sub gravi verpflichten. Somit 1st Heuchelung kanonischer
Gewissenhaftigkeit unerlafBlich.

Hier treten nun Herzensgiite und Tugend, Mensch und Amt,
Philosophie und praktische Mystifizistik in einen gar peinlichen Gegen-
satz. Es scheint, als ob ich mir widerspriache. Ich weil} es wohl. Aber
es hilt schwer, dem Laien einen Begriff von etwas zu geben, davon
man selbst ein wenig mystifiziert wird. Wer lange Jahre im heiligen Amte
durchlebt hat, in dem vermenschlicht sich der Priester. Alte Pfaffen
sind human. Aber es verpriestert sich zugleich der Mensch. Die Seele
wird immer chemisch-homogener, so da3 man schliefilich selbst die
Elemente nicht mehr auseinanderhalten kann. Was man ewig tut,
daran glaubt man schlieBlich. Ein ilterer Priester kann sich nicht mehr
verkleiden.

Vielleicht gibt folgendes eine einigermafien zutreffende Idee von der
Wirklichkeit. Des philosophischen Pfaffen Leben ist frei von jeglicher
Heuchelei, soweit es sein Leben 1st. Soweit es sich aber in Gesichts- und
Hérweite anderer Leute abspielt, ist es nichts anderes als Heuchelei.
Im Zustande des Eigenlebens ist er ein edler Mensch. Gesehen oder
gehort, ist er ein tugendhafter Priester. Nun kann man keinem Mit-
menschen ein Gutes antun, ohne mit thm irgendwie in Beriihrung zu
treten. Und darin besteht nun eines edlen Pfaffen Ung[ﬁck, daf} sich
seine Herzensgiite nur durch Tugendhaftigkeit (also heucheleiverfilscht)

duflern darf.
Es ist nicht wahrscheinlich, daf3 auch das Unwahrscheinlichste

nicht einmal im Laufe der Jahrtausende eintreten sollte. Daher lafit
ein edler Pfaff nur schwer die Hoffnung fahren, einmal einen Freund
zu finden, zu dem er menschlich reden kénnte. Doch ist zu fiirchten,
daf} wenn ein so geeigneter Mensch (sei es Priester, sei es Laie) je in
seinen Gesichtskreis trite, die zwei sich doch ewig fremd bleiben wiirden.
Denn es ist so eine gewisse Atmosphéire um uns herum.
*

Wenn ein so intelligenter Mann wie Einstein nur in beschrinktem

Mafle der Philosophie fihig ist, was sollen wir da vom diirren Volks-



Uber Pfaffen 521

ganzen erwarten? Nun gibt sich aber das Volk fortschreitend immer
weniger mit den alten Fabeln zufrieden. Die Popularisierung der Natur-
wissenschaften macht es den Leuten immer mehr unméglich, thr meta-
physisches Bediirfnis in der alten Weise zu befriedigen. Sobald das
Volk dahinter kommt, daf} die Allegorie nicht woértlich zu nehmen ist,
so 1ist sie thm sogleich einfachhin Liige. Nicht etwa Allegorie. Um eine
Allegorie als solche aufnehmen zu kénnen, mufl man imstande sein,
die darin ausgedriickte Wahrheit auch durch reine Begriffe zu erfassen.
Das Volk kann metaphysische Allegorie ebensowenig verstehen wie
Ironie. Beides sind ihm entweder Ausdruck woértlicher Wahrheiten oder
wortlicher Liigen.

Zwischen solchen Sachverhalten emngeklemmt, steht man als philo-
sophischer Pfaff. Man weif}, daf} es ohne « Opium fiir das Volk » nicht
geht. Man weif} aber auch, daf} die alte Opiumsorte stetig an Betaubungs-
kraft verliert.

Man hat mir eingeworfen: warum es nicht mit dem Buddhismus ver-
suchen? Der hat erstens seine Eignung zur Volksreligion genugsam
erwiesen und ist zweitens nicht wesentlich mit Geschichte und Physik
verquickt wie das Christentum. Darauf wire zu sagen: Nummer 2
gilt allerdings von der reinen, esoterischen Lehre hochintelligenter und
hochkultivierter Bikshus. Doch die wird niemals Volksreligion. Das
buddhistisch glaubige Volk hat seine Fabeln genau so gut wie das christ-
lich gliubige, kommunistisch gldubige oder irgendeine andere gldubige
Masse. Und genau so gut wie jetzt die « Aufgeklirten » in China unsere
Himmel- und Engelfabeln verlachen, wiirden es die « Aufgeklirten »
im Westen mit den orientalischen Seelenwanderungs- und Shinfabeln
tun; obgleich die letzteren (was allerdings starke Betonung verdient)
selbst nach der Auffassung des Volkes keine wesentliche Beziehung zur
heiligen Lehre haben und fiiglich nicht dogmatisch verpflichten.

*

Nun, trosten wir uns. Des Pfaffen Dilemma ist schlieflich nur das
allgemeine Daseinsdilemma. Dasein heifit siindigen. Jeder siindigt nach
seiner Weise. Der Metzger wie ein Metzger, das Schreibmaschinen-
fraulein wie ein Schreibmaschinenfriulein, der Pfaffe wie ein Pfaffe.

Des Pfaffen Siinde aber heifit Heuchelei.

Im ganzen Siindenkomplex trigt immer eine Siinde die andere. Das
heifit: erzwingt, erleichtert, erméglicht und bestraft die andere. Schinken-
essen ist indirektes Schweineschlachten, wie Wilhelm Busch bemerkt.



522 Rudolf Hildebrand

O hbitte, eine Minute iiber Wilhelm Busch! Was war mir das doch
jiingst eine Freude, als ich in seinen Briefen las! Jetzt erst verstehe ich
die Quelle seines urherzigen Humors. Pessimismus und Resignation!
« Der gute und der bése Dimon empfangen uns bei der Geburt, um
uns zu begleiten. Der bése Dimon ist meist der stirkere und der ge-
sundere; er ist der heftige Lebensdrang. » « Der natiirliche, unverdorbene
Mensch, also besonders das Kind, muf} iiberwiegend bése sein; sonst
ist seines Bleibens nicht in dieser Welt. » « Die Jagdlust ist ein Stiick
Lebenslust. Sie ist eine Ubung der Daseinsbedingungen: List, Scharf-
blick, Kraft, Gewandtheit, verbunden mit dem Reiz der Grausamkeit.
Sie ist folglich natiirlich, folglich bés. »

Natiirlich, folglich bés. Naturam si sequemur ducem, nunquam aber-
rabimus. Am besten folgt man immer seinem eigenen bésen Dimon, da
doch nun einmal in dieser Welt gesiindigt sein muf}. So tragt man
seine Daseinsschuld in der gelindesten Weise ab. Also wer einmal den
Beruf zum Pfaffenleben in sich spiirt, der soll in Gottes Namen die
Heiligen Weihen empfangen und dann leben — das heif}t also: siindigen
— wie ein Pfaffe. Und je echter, desto besser. Nichts geht iiber die Natur.

Wenn man sich so manche Pfaffen betrachtet, muf§ man sich wahr-
haftig sagen: Gott sei Dank, daf3 der Mann ein Pfaffe ist! Schopenhauer
zitiert irgendwo jemanden in dem Sinne, daf} der ein schlechter Kerl
sein miisse, der lediglich durch Religion gut sei, nicht aber von Natur.
Solcher Kerle gibt es iiberall. Und im Pfaffenstande sind sie am un-
schidlichsten; ném_lich auf wirksamste Art gezéihmt, bemaulkorbt.

So danken wir Gott fiir die Klerisei. Was mich persénlich betrifft, so
bin ich froh, dem géttlichen Rufe gefolgt zu sein. Samuel! Samuel! -
Rede, Jahwe, Dein Knecht horet! — In welchem anderen Berufe hitte
ich wohl — und zumal im optimistisch-ernsten, weltgenarrten Amerika —
so reichliche Gelegenheit, in heiliger Trigheit gottliche Stimmen zu
vernehmen ?

A propos Amerika! Die alte Kirche hat hier im Lande der Nicht-
denker noch eine lange Zukunft. Die Mythologie geht bei unseren
protestantischen Briidern in die Briiche, aber noch lange nicht bei uns.
Der Bibelfetischismus samt « Geist und Wahrheit » hat sich selbst bei
diesen Idololatern iiberlebt. Aber das kommt vorderhand noch dem
ziheren und psychologisch besser begriindeten Katholizismus zugute.
In Europa hat der Priester seine liebe Not mit edlen Jiinglingen in
Glaubenszweifeln. Die haben intellektuelle Schwierigkeiten mit dem
Dogma, womit ithnen emotionell — und subjektiv auch rationell — alles



Uber Pfaffen 523

Gute und Schéne untrennbar verbunden ist. Nun bin ich aber im ganzen
in Amerika sechs Jahre lang seelsorgerisch «titig» gewesen, und mir
ist — ich kann’s mit Bestimmtheit behaupten — auch nicht ein einziger
Fall von Glaubensschwierigkeit bei einem Katholiken vorgekommen.

O alte Pfaffenherrlichkeit! Du Goldene wirst wohl niemals wieder-
kehren! — Doch die alte Herrlichkeit hat auch ihre Kehrseite gehabt.
Damit konnte sie unter Umstinden einem philosophisch angelegten
Pfaffen ganz iibel ins Gesicht springen. Da hat’s manchmal nach Schwefel
gestunken. Sodann aber ist von den alten Privilegien doch noch ein gut
Teil am Leben geblieben. Gliicklicherweise gerade diejenigen, daran
einem intellektuellen Manne besonders gelegen ist. Es gibt auch aufler-
halb des Priesterstandes edle Faulenzer. Doch die erfreuen sich nur
selten der geistigen Vorteile, welche aus der Achtung der Umwelt er-
wachsen. Auch auflerhalb des Klerus geniefit mancher groflie Hans alle
Vorteile hoher Wiirde. Doch niemals ohne eine Biirde, die einem edlen
Faulherzen unverniinftig schwer erscheinen wiirde. Dem Priester allein
ist in dieser Narrenzeit und in diesem Narrenlande beides beschert:

OTIUM CUM DIGNITATE.

Das bleibt denn wohl das Wesentliche an der Sache. Ehrliche kleine
Dummképfe, dumme kleine Spitzbuben hat es schon im altigyptischen
Klerus gegeben. Aber grofle, edle, schonheitstrunkene, weltlose Herzen
haben sich von jeher zur heiligen Stitte unwiderstehlich gezogen ge-
fiihlt. Das ist mir die Idee des Priestertums. Und so wird’s wohl da-
bei bleiben in saecula saeculorum. Amen.



	Über Pfaffen

