
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 7

Artikel: Über Pfaffen

Autor: Hildebrand, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


511

Uber Pfaffen

Von Rudolf Hildebrand

Es gibt ehrliche Pfaffen. Die glauben an das, was sie predigen, und
leben auch selbst danach. Sie sind zumeist ein wenig dumm. Thomas

von Aquino war ein Mann von Geist und dabei ein ehrlicher Priester.
Aber er lebte zu einer Zeit, da die Sonne sich noch um die Erde drehte.
Zeremonien beiwohnend, habe ich wohl bei mir gedacht : wie muß das

doch schön gewesen sein vor 700 Jahren, als ein St. Thomas diese selben

heiligen Funktionen versehen konnte Nicht als ob nicht auch heutzutage
mitunter ein intellektueller Mensch am Altare wirkte; doch ein solcher
ist gewöhnlich in puncto Ehrlichkeit kein Heiliger. St. Thomas dagegen,

jetzt von neuem geboren, würde Kanzeln und Altären so weit wie möglich

aus dem Wege gehen. Er würde, heute wie damals, einsehen, daß

keine Erfahrungswissenschaft das Rätsel des Daseins löst. Jedoch er
würde auch die hoffnungslose Verquickung des christlichen Dogmas mit
überholter Physik und Geschichte einsehen. Er würde also kein Naturalist

sein, aber auch kein gläubiger Christ.
Nach meiner Erfahrung ist die große Mehrheit des Klerus ehrlich.

Der Mehrheitsmensch ist überhaupt intellektuell ehrlich: er läßt es

sich zeitlebens niemals einfallen, die ihm von Jugend auf eingeprägten
Lehren zu bezweifeln. Sie sind ihm selbstverständlich. Er ist sogar
imstande, sie für angeborene Ideen zu halten. Vergleiche das Etre
Suprême und die Immortalité der vernünftigen Seele! Und die ganze
« Natürliche Theologie »! Also das Dogma der Kirche anzuzweifeln, ist
den meisten Pfaffen physisch unmöglich. Ich kann mir leichter einen

grasfressenden Löwen vorstellen als einen in Irland erzogenen Priester,
der nicht das ganze Dogma mit allem Blute als seine selbstverständliche
Geistesnahrung verschlänge. Joseph Mc Cabe, der « Rationalist » und
abgefallene Priester, ist zwar von Hause zu fünfzig Prozent irisch. Doch
seine hysterische, unglaublich oberflächliche Vielschreiberei gegen die
Kirche beweist, wie es in seinem Herzen aussieht. Dieser Mc Cabe

und seinesgleichen sind wahre Häretiker im guten alten Sinne des

Wortes, wo nämlich Häresie Sünde ist. Aut Catechismus - aut materia-
lismus! Ein Drittes gibt es nicht, und das Gewissen pocht.

Sodann strebt der ehrliche Pfaffe im ganzen, seiner Lehre selbst



512 Rudolf Hildebrand

nachzuleben. Nicht daß er sich der Abtötung, Weltentsagung und
Selbstverleugnung in die Arme würfe. 0 nein; diese Tugenden werden
zwar vielleicht von Jesus, nicht aber von der Moraltheologie verlangt.
Der ehrliche Pfaffe tut nur - oder versucht doch, ehrlich zu tun -, was

zur Rettung seiner Seele notwendig ist. Es ist eigentlich kein Tun,
sondern ein Unterlassen : das Unterlassen der schweren Sünden, welche

- unbereut — Höllenstrafe nach sich ziehen. Also er zelebriert seine
Messe ohne schwersündliche Fehler, betet sein Brevier desgleichen,
betrügt nicht geradezu, stiehlt nicht, betrinkt sich nicht eigentlich und
beobachtet die Keuschheit - oder bemüht sich doch ehrlich. Die
Bemühungen sind nicht immer erfolggekrönt, was ja auch bei der nicht
gerade asketischen Lebensweise der meisten kaum zu erwarten wäre.
Allein, wenn der ehrliche Priester sich gegen die Keuschheit versündigt
hat, so macht er dies sofort wieder gut. Das heißt, er beichtet einem

Mitbruder, oder - wenn keiner gleich zur Stelle - er « erweckt Reue »,

bevor er die nächste Messe zelebriert. Denn im « Stande der Sünde » zu
zelebrieren, wäre das schwerste der Verbrechen: Gottesraub.

Die Sünde des ehrlichen Pfaffen ist ganz und gar echte Sünde:
bewußte Übertretung des als solches anerkannten göttlichen Gebotes. Der
Ehrliche ist aber dabei stets nur Gelegenheitssünder oder
Schwachheitssünder. Keineswegs ist ihm die Sünde Lebensprinzip. Sogleich
nach Büßung der sündigen Lust stellt sich die Reue ein. Jedesmal hält
der zerknirschte Sünder seine diesmalige Reue für dauerhafter als die
vorige, seinen diesmaligen Vorsatz für definitiv wirksam. Er glaubt ja

an das Dogma, welches besagt, daß ein gegebener Mensch unter
gegebenen Umständen so, aber auch anders wollen könne. Obgleich
Machwerk eines allmächtigen und allwissenden Gottes, hat der Mensch
doch einen « freien Willen », damit nicht etwa die Schuld seiner Untaten
auf den Schöpfer falle.

So fließt das Leben des Ehrlichen dahin in beständigem Glauben und
solider Moral mit gelegentlichem Sündenfalle, welchem dann reuige
Zerknirschung auf dem Fuße folgt.

*

Nun aber gibt es leider Gottes auch sündige Pfaffen. Ich meine hier
die, welche nicht — wie die Ehrlichen — gelegentlich einer übermächtigen
Versuchung erliegen, sondern solche, welche die Versuchung geradezu
lieben und aufsuchen. Sünder aus Prinzip. Sie leben in statu peccati.

Bei den Sündigen steht der Glaube ebenso unbezweifelt fest wie



Uber P faff en 513

bei den Ehrlichen. Aber sie sind leichtsinnig. Sie denken: es wird ja
wohl noch Gelegenheit zur Buße geben vor dem Tode. Und wenn man
schließlich in die Hölle kommen sollte : vielleicht ist die Hölle gar nicht
so furchtbar schrecklich, wie einige Theologen behaupten.

Des sündigen Pfaffen Predigt ist ohne Heuchelei. Er glaubt wörtlich
an jedes Wort, das er vorträgt. Allein sein Leben ist ein zusammenhängendes

Als-Ob. Der Pfaffe ist ja einmal professionell nicht nur
Gottvermittler und Lehrer, sondern auch Vorbild. Er ist von berufs-

wegen ein guter Christ, d. h. mindestens ein Nichtschwersünder. Und
wenn er das nicht ist, so muß er doch so tun, als ob er es wäre, oder
sein Amt verlieren.

Die Sündigen - mit einem Worte - glauben an ihre Lehre, leben aber

nicht danach.
*

Vereinzelt findet man Pfaffen, welche keinen Glauben haben und auch

nicht nach dem Glauben leben. Inbezug auf beides tun sie natürlich
so als ob. Bei ihnen ist also Predigt sowohl wie Leben reine und
unverdünnte Heuchelei. Auf deutsch muß man sie Betrüger nennen. Ihre
Wahre Weltanschauung ist platter Materialismus und Hedonismus.
(< Laßt uns essen und trinken...» Die betrügerischen Pfaffen
verbleiben im geistlichen Stande nur, weil sie entweder zu träge oder
unfähig sind, etwas anderes anzufangen. Gebt solchen Pfaffen eine
Faulrente, und abfällt das geistliche Kleid.

*
Da hätten wir die drei Hauptklassen: Ehrliche (glauben und leben

nach dem Glauben); Sündige (glauben, aber nicht danach leben);
Betrügerische (tun beides nicht). Nach meiner Schätzung - auf Erfahrung

gestützt - hat man unter hundert Pfaffen etwa fünfundneunzig
ehrliche, vier sündige und einen betrügerischen.

Nun gibt es aber noch eine vierte und letzte Art. Die kommt freilich
so selten vor, daß sie sich kaum als Art bezeichnen und prozentual gar
nicht ausdrücken läßt. Nämlich unter tausend oder auch unter
zehntausend Pfaffen findet sich wohl einer, der keinen Glauben hat und doch
nach dem Glauben lebt. Als philosophischen Pfaffen kann man ihn
bezeichnen.

Der philosophische Pfaffe ist nicht gottselig. Er hält Gott für eine
Fabel. Allein er ist auch nicht weltselig. Er hält die Welt für einen zu
überwindenden Trug.



514 Rudolf Hildebrand

Gewöhnlich liebt ein philosophischer Pfaffe seinen Stand. Der geistliche

Stand - zumal in einer Dorfpfarre - gibt ihm die Möglichkeit,
ohne irdische Sorgen sich ganz der trägen Beschauung zu widmen, die
dem Philosophen so lieb und auch so nötig ist. Das einzige, was er
seinem Pfarramte vorziehen würde, wäre die absolute Faulpension, d. i.
ein gesichertes Einkommen ohne irgendwelche Gegenleistung.

Die Nichtigkeit weltlicher Bestrebungen klar durchschauend, gibt
der philosophische Pfaffe ein leuchtendes Beispiel eminent
christlichbuddhistischer Weitverneinung. Und das in völlig natürlicher und

ungezwungener Weise. Er wird dadurch seinen Mitpfaffen ein Gegenstand

des Neides und der Gehässigkeit. Des Neides, weil der Niedere
stets den Höheren beneidet; der Gehässigkeit, weil das Volk Vergleiche
anstellt zwischen der weitabgewandten Lebensführung des Philosophen
und den luxuriösen Autos, schwellenden Polstern und saftigen Speisen
der weltseligen Pfaffenschaft.

Sonderbarer- und glücklicherweise kommt der Philosoph nicht leicht
in den Verdacht der Ketzerei. Denn daß seine Praxis auf einer anderen
Theorie beruhen könnte als auf der Vollkommenheitslehre der Kirche,
kommt weder dem Klerus noch dem Volke in den Sinn. Überhaupt ist
das moralisch Gute dem dogmengläubigen Menschen nur durch religiöse
Dogmen erklärbar. Die weltsehgen Gottseligen können dem weltlosen
Gottlosen seine Gottlosigkeit nicht zum Vorwurf machen. Ihr Intellekt
ist der Leistung nicht fähig. Und wenn der weltlose Gottlose ihnen mit
nackten Worten erklärte: ich bin ein Atheist, so würden sie das für
Scherz oder für absonderliches Gerede halten.

Das Leben des Philosophen ist - cum grano salis! — ohne Heuchelei.
Jedoch ist seine Predigt davon nicht ganz frei, wenn man sie nämlich
im Wortsinne versteht, wie doch das Volk tut. Der Philosoph predigt
von Gott, Schöpfung, Seele, Weltgericht, Unsterblichkeit, Gnade,
Sünde, Tugend, Willensfreiheit, und glaubt selbst an nichts von
alledem - in dem Sinne, wie seine Gemeinde diese Worte versteht. Der
Prediger tröstet sich dabei mit dem Gedanken, daß man die wahre Lehre
Christi (oder des Buddha) einer Menge nicht anders als in allegorischer
Einkleidung nahebringen könne. Er sagt sich, die Leute könnten
metaphysische Lehren nur mythisch (d. h. verzeiträumhcht, vergeschicht-
licht) erfassen. Es sei zwecklos, direkt herauszusagen, daß Gerechtigkeit,
Menschenliebe, Weltverzicht sich als Ausfluß tieferer Weisheit ganz

von selbst ergäben. Das würden die Leute nicht fassen. Aber daß eine



Uber Pfaffen 515

allmächtige Persönlichkeit im Jenseits strafe und belohne, das könnten
sie fassen. Womit eben der praktische Erfolg erreicht sei, usw.

Dazu kommt, daß sich der philosophische Prediger sehr wohl etwas
denkt bei den Allegorien, die er vorträgt. Unsterblichkeit z. B. ist ihm
zwar nicht das zeitliche Überleben einer individuellen vernünftigen
Seele, wohl aber das ewige Sein des unvorstellbaren Dinges an sich,
welches sich in der Vorstellung kausalbedingt, zeitlich-räumlich
auseinandergezogen und in einer Vielheit von Individuen darstellt. Freiheit
ist ihm die intelligible Freiheit unseres Wesens außerhalb der
Erscheinungswelt. Gnade ist ihm die Erleuchtung, welche den Weisen
und Heiligen zum Weltverzicht führt. Sünde ist ihm das Leiden,
welches man verursacht. Weltgericht ist ihm die Wahrheit, daß man
durch Verletzung anderer Wesen sich selbst verletzt, oder daß das Böse

und das Übel eines und dasselbe sind: zugleich Schuld und Buße,

zugleich Müh und Weh, Tun und Leiden. Erbsünde ist ihm die Weltlust,

die von der Welt betrogen wird.

Endlich sagt man sich wohl noch, daß ein Religionslehrer in Europa-
Amerika eben nur die Wahl habe zwischen Stillschweigen und Alle-
gorisierung. Der Stachel bleibt freilich, daß man die Allegorie nie als
solche vortragen darf, sondern immer nur als wörtliche Wahrheit.
Sonst ist es eben um ihre ganze Wirkungskraft geschehen. Das Abendland
ist noch nicht reif zum Buddhismus. Der abendländische Mensch hat

nur die Alternative von Gottesglauben und ödem Mechanizismus. Bis

jetzt ist man dort am besten daran, wo die Kirche noch Einfluß hat.
Außerhalb ist gar so viel Haltlosigkeit und Trostlosigkeit.

Persönlich muß ich dem Philosophen einigermaßen beistimmen. Ein
bissei Religion ist höchst wünschenswert, teils als Lebensnottrost und
teils als Sittenstandarte. Nicht als ob ich glaubte, Religion könne das

Herz des Menschen bessern. Oh, keineswegs! Aber das Betragen kann

sie bessern. Sie kann seinem Egoismus Motive vorstellen, die ihn in
nützliche Richtung ziehen. Gerechtigkeit üben der himmlischen
Bezahlung wegen ist moralisch nicht besser als Ungerechtigkeit üben
irdischer Bezahlung wegen. Beides mag aus genau dem gleichen Egoismus

entspringen. Aber soziahsch ist ein Unterschied da.

*

Man beneidet die Ehrlichen und sogar die Sündigen um ihre
sophismenfreie Lehrunschuld. Man beneidet vielleicht selbst den
Betrüger, der frisch von der Leber weg lügt.



516 Rudolf Hildebrand

Denn des Philosophen schwerster Gang ist der auf die Kanzel. Er
hat sich jedesmal vorgenommen und vorbereitet, diesmal eine ehrliche
Predigt zu halten. Doch sonderbar! Wenn er seinen Text verlesen, den

Eingangsspruch deklamiert hat und seiner Schäflein Ohren an seinen

Mund gebunden fühlt, so werden alle Vorsätze zu Wasser. Der Philosoph

gerät unter die Räder seines geistlichen Amtes. Er wird
konventioneller Prediger. Er sagt nicht, was er hatte sagen wollen, sondern

was die Gelegenheit erfordert. Er schwelgt in Orthodoxie mehr als

seine orthodoxen Mitbrüder. Er vermeidet absichtlich (wie es scheint)
alle vagen, zweideutigen Ausdrucksweisen, die etwa vermuten lassen

könnten, daß er eine Fabel nicht ganz wortwörtlich, physisch und
historisch, verstünde. Nicht von der Pein der Hölle redet er, sondern

vom Feuer. Nicht vom bösen Geiste, sondern vom Teufel. Nicht von
Unsterblichkeit, sondern von Auferstehung des Fleisches. Nicht von
ewiger Gerechtigkeit, sondern von Gerichtssitzung und Sonderung der
Schafe und Böcke. Nicht von Glorie und Eingehen in selbige, sondern

von Himmel und Himmelfahrt mittelst Wolke.

Einmal im Gange, fällt die Predigt gar nicht schwer. Und nach der
Predigt kommt ein Gefühl seliger Erleichterung: hast du wieder einmal

für eine Woche deine Pflicht getan — Das Leichtgefühl hält an bis

Mittwoch oder Donnerstag, schwächer und schwächer werdend. Dann
kommt ein neues Schwergefühl, schwerer und schwerer bis zum
nächsten Kanzelgang, wo die Füße bleiern scheinen und nur mit höchster

Nervenanstrengung zum Dienste gezwungen werden.

Ja, es gibt ehrliche Pfaffen. Doch alles nach Art und Ordnung.
Pfaffenehrlichkeit ist nicht wie anderer Leute Ehrlichkeit.
Pfaffenphilosophie ist eine sonderliche Philosophie.

#

So ein seltener Vogel nun auch der Philosoph im Priesterkleide ist,
so stellt sich doch in ihm das Pfaffenwesen am reinsten dar. Die anderen

Typen verkörpern nur besondere Seiten des Pfaffentums. Der Philosoph
ist der Typus — oder die Platonische Idee - des Pfaffen überhaupt. Er
ist Pfaffentum verkörpert.

Er trägt folglich das Wesen der Einzeltypen in sich in ihrer Reinheit
und schönsten Harmonie zur Idee.

Der Philosoph ist ein ehrlicher Mann. Doch nicht in dem gemeinen,
erdlichen Sinne, wie die ehrlichen Hack- und Heckenpriester ehrlich
sind. Mit höherer Bewußtheit erhöhen sich alle Tugenden, wodurch



Uber Pfaffen 517

sie freilich dem trüben Blick der All-Gemeinheit lasterähnlich
erscheinen.

Der höhere Mensch ist mehr auf sich selbst gestellt und angewiesen
als andere Leute. Nicht weil er mehr Egoist wäre, sondern weil er mehr
Individuum ist. Gerade deshalb auch fällt es schwer, über den
philosophischen Pfaffen abstrakt zu diskutieren. Je mehr der Mensch Massenmensch,

desto mehr wird er zum bloßen Begriff. Doch je mehr
Individuum, desto mehr wird er Typ. Kann der liebe Leser wohl diesen

(himmelweiten) Unterschied erfassen zwischen dem Begriff Mensch
und dem Typ Mensch? Ich kann auch sagen: zwischen abstrakter
Idee und platonischer Idee? - Ein ganz großer Genius hat vom Begriff
Mensch so wenig, daß man ihn - abstrakt geredet - fast als eine andere

Species betrachten müßte. Er fällt unter den Begriff nur noch, insofern

er zweibeinig, federlos und rational ist. Aber er verkörpert den Typ
Mensch in nahezu vollkommener Weise, so daß er mehr Mensch ist
als andere Menschen : Nil humani a me alienum puto. Sonderbar, wie sich

im Genius Diesseits und Jenseits nicht gegenseitig auffressen. Er ist
der allerdiesseitigste Mensch, der weltwachste, kausalitätsbewußteste,
rationalisierendste Mensch — aber er ist auch der wahrhaft Träumende
(der im Traume weiß, daß er träumt), der Verstehende (der mehr
versteht, als Begriffe fassen können). Er ist der Freie. Höchste Persönlichkeit

tötet alle Selbstsucht. Der Allervereinzelteste wird zum sv xat
irâv.

Wenn ich mich nicht gar zu übel ausgedrückt habe, ahnt der Leser

jetzt, wieso der philosophische Priester recht eigentlich Urpfaffe ist.
Das Wunder kommt halt zustande durch das Zusammentreffen von
Genialität mit heiligen Weihen.

So ein Prachtpfaffe nun ist absolut ehrlich gegen sich selbst. Er kann

nicht anders. Denn er muß zu viel mit sich selbst leben. Er macht sich
selbst keine Flausen vor. Er könnte es nicht, wenn er wünschte. Dazu

ist sein Denken zu unabhängig von seinen persönlichen Interessen.
Er kann nicht, wie der gemeine Mann, jeden x-beliebigen Satz glauben,

nur weil solcher Glaube irgendeine Beziehung zu persönlichem Streben
hätte. Der Hochpfaffe lebt zwei Leben, ein intellektuelles und ein
stomachelles. Und bei ihm geht die Nummer 1 der Nummer 2 vor,
während beim gemeinen Pfaffen das Intellektuelle vom Magen aus in
Bewegung gesetzt wird (als dessen Hilfsapparat).

Jede Tugend hat ihr Laster in dieser sündigen Welt. Wo die
Pfaffenehrlichkeit bis zur reinen Selbsterkenntnis gesteigert ist, da tritt auch



518 Rudolf Hildebrand

die altberühmte Pfaffenheuchelei am reinsten auf. Je ehrlicher der
Mensch mit sich selbst ist, desto weniger kann er sich anderen gegenüber

als das geben, was er ist. Er würde sonst teils mißverstanden,
teils gekreuzigt werden. Im wahrhaft großen Pfaffen fallen eben Diesseits

und Jenseits zusammen. Er ist der wahre Pontifex. Er ist lebendige
Brücke. Die ganz große Ehrlichkeit: das ist die ganz große Heuchelei.
Mit den Klassifizierungen der gemeinen Menschheit langt man hier
nicht mehr aus.

Entsprechend verhält es sich mit der Sünde. Der große Pfäff, der
alles durchschaut (und also auch weiß, daß Dasein an sich selbst Sünde

ist), ist der allergrößte Sünder. Er sündigt mit klarstem Bewußtsein.
Er sündigt mit jedem Bissen irdischer Nahrung, die er zu sich nimmt.
Er sündigt in all seinem Tun; und würde auch sündigen, wenn er in
allem das Gegenteil täte. Er sündigt, indem er seine Gemeinde belügt.
Er würde aber noch schwerer sündigen, wenn er sie durch Nichtlügen
betrügen würde. Er huldigt dem Urpfaffengrundsatz : Der Zweck heiligt
die Mittel. Er muß diesem Satze huldigen, da er doch der Sündhaftigkeit

aller nur denkbaren Mittel sich so klar bewußt ist.
Indem so der Hochpfaffe schwerer sündigt als andere Leute, erlöst

er die Welt von der Sünde. Er sündigt im Allerkleinsten mit klarem
Sündenbewußtsein. Dieses Bewußtsein aber ist zur Sündenflucht
erfordert. Hohe Bewußtheit bedingt hohe Faulheit. Weltfaulheit, Welt-
verlachung. So ein großer Sünder ist der große Heilige. Er sündigt
nur noch, wo es absolut unvermeidlich ist.

In der Sünde schlagen sich Intensität und Phänomenalität gegenseitig

tot. In diesem Jammertale ist ein Heiliger ein Mann, der nur sehr

wenig, dafür aber höchst intensiv sündigt. In der Intensität, wo der
Sünder die Sünde in ihrem ganzen Wesen erkennt, liegt die Möglichkeit

der Erlösung. Je individueller die Sünde, desto klarer ist sie zwar;
aber auch desto unschädlicher und erlösungsnäher. Einem Heiligen
ist es fast ganz unmöglich, sich gegen seine Mitmenschen zu
versündigen. Denn erstens schließt er ja ihr Wesen in sich (als Menschtyp)
und Volenti non fit iniuria; zweitens aber, wenn schon ein Heiliger
etwas täte, das bei anderem Täter Unrecht wäre, so sollte sich doch in
diesem Falle der darunter Leidende hochgeehrt fühlen, von einem

Heiligen mißhandelt zu werden. Es ist z. B. eine hohe Ehre, von einem
Christus aus einem Tempel hinausgeprügelt zu werden.

Klare, kalte, träge Einsichtssünde ist die Sünde des Heiligen; trübe,
warme, energische Absichtssünde die des gemeinen Sünders. Indivi-



Uber Pfaffen 519

dualismus und Egoismus sind mit Bezug auf Sünde und Welterlösung
entgegengesetzte Pole. Volkstümlicher: Kopf und Herz sind hier die
Gegensätze. Reiner Kopf kann zwar überhaupt nicht sündigen - weil
er nichts will und nur ästhetisch betrachtet. Doch in diesem purgatorio
ist der Kopf - leider Gottes - Herzerscheinung. Er kann nicht denken
ohne Blutfluß; und ohne Herz kein Blutfluß. Er kann also nicht umhin,
zuweilen zu sündigen. Und wenn der Kopf sündigt, das ist viel schlimmer,

als wenn das Herz sündigt - welches doch nun einmal von Natur
und berufswegen Sünder ist. Das arme Herz bringt einen Kopf hervor,

um sich darin in seiner ganzen Abscheulichkeit zu spiegeln und von
sich selbst anekeln zu lassen zwecks Abtötung sündiger Lust.

Sehr metaphysisch, lieber Leser. Aber ein Pfaffe ist halt
Berufsmetaphysiker, Berufsallegoriker, Berufsheuchler - wenn wir das Wort
jetzt recht verstehen. Und das wäre noch gar nicht so schlimm, wenn
man nicht dazu noch von berufswegen ein guter Mann sein müßte.
Die Heuchelei wird, je berufsmäßiger, desto liebevoller. Allein mit
der Tugend verhält es sich leider genau umgekehrt. Theorie und Praxis
verhalten sich im Pfaffenleben wie Scylla und Charybdis. Schiffbruch
muß gelitten werden, so oder so. Hartherzig, lieblos, recht innerlich
bös sind Pfaffen, denen der Beruf das Gewissen ersetzt. Legal gesinnt
sind sie und übler Schandtat fähig, wenn es nur ohne « Schwere Sünde »

geschehen kann. So ein Pfaff kann mit ruhigem Gewissen ein Tier — ja,
wohl auch einen Menschen — verhungern lassen oder sonst zu Tode
quälen. Er bleibt dabei im « Stande der Gnade » und beichtet die Schandtat

nicht. Jedoch würde er sich als gefallen und höllenwürdig fühlen,
wenn er etwa einmal ohne causa gravis das tägliche Breviergebet
unterließe.

Nun verhält sich die Sache unlogischer- aber tatsächlicherweise so.
Der Allgemeinheitsmensch hält seine Rationalisierung einer gegebenen

Verhaltungsweise für die einzig mögliche, und andererseits Tugend für
nur aus seinem Dogmensystem erfließend. Tugend und Ketzerei sind
ihm unvereinbar. Wo er beide zusammen erblickt, erklärt er entweder
die eine oder die andere für scheinbar. Bis auf seine Vorurteile sind ihm
alle Sätze sowohl bejahbar wie verneinbar. So ist z. B. dem patriotischen
Amerikaner jeder Bolschewist ein Scheusal. Dessen edelster Tat würde

er ein niedriges Motiv unterschieben. Und wen man für einen Erz-
bösewicht hält, dem spricht man die Aufrichtigkeit der Uberzeugung
ab, wenn er sich noch so orthodox gebärdet.

Schlimmer als der Verdacht des Konkubinates vereint mit dem der



520 Rudolf Hildebrand

Trunksucht ist der Verdacht der Ketzerei. Diesen letzteren Verdacht
würden jene Exzesse nur in extremen Fällen erregen. Doch direkte
Pflichtvernachlässigung würde den üblen Geruch gar bald aufrühren.
Denn da ließe sich die Schwäche des Fleisches nicht mildernd in
Betracht ziehen. Also ein Pfaffe, der offenbar kein Brevier betet, ist offenbar

ein Ketzer. Analog verhält es sich mit einer Unzahl kanonischer
Gesetze, welche sub gravi verpflichten. Somit ist Heuchelung kanonischer

Gewissenhaftigkeit unerläßlich.
Hier treten nun Herzensgüte und Tugend, Mensch und Amt,

Philosophie und praktische Mystifizistik in einen gar peinlichen Gegensatz.

Es scheint, als ob ich mir widerspräche. Ich weiß es wohl. Aber
es hält schwer, dem Laien einen Begriff von etwas zu geben, davon

man selbst ein wenig mystifiziert wird. Wer lange Jahre im heiligen Amte
durchlebt hat, in dem vermenschlicht sich der Priester. Alte Pfaffen
sind human. Aber es verpriestert sich zugleich der Mensch. Die Seele

wird immer chemisch-homogener, so daß man schließlich selbst die
Elemente nicht mehr auseinanderhalten kann. Was man ewig tut,
daran glaubt man schließlich. Ein älterer Priester kann sich nicht mehr
verkleiden.

Vielleicht gibt folgendes eine einigermaßen zutreffende Idee von der
Wirklichkeit. Des philosophischen Pfaffen Leben ist frei von jeglicher
Heuchelei, soweit es sein Leben ist. Soweit es sich aber in Gesichts- und
Hörweite anderer Leute abspielt, ist es nichts anderes als Heuchelei.
Im Zustande des Eigenlebens ist er ein edler Mensch. Gesehen oder

gehört, ist er ein tugendhafter Priester. Nun kann man keinem
Mitmenschen ein Gutes antun, ohne mit ihm irgendwie in Berührung zu
treten. Und darin besteht nun eines edlen Pfaffen Unglück, daß sich
seine Herzensgüte nur durch Tugendhaftigkeit (also heucheleiverfälscht)
äußern darf.

Es ist nicht wahrscheinlich, daß auch das Unwahrscheinlichste
nicht einmal im Laufe der Jahrtausende eintreten sollte. Daher läßt
ein edler Pfaff nur schwer die Hoffnung fahren, einmal einen Freund

zu finden, zu dem er menschlich reden könnte. Doch ist zu fürchten,
daß wenn ein so geeigneter Mensch (sei es Priester, sei es Laie) je in
seinen Gesichtskreis träte, die zwei sich doch ewig fremd bleiben würden.
Denn es ist so eine gewisse Atmosphäre um uns herum.

*

Wenn ein so intelligenter Mann wie Einstein nur in beschränktem
Maße der Philosophie fähig ist, was sollen wir da vom dürren Volks-



über Pfaffen 521

ganzen erwarten? Nun gibt sich aber das Volk fortschreitend immer

weniger mit den alten Fabeln zufrieden. Die Popularisierung der
Naturwissenschaften macht es den Leuten immer mehr unmöglich, ihr
metaphysisches Bedürfnis in der alten Weise zu befriedigen. Sobald das

Volk dahinter kommt, daß die Allegorie nicht wörtlich zu nehmen ist,
so ist sie ihm sogleich einfachhin Lüge. Nicht etwa Allegorie. Lfm eine

Allegorie als solche aufnehmen zu können, muß man imstande sein,
die darin ausgedrückte Wahrheit auch durch reine Begriffe zu erfassen.
Das Volk kann metaphysische Allegorie ebensowenig verstehen wie
Ironie. Beides sind ihm entweder Ausdruck wörtlicher Wahrheiten oder
wörtlicher Lügen.

Zwischen solchen Sachverhalten eingeklemmt, steht man als

philosophischer Pfaff. Man weiß, daß es ohne « Opium für das Volk » nicht
geht. Man weiß aber auch, daß die alte Opiumsorte stetig an Betäubungskraft

verliert.

Man hat mir eingeworfen : warum es nicht mit dem Buddhismus
versuchen? Der hat erstens seine Eignung zur Volksreligion genugsam
erwiesen und ist zweitens nicht wesentlich mit Geschichte und Physik
verquickt wie das Christentum. Darauf wäre zu sagen: Nummer 2

gilt allerdings von der reinen, esoterischen Lehre hochintelligenter und
hochkultivierter Bikshus. Doch die wird niemals Volksreligion. Das
buddhistisch gläubige Volk hat seine Fabeln genau so gut wie das christlich

gläubige, kommunistisch gläubige oder irgendeine andere gläubige
Masse. Und genau so gut wie jetzt die « Aufgeklärten » in China unsere
Himmel- und Engelfabeln verlachen, würden es die « Aufgeklärten »

im Westen mit den orientalischen Seelenwanderungs- und Shinfabeln

tun; obgleich die letzteren (was allerdings starke Betonung verdient)
selbst nach der Auffassung des Volkes keine wesentliche Beziehung zur
heiligen Lehre haben und füglich nicht dogmatisch verpflichten.

*

Nun, trösten wir uns. Des Pfaffen Dilemma ist schließlich nur das

allgemeine Daseinsdilemma. Dasein heißt sündigen. Jeder sündigt nach
seiner Weise. Der Metzger wie ein Metzger, das Schreibmaschinen-
fräulein wie ein Schreibmaschinenfräulein, der Pfaffe wie ein Pfaffe.
Des Pfaffen Sünde aber heißt Heuchelei.

Im ganzen Sündenkomplex trägt immer eine Sünde die andere. Das
heißt : erzwingt, erleichtert, ermöglicht und bestraft die andere. Schinkenessen

ist indirektes Schweineschlachten, wie Wilhelm Busch bemerkt.



522 Rudolf Hildebrand

0 bitte, eine Minute über Wilhelm Busch! Was war mir das doch

jüngst eine Freude, als ich in seinen Briefen las Jetzt erst verstehe ich
die Quelle seines urherzigen Humors. Pessimismus und Resignation!
« Der gute und der böse Dämon empfangen uns bei der Geburt, um
uns zu begleiten. Der böse Dämon ist meist der stärkere und der
gesundere ; er ist der heftige Lebensdrang. » « Der natürliche, unverdorbene
Mensch, also besonders das Kind, muß überwiegend böse sein; sonst
ist seines Bleibens nicht in dieser Welt. » « Die Jagdlust ist ein Stück
Lebenslust. Sie ist eine Übung der Daseinsbedingungen: List, Scharfblick,

Kraft, Gewandtheit, verbunden mit dem Reiz der Grausamkeit.
Sie ist folglich natürlich, folglich bös. »

Natürlich, folglich bös. Naturam si sequemur ducem, nunquam aber-
rabimus. Am besten folgt man immer seinem eigenen bösen Dämon, da

doch nun einmal in dieser Welt gesündigt sein muß. So trägt man
seine Daseinsschuld in der gelindesten Weise ab. Also wer einmal den
Beruf zum Pfaffenleben in sich spürt, der soll in Gottes Namen die

Heiligen Weihen empfangen und dann leben — das heißt also: sündigen

- wie ein Pfaffe. Und je echter, desto besser. Nichts geht über die Natur.
Wenn man sich so manche Pfaffen betrachtet, muß man sich wahrhaftig

sagen : Gott sei Dank, daß der Mann ein Pfaffe ist Schopenhauer
zitiert irgendwo jemanden in dem Sinne, daß der ein schlechter Kerl
sein müsse, der lediglich durch Religion gut sei, nicht aber von Natur.
Solcher Kerle gibt es überall. Und im Pfaffenstande sind sie am
unschädlichsten; nämlich auf wirksamste Art gezähmt, bemaulkorbt.

So danken wir Gott für die Klerisei. Was mich persönlich betrifft, so
bin ich froh, dem göttlichen Rufe gefolgt zu sein. Samuel! Samuel! -
Rede, Jahwe, Dein Knecht höret! - In welchem anderen Berufe hätte
ich wohl — und zumal im optimistisch-ernsten, weltgenarrten Amerika -
so reichliche Gelegenheit, in heiliger Trägheit göttliche Stimmen zu
vernehmen?

A propos Amerika! Die alte Kirche hat hier im Lande der Nicht-
denker noch eine lange Zukunft. Die Mythologie geht bei unseren
protestantischen Brüdern in die Brüche, aber noch lange nicht bei uns.
Der Bibelfetischismus samt « Geist und Wahrheit » hat sich selbst bei
diesen Idololatern überlebt. Aber das kommt vorderhand noch dem
zäheren und psychologisch besser begründeten Katholizismus zugute.
In Europa hat der Priester seine liebe Not mit edlen Jünglingen in
Glaubenszweifeln. Die haben intellektuelle Schwierigkeiten mit dem

Dogma, womit ihnen emotionell — und subjektiv auch rationell - alles



Uber Pfaffen 523

Gute und Schöne untrennbar verbunden ist. Nun bin ich aber im ganzen
in Amerika sechs Jahre lang seelsorgerisch «tätig» gewesen, und mir
ist — ich kann's mit Bestimmtheit behaupten — auch nicht ein einziger
Fall von Glaubensschwierigkeit bei einem Katholiken vorgekommen.

O alte Pfafïenherrlichkeit Du Goldene wirst wohl niemals
wiederkehren! - Doch die alte Herrlichkeit hat auch ihre Kehrseite gehabt.
Damit konnte sie unter Umständen einem philosophisch angelegten
Pfaffen ganz übel ins Gesicht springen. Da hat's manchmal nach Schwefel

gestunken. Sodann aber ist von den alten Privilegien doch noch ein gut
Teil am Leben geblieben. Glücklicherweise gerade diejenigen, daran
einem intellektuellen Manne besonders gelegen ist. Es gibt auch außerhalb

des Priesterstandes edle Faulenzer. Doch die erfreuen sich nur
selten der geistigen Vorteile, welche aus der Achtung der Umwelt
erwachsen. Auch außerhalb des Klerus genießt mancher große Hans alle

Vorteile hoher Würde. Doch niemals ohne eine Bürde, die einem edlen

Faulherzen unvernünftig schwer erscheinen würde. Dem Priester allein
ist in dieser Narrenzeit und in diesem Narrenlande beides beschert:

OTIUM CUM DIGNITATE.
Das bleibt denn wohl das Wesentliche an der Sache. Ehrliche kleine

Dummköpfe, dumme kleine Spitzbuben hat es schon im altägyptischen
Klerus gegeben. Aber große, edle, schönheitstrunkene, weltlose Herzen
haben sich von jeher zur heiligen Stätte unwiderstehlich gezogen
gefühlt. Das ist mir die Idee des Priestertums. Und so wird's wohl dabei

bleiben in saecula saeculorum. Amen.


	Über Pfaffen

