Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 7

Artikel: Internationale Gerechtigkeit

Autor: Croce, Benedetto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

507

Internationale Gerechtigkeit

von Benedetto Croce

Deutsch von Werner Giinther

Wer zum Verstindnis dessen, was man die utilitaristische oder
okonomisch-politische Natur des Staates nennt, einen Anhaltspunkt
fiir seine Betrachtung begehrt, der denke etwa dariiber nach, daf} da,
wo in gegebenen Fillen der sittliche Einzelmensch die Pflicht und das
Recht hat, sein Leben zu opfern, der Staat diesseits dieser Plicht und
dieses Rechtes steht. Auch wer vom ede]sten, dréngendsten und un-
erschrockensten sittlichen Fiihlen beseelt ist, muf}, wenn und insoweit
er ein politisches Werk mit seinem Rat foérdert, leitet und zur Aus-
fithrung bringt, einzig das Wohl des Staates im Auge behalten, mit dem
er sich in jenem Augenblick identifiziert, und keine Bemiihung unver-
sucht und kein Mittel unangewendet lassen, das zu diesem Ziel fiihren
kann. Es mag geschehen, daf} er zuweilen gezwungen ist, das Bestehen
oder das Gedethen des Staates aufs Spiel zu setzen, doch nur aus der
Notwendigkeit des Kampfes heraus oder zur Vermehrung der Macht
durch kithne Unternehmungen. Die Geschichte, die keine Helden
kennt, welche 1ihr Vaterland einer Idee geopfert haben, kennt dagegen
jene, die Tadel verdienten, weil sie die Interessen des Staates, dem sie
als Biirger angehorten, einer Idee oder einem Ideal, ja selbst einem
edlen, der bestimmten politischen Pflicht jedoch fremden sittlichen
Gefiihl unterordneten. Mommsen sagt im Vergleich, den er zwischen
dem Ende Karthagos und demjenigen Galliens, zwischen Hannibal und
Vercingetorix aufstellt, was von den Kénigen und Staatsménnern zu
halten ist, die sich als « Kavaliere » betragen, wo es nétig wire, zur
List zu greifen oder, nach dem griechischen Wort, zu flichen, denn
«wer flieht, wird wieder kimpfen ».

Diesen Erwagungen entspringt die Bestatigung dafiir, dafl die Losung
der sittlichen Probleme menschlichen Zusammenlebens mittelst einer
Ablenkung des Staates und der Politik von der ihnen eigentiimlichen
Natur zu suchen ein logischer Irrtum ist, der gefihrlichen Illusionen
oder zusammenhangslosen und schidlichen praktischen Handlungen die
Bahn eréffnet. Und begreiflich wird das so oft bezeugte Mifitrauen
oder doch die vorsichtige Zuriickhaltung gegen die internationalen



508 Benedetto Croce

Gerichtshofe, die Volkerbiinde, die Aufrufe an die Manner der Regie-
rung gegen Bedriickungen und Vergehen in diesem oder jenem Teil
der Welt. Infolge des politischen Charakters jener Einrichtungen und
jener Minner verwandeln sich die Gerichtshéfe, die Biinde, die an-
gerufenen Mafinahmen, sobald sie in Tatigkeit treten, in Politik der
einzelnen Staaten und geben Wirkungen Raum, die bald nur triigerisch
und eingebildet, bald von den Forderungen des sittlichen BewuBtseins
verschieden sind, bald mit diesen Forderungen wohl iibereinstimmen,
aber aus nicht moralischen Motiven, insofern die Wirkungen nur den
stiarksten Staaten oder den stirksten Verbianden zugute kommen. Alles
Dinge, fiir die Beispiele nicht angefﬁhrt zu werden brauchen.

Und dennoch verzichtet das Menschengeschlecht nicht auf seine
Sehnsucht und sein Verlangen nach einer gerechteren und gesitteteren
und milderen oder menschlicheren Welt, in der allen Rechten Schutz
zuteil wird, jedes gute Werk Hilfe und Ansporn findet, in der die
Néte und Schmerzen immer mehr abnehmen oder in eine hohere
Sphére gehoben werden, die nicht diejenige gegenseitiger Vernichtung
ist; wo der Krieg abgeschafft ist, nicht der metaphysische Krieg, der
dem Leben selber innewohnt, sondern der Krieg, der die barbarische
Sitte des Blutvergieflens, der Gemetzel, der Qualen und Grausamkeiten
fortsetzt. Und es verzichtet nicht nur nicht auf diese Sehnsucht und
dieses Verlangen, sondern ebensowenig auf die Hoffnung und das
sorgende Erwarten, die Staaten méchten sich zu deren Mittlern und
Werkzeugen machen und in ihren Aufgabenkreis vornehmlich die
zivilisatorische Bemiihung aufnehmen, indem sie sich zu «sittlichen
Staaten » oder zu « Kulturstaaten » aufschwingen: eine Bildung oder
Kultur, die dermaflen an die Zustinde der ganzen Welt gebunden 1st,
daf} sie nur durch eine internationale Zivilisations- und Kulturpolitik
sichergestellt oder geférdert werden kann.

Wird man gestiitzt auf die voraufgehenden Erérterungen diesen
Drang und diese Anstrengungen des moralischen Bewufitseins als eitel
und grundlos beurteilen miissen? Das ist nicht die logische Folgerung
aus jenen Erdrterungen; und um so schlimmer fiir sie, wenn es so
wire, denn in diesem Fall wiirden sie gegen eine vollwirkliche und
unzerstérbare oder immer neu erstehende Tatsache verstofien und da-
mit ihre Falschheit erweisen. Jene Erérterungen sind wahr und dieser
Drang und diese Miihen sind heilig und darum unanfechtbar; was
soviel heifit, als die Wahrheit der aus ithnen geschopften theoretischen
Behauptung anerkennen. Die zwei Wahrheiten sind untereinander



Internationale Gerechtigkeit 509

nicht nur verschnbar, sondern, wie es bei allen Wahrheiten der Fall
1st, die eine findet ithre Kraft in der andern, indem sie beide in einer
hshern Wahrheit sich zusammenfiigen.

In der Tat: das Moment des Staates und der Politik ist wohl ein
notwendiges und ewiges Moment, aber ein Moment und nicht das
Ganze; und das Gewissen und das sittlich titige Verhalten sind ein
anderes nicht minder notwendiges und ewiges Moment, das auf das
erste folgt, indem es sich aus und in der Einheit des Geistes entwickelt.
Gewi}, 1st das zweite unzerstorbar, so ist es das erste nicht weniger;
das besagt aber nur, daf} das zweite das erste nicht aufhebt, vielmehr
bestindig iiber ihm seine Wirkung entfaltet, bestindig an seine Pforte
klopft und bestindig sich anhéren und aufnehmen laf3t, wenn es sich
auch dem Gebot unterwirft, das in jener Sphire herrscht. So ist die
Poesie wohl nicht der Gedanke und die Philosophie; aber Philosophie
und Gedanke entfalten ihre Wirkung bestindig neu iiber der Poesie
und klopfen an ihre Pforte und werden aufgenommen von 1hr, die ihre
Stimmen in Poesie, in neue Poesie ummoduliert. In diesem dauernden
Aufgehen der Moral in der Politik, die dennoch Politik bleibt, besteht
der tatsichliche sittliche Fortschritt des Menschengeschlechts, wie im
Aufgehen des Gedankens in der Poesie das Heranreifen einer immer
reichern und tiefern Poesie beschlossen ist, weshalb in einer Beziehung
(in reiner Poesie) Homer, Dante, Shakespeare, Goethe unter sich unver-
gleichbar und selbstherrliche Dichter sind, und in anderer Beziehung
(in der Kulturgeschichte) der eine zum andern sich in einer aufsteigenden
Reihe geistiger Komplexion gesellt. Wie der Dichter, der nicht Be-
griffe, sondern Stimmungen kennt, sich vor Stimmungen findet, die
von neuer Gedanklichkeit durchtrinkt sind, so findet sich der Politiker,
der nur Interessen und Niitzlichkeiten kennt, vor neuen Interessen und
neuen Niitzlichkeiten, die neuen sittlichen Bediirfnissen entsprungen
sind, und er kann sie nicht abweisen und muf} mit ihnen rechnen, d. h.
er muf} jenen neuen Stoff mit den andern und wie die andern auf-
nehmen und ihm durch sein Schaffen politische Form verleihen.

Aus der genauen Bestimmung dieses von den politischen Sittenrich-
tern schlecht bestimmten oder verkehrt dargestellten Verhiltnisses
(wie im analogen Falle von den Befiirwortern einer direkt philosophi-
schen Dichtung, die nicht Poesie, sondern Polemik oder Lehrdichtung
wire) ergibt sich die praktische Folgerung, dafl es nicht geniigt, von
den Staaten und Politikern zum Wohl des ganzen menschlichen Ge-
schlechtes sittlich wertvolle Werke zu fordern, indem man gleichsam



510 Benedetto Croce

auf 1hre Schultern die Last wirft, die die unsern tragen sollen, und von
thnen Anstrengungen zu verlangen, die von uns geleistet werden
miissen, sondern wir miissen 1thnen zu diesem Behuf behilflich sein
und ihnen entgegenkommen durch Wandlungen, die wir im mensch-
lichen Sinnen und Denken bewirken: so dafl man sagen kénnte, es
geniige nicht, den neuen Zustand zu fordern, er mufl herbei-
gefithrt oder aufgezwungen werden, und jene werden ihn, den
Bediirfnissen gemiB, in Gesetze, Kriege, Vertrige und dergleichen
umsetzen. Wenn allgemeiner sich die Geister dank leidenschaftsloser
Uberlegung sich von den sinnlosen Anschauungen von privilegierten
und hinwieder von ewig feindlichen Rassen und Nationen frei machten
und dank einer Veredlung der Denkweisen die gegenseitige Sym-
pathie zwischen den verschiedenen Menschheitsfamilien mit ithren
Uberlieferungen und FEinstellungen, die Uberlieferungen und Ein-
stellungen der ganzen Menschheit sind, sich vermehrte, wie kénnten
dann die Staaten und die Minner, die der Politik vorstehen, jenen
Anschauungen und Abneigungen in threr praktischen Ti:itigkeit Folge
geben, sich ihrer bedienen oder ihre Heftigkeit und Gehissigkeit
steigern ? Eine menschenfreundlichere oder menschlichere Politik wiirde
sich faktisch aufdringen: eine Politik, der Europa um die Mitte des
neunzehnten Jahrhunderts zugewendet schien und von der es sich
dann in unheilvoller Weise entfernt hat, es scheint nun weit drauflen
auf stiirmischem Meer und unter diisterem Himmel zu tretben. Wenn
die Ehrfurcht vor der idealen und geschichtlichen Wahrheit, vor dem
theoretischen Leben, das im ganzen Menschengeschlecht dasselbe 1st,
allgemeiner sich verbreitete, allgemeiner die Einsicht, die iiberlegende
und kritische Ubung wiirde, wie kénnte man dann angesichts der von
dieser geistigen Energie errichteten Trutzmauer umhin, nicht eine
andere Politik zu treiben als die, welche darin besteht, tagtiglich Fal-
sches zu ersinnen, die Gemiiter aufzuhetzen und mit leeren Worten
zu betiduben ?

Die Verneinung des ethischen Charakters des Staates als solchen hat
also unter andern auch diesen Beweggrund: den schnellfertigen Mora-
listen das Alibi zu entziehen, das sie sich verschaffen, wenn sie an die
Staaten das Ansinnen richten, die eigene Natur zu dndern und das Amt
der Moralitit auszuiiben, statt ihrerseits der hohen Aufgabe obzuliegen,
mn der Welt das moralische BewuBitsein und die moralische Sitte zu
stirken, damit die Staaten allseitig sie vor sich finden und, ohne ihre
besondere Natur zu #ndern, mithelfen, ithnen zu dienen.



	Internationale Gerechtigkeit

