
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 7

Artikel: Internationale Gerechtigkeit

Autor: Croce, Benedetto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


507

Internationale Gerechtigkeit
Von Benedetto Croce

Deutsch von Werner Günther

Wer zum Verständnis dessen, was man die utilitaristische oder

ökonomisch-politische Natur des Staates nennt, einen Anhaltspunkt
für seine Betrachtung begehrt, der denke etwa darüber nach, daß da,

wo in gegebenen Fällen der sittliche Einzelmensch die Pflicht und das

Recht hat, sein Leben zu opfern, der Staat diesseits dieser Pflicht und
dieses Rechtes steht. Auch wer vom edelsten, drängendsten und
unerschrockensten sittlichen Fühlen beseelt ist, muß, wenn und insoweit

er ein politisches Werk mit seinem Rat fördert, leitet und zur
Ausführung bringt, einzig das Wohl des Staates im Auge behalten, mit dem

er sich in jenem Augenblick identifiziert, Und keine Bemühung unversucht

und kein Mittel unangewendet lassen, das zu diesem Ziel führen
kann. Es mag geschehen, daß er zuweilen gezwungen ist, das Bestehen
oder das Gedeihen des Staates aufs Spiel zu setzen, doch nur aus der
Notwendigkeit des Kampfes heraus oder zur Vermehrung der Macht
durch kühne Unternehmungen. Die Geschichte, die keine Helden
kennt, welche ihr Vaterland einer Idee geopfert haben, kennt dagegen
jene, die Tadel verdienten, weil sie die Interessen des Staates, dem sie
als Bürger angehörten, einer Idee oder einem Ideal, ja selbst einem
edlen, der bestimmten politischen Pflicht jedoch fremden sittlichen
Gefühl unterordneten. Mommsen sagt im Vergleich, den er zwischen
dem Ende Karthagos und demjenigen Galliens, zwischen Hannibal und
Vercingetorix aufstellt, was von den Königen und Staatsmännern zu
halten ist, die sich als « Kavaliere » betragen, wo es nötig wäre, zur
List zu greifen oder, nach dem griechischen Wort, zu fliehen, denn
« wer flieht, wird wieder kämpfen ».

Diesen Erwägungen entspringt die Bestätigung dafür, daß die Lösung
der sittlichen Probleme menschlichen Zusammenlebens mittelst einer
Ablenkung des Staates und der Politik von der ihnen eigentümlichen
Natur zu suchen ein logischer Irrtum ist, der gefährlichen Illusionen
oder zusammenhangslosen und schädlichen praktischen Handlungen die
Bahn eröffnet. Und begreiflich wird das so oft bezeugte Mißtrauen
oder doch die vorsichtige Zurückhaltung gegen die internationalen



508 Benedetto Croce

Gerichtshöfe, die Völkerbünde, die Aufrufe an die Männer der Regierung

gegen Bedrückungen und Vergehen in diesem oder jenem Teil
der Welt. Infolge des politischen Charakters jener Einrichtungen und
jener Männer verwandeln sich die Gerichtshöfe, die Bünde, die
angerufenen Maßnahmen, sobald sie in Tätigkeit treten, in Politik der
einzelnen Staaten und geben Wirkungen Raum, die bald nur trügerisch
und eingebildet, bald von den Forderungen des sittlichen Bewußtseins
verschieden sind, bald mit diesen Forderungen wohl übereinstimmen,
aber aus nicht moralischen Motiven, insofern die Wirkungen nur den
stärksten Staaten oder den stärksten Verbänden zugute kommen. Alles
Dinge, für die Beispiele nicht angeführt zu werden brauchen.

Und dennoch verzichtet das Menschengeschlecht nicht auf seine

Sehnsucht und sein Verlangen nach einer gerechteren und gesitteteren
und milderen oder menschlicheren Welt, in der allen Rechten Schutz
zuteil wird, jedes gute Werk Hilfe und Ansporn findet, in der die
Nöte und Schmerzen immer mehr abnehmen oder in eine höhere

Sphäre gehoben werden, die nicht diejenige gegenseitiger Vernichtung
ist; wo der Krieg abgeschafft ist, nicht der metaphysische Krieg, der
dem Leben selber innewohnt, sondern der Krieg, der die barbarische
Sitte des Blutvergießens, der Gemetzel, der Qualen und Grausamkeiten
fortsetzt. Und es verzichtet nicht nur nicht auf diese Sehnsucht und
dieses Verlangen, sondern ebensowenig auf die Hoffnung und das

sorgende Erwarten, die Staaten möchten sich zu deren Mittlern und
Werkzeugen machen und in ihren Aufgabenkreis vornehmlich die
zivilisatorische Bemühung aufnehmen, indem sie sich zu « sittlichen
Staaten » oder zu « Kulturstaaten » aufschwingen : eine Bildung oder

Kultur, die dermaßen an die Zustände der ganzen Welt gebunden ist,
daß sie nur durch eine internationale Zivilisations- und Kulturpolitik
sichergestellt oder gefördert werden kann.

Wird man gestützt auf die voraufgehenden Erörterungen diesen

Drang und diese Anstrengungen des moralischen Bewußtseins als eitel
und grundlos beurteilen müssen? Das ist nicht die logische Folgerung
aus jenen Erörterungen; und um so schlimmer für sie, wenn es so

wäre, denn in diesem Fall würden sie gegen eine vollwirkliche und
unzerstörbare oder immer neu erstehende Tatsache verstoßen und
damit ihre Falschheit erweisen. Jene Erörterungen sind wahr und dieser

Drang und diese Mühen sind heilig und darum unanfechtbar; was
soviel heißt, als die Wahrheit der aus ihnen geschöpften theoretischen

Behauptung anerkennen. Die zwei Wahrheiten sind untereinander



Internationale Gerechtigkeit 509

nicht nur versöhnbar, sondern, wie es bei allen Wahrheiten der Fall
ist, die eine findet ihre Kraft in der andern, indem sie beide in einer
höhern Wahrheit sich zusammenfügen.

In der Tat: das Moment des Staates und der Politik ist wohl ein
notwendiges und ewiges Moment, aber ein Moment und nicht das

Ganze; und das Gewissen und das sittlich tätige Verhalten sind ein
anderes nicht minder notwendiges und ewiges Moment, das auf das

erste folgt, indem es sich aus und in der Einheit des Geistes entwickelt.
Gewiß, ist das zweite unzerstörbar, so ist es das erste nicht weniger;
das besagt aber nur, daß das zweite das erste nicht aufhebt, vielmehr
beständig über ihm seine Wirkung entfaltet, beständig an seine Pforte
klopft und beständig sich anhören und aufnehmen läßt, wenn es sich
auch dem Gebot unterwirft, das in jener Sphäre herrscht. So ist die
Poesie wohl nicht der Gedanke und die Philosophie; aber Philosophie
und Gedanke entfalten ihre Wirkung beständig neu über der Poesie

und klopfen an ihre Pforte und werden aufgenommen von ihr, die ihre
Stimmen in Poesie, in neue Poesie ummoduliert. In diesem dauernden
Aufgehen der Moral in der Politik, die dennoch Politik bleibt, besteht
der tatsächliche sittliche Fortschritt des Menschengeschlechts, wie im
Aufgehen des Gedankens in der Poesie das Heranreifen einer immer
reichern und tiefern Poesie beschlossen ist, weshalb in einer Beziehung
(in reiner Poesie) Homer, Dante, Shakespeare, Goethe unter sich
unvergleichbar und selbstherrliche Dichter sind, und in anderer Beziehung
(in der Kulturgeschichte) der eine zum andern sich in einer aufsteigenden
Reihe geistiger Komplexion gesellt. Wie der Dichter, der nicht
Begriffe, sondern Stimmungen kennt, sich vor Stimmungen findet, die

von neuer Gedanklichkeit durchtränkt sind, so findet sich der Politiker,
der nur Interessen und Nützlichkeiten kennt, vor neuen Interessen und
neuen Nützlichkeiten, die neuen sittlichen Bedürfnissen entsprungen
sind, und er kann sie nicht abweisen und muß mit ihnen rechnen, d. h.
er muß jenen neuen Stoff mit den andern und wie die andern
aufnehmen und ihm durch sein Schaffen politische Form verleihen.

Aus der genauen Bestimmung dieses von den politischen Sittenrichtern

schlecht bestimmten oder verkehrt dargestellten Verhältnisses
(wie im analogen Falle von den Befürwortern einer direkt philosophischen

Dichtung, die nicht Poesie, sondern Polemik oder Lehrdichtung
wäre) ergibt sich die praktische Folgerung, daß es nicht genügt, von
den Staaten und Politikern zum Wohl des ganzen menschlichen
Geschlechtes sittlich wertvolle Werke zu fordern, indem man gleichsam



510 Benedetto Croce

auf ihre Schultern die Last wirft, die die unsern tragen sollen, und von
ihnen Anstrengungen zu verlangen, die von uns geleistet werden

müssen, sondern wir müssen ihnen zu diesem Behuf behilflich sein

und ihnen entgegenkommen durch Wandlungen, die wir im menschlichen

Sinnen und Denken bewirken: so daß man sagen könnte, es

genüge nicht, den neuen Zustand zu fordern, er muß
herbeigeführt oder aufgezwungen werden, und jene werden ihn, den
Bedürfnissen gemäß, in Gesetze, Kriege, Verträge und dergleichen
umsetzen. Wenn allgemeiner sich die Geister dank leidenschaftsloser

Überlegung sich von den sinnlosen Anschauungen von privilegierten
und hinwieder von ewig feindlichen Rassen und Nationen frei machten
und dank einer Veredlung der Denkweisen die gegenseitige
Sympathie zwischen den verschiedenen Menschheitsfamilien mit ihren
Überlieferungen und Einstellungen, die Überlieferungen und
Einstellungen der ganzen Menschheit sind, sich vermehrte, wie könnten
dann die Staaten und die Männer, die der Politik vorstehen, jenen
Anschauungen und Abneigungen in ihrer praktischen Tätigkeit Folge
geben, sich ihrer bedienen oder ihre Heftigkeit und Gehässigkeit
steigern Eine menschenfreundlichere oder menschlichere Politik würde
sich faktisch aufdrängen: eine Politik, der Europa um die Mitte des

neunzehnten Jahrhunderts zugewendet schien und von der es sich
dann in unheilvoller Weise entfernt hat, es scheint nun weit draußen

auf stürmischem Meer und unter düsterem Himmel zu treiben. Wenn
die Ehrfurcht vor der idealen und geschichtlichen Wahrheit, vor dem
theoretischen Leben, das im ganzen Menschengeschlecht dasselbe ist,
allgemeiner sich verbreitete, allgemeiner die Einsicht, die überlegende
und kritische Übung würde, wie könnte man dann angesichts der von
dieser geistigen Energie errichteten Trutzmauer umhin, nicht eine
andere Politik zu treiben als die, welche darin besteht, tagtäglich
Falsches zu ersinnen, die Gemüter aufzuhetzen und mit leeren Worten

zu betäuben?
Die Verneinung des ethischen Charakters des Staates als solchen hat

also unter andern auch diesen Beweggrund: den schnellfertigen Moralisten

das Alibi zu entziehen, das sie sich verschaffen, wenn sie an die
Staaten das Ansinnen richten, die eigene Natur zu ändern und das Amt
der Moralität auszuüben, statt ihrerseits der hohen Aufgabe obzuliegen,
in der Welt das moralische Bewußtsein und die moralische Sitte zu
stärken, damit die Staaten allseitig sie vor sich finden und, ohne ihre
besondere Natur zu ändern, mithelfen, ihnen zu dienen.


	Internationale Gerechtigkeit

