
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 6

Artikel: Der Ruf nach einer Kollektivwirtschaft

Autor: Romier, Lucien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


464

Der Ruf nach einer Kollektivwirtschaft1)
von Luden Romier

Deutsch von Karl Neuscheler

Das soziale Problem schließt sehr zahlreiche Gesichtspunkte in sich.
Vor allen Dingen muß man jedoch die Kernfrage erfassen, denn
die Lösung der einschlägigen Probleme untergeordneten Ranges

ergibt sich von selbst in Kürze, wenn erst die Hauptschwierigkeit,
aus der alle andern hervortreten, einer Lösung nahegebracht ist,
die alle Nebenerscheinungen miteinschheßt.

Wir stellen z. B. fest - ohne daß wir hier ein System auf Kosten
eines anderen befürworten wollen -, daß das System der hohen Löhne,
wie es in den Vereinigten Staaten dank der Entwicklung der Maschinenarbeit

und unter dem Schutz eines rigorosen Protektionismus
eingeführt ist, bestimmte, weniger zentrale Forderungen zur Hebung
des Arbeiterelends als hinfällig, überaltert oder unnütz erscheinen
läßt. Es ist ebenso klar ersichtlich, daß die Entwicklung der Aktien-
Gesellschaften die Erscheinung und den inneren Aufbau des Industriekapitals

und damit auch die Stellung des Kapitalisten und des Arbeiters

zum Unternehmen verändert hat: das Unternehmen erscheint dem
Kapitalisten als eine vorübergehende „Geldanlage", von der er sich
zurückziehen kann, wann es ihm paßt, während sich der Arbeiter,
der Angestellte und der Techniker zwar weniger abhängig von dem
Willen des „Arbeitgebers", dafür aber umso abhängiger von dem
Schicksal der Fabrik fühlen.

So galt denn auch im letzten Jahrhundert beinahe der ganze soziale

Kampf einerseits der Verteilung der Industriegewinne und andererseits

der Hilfe oder dem Ausgleich für die, welche sich als Opfer einer
ungerechten Verteilung ansahen. Dieser Kampf war von dem Gedanken
beherrscht, daß die Industrie nur ein Mittel unter anderen ist, Gewinn
zu erzielen, und daß sie deshalb ganz ausschließlich dem Gefeilsche

unter den Teilhabern unterworfen sei. Um es genau zu sagen, dieser

*) Aus dem bei Niels Kampmann, Heidelberg, erscheinenden Buch Der Mensch
von heute (L'homme nouveau). Romier ist einer der hervorragendsten soziologischen
Schriftsteller der Gegenwart. Vgl. seine Bücher Explication de notre temps und
Nation et civilisation (B. Grasset, Paris).



Der Ruf nach einer Kollektivwirtschaft 465

Kampf war viel mehr rechnerischer und ökonomischer als sozialer

Natur, sogar im Geiste des Arbeiters. So wurde das eigentliche soziale

Problem beinahe außer acht gelassen. Heute verliert der Kampf um
die Verteilung des Gewinns, so fruchtbar er auch in einzelnen Fällen
noch sein mag, seinen ausschließlichen und dogmatischen Charakter.
Die Erfahrungstatsachen haben schließlich beiden Lagern zum Bewußtsein

gebracht, daß das Kapital und die Arbeit wohl oder übel aufeinander

angewiesen sind, daß sie weder in glücklichen noch in unglücklichen

Zeiten sich auf die Dauer voneinander trennen dürfen, und daß

das Individuum im Grunde wenig gewänne, wenn es sich einen unsicheren

Sondervorteil auf Kosten von seinesgleichen erzwingen würde,
sondern daß man solidarisch einen allgemeinen Fortschritt fördern
muß, der das Lebensniveau aller heben soll. Der Rückzug der
individualistischen Gewinnsucht zieht gleichlaufend den Rückzug des

Klassenkampfgedankens nach sich, der ja nichts anders als eine

Überspitzung des Kampfes um die Verteilung dieses selben Gewinnes war.
Indem so das Terrain von dieser ungeheuren Schikane befreit wurde,

kommt die wahre Natur des sozialen Problems unserer Zeit zum
Vorschein: ein Problem, das nicht darum geht, diese oder jene Bedürfnisse

der Einzelindividuen zu befriedigen, sondern ein kollektives
System zu schaffen nach Maßgabe der neuen Bedürfnisse eines jeden
im Rahmen des Ganzen. Dieses Problem haben die Menschen des

19. Jahrhunderts, die nicht einmal imstande waren, ihrer zeit einen

eigenen „Stil" aufzuprägen, schlecht erkannt, es scheint, daß das

20. Jahrhundert dazu berufen ist, es zu lösen: im Zusammenhang
damit werden neue Sitten sich bilden und die Künste werden sich
neuordnen, indem beide einen neuen Seinsgrund gewinnen werden

jenseits der Massenpsychosen oder individueller Phantasien.
Es ist unzweifelhaft, daß die Großstädte das Laboratorium, das

Schlachtfeld und der Ausstrahlungsherd für die sich bereits anzeigenden

neuen Lösungen sein werden. Dasjenige Volk, welches als erstes die
Formeln eines gesunden Lebens zur Anwendung bringen wird,
innerlich ausgeglichen und den menschlichen Massenzusammen-
ballungen Richtung gebend, wird seine historische Tat einer ganzen
Zivilisationsphase als Merkmal aufdrücken.

Die Hauptschwierigkeit des Problems der sozialen Wirtschaft in
unserer Epoche liegt in der fortwährenden Veränderlichkeit der
wirtschaftlichen Konjunktur, die eine ebensolche Veränderlichkeit der
Bevölkerung nach sich zieht. Diese bricht jeden Augenblick die Über-



466 Lucien Romier

einstimmung der einzelnen Gruppen mit den materiellen Verhältnissen,

in denen sie sich bewegen muß, und mit den Sittengesetzen,
die ihnen vertraut geworden sind. Die soziale Wirtschaft gleicht dem
Gewebe der Penelope.

Die Bevölkerungsbewegungen gehen nicht mehr, wie in früheren
Jahrhunderten, durch eine langsame und individuelle Abwanderung
von einem Ort zu einem anderen vor sich. Sie sind vielmehr ein beinahe
ununterbrochener riesiger Andrang. Es genügt schon, daß irgendwo
sich eine neue Industrie niederläßt: plötzlich wandern Tausende von
Arbeitern dorthin ab mit Hunderten von Familien und dem ganzen
Troß der Lieferanten und allen möglichen Hilfskräften. Ähnliche
Erscheinungen verschiedenen Umfangs ruft die Errichtung eines neuen
Bahnhofs, eines Materialdepots, die Einrichtung von Büros, die
Übersiedelung von Banken und Kaufhäusern hervor.

Die Ursache dieser Bewegung ist zumeist die Verdienstberechnung
durch den Unternehmer oder den Geschäftsmann und den Arbeiter.
Nun übersehen aber der Arbeitgeber und der Arbeitnehmer mit ihrem
rein wirtschaftlichen Rechnen die wahre Rückwirkung ihrer Initiative,
eine Rückwirkung, die in Wirklichkeit sozialer Natur ist. So hat der
erstaunliche und übrigens segensreiche Aufschwung der Industrie im
19. Jahrhundert in dem alten Europa zwar die Einzelindividuen
bereichert, aber zugleich die Harmonie der materiellen Verhältnisse und
das Gleichgewicht der moralischen Grundlagen des menschlichen
Daseins zerstört. Wir hatten eine gewaltige Zunahme des Reichtums,
der, was bisher noch nicht vorgekommen war, eine niedrige Gesinnung
und eine Verwirrung schuf, unter denen die Großstädte in erster Linie
zu leiden hatten.

Die Großstädte mußten schon ihrem Wesen nach davon zuerst
betroffen werden. Ihr Verbrauchsbedürfnis und ihre Hilfsquellen oder
Bequemlichkeiten aller Art zogen die Industrie dorthin. Damit trat
aber eine Übervölkerung durch die Industrie zur früheren, aus anderen
Ursachen stammenden Übervölkerung, die so schon kaum ihr
Gleichgewicht hatte herstellen können. Die Tätigkeit und die Forderungen
der alten Bevölkerung vertrugen sich nicht mit der Tätigkeit und den

Forderungen der neuen: sie begannen sich in der Stille im Wege zu
sein, ohne daß die einen oder die andern ganz auf ihre Rechnung
kamen. Der zu eng gewordene, teure Boden, auf den sich die Spekulation

stürzte, erlaubte keinen durchgreifenden Plan der Umsiedlung.
Die Neuankömmlinge, die durch das Arbeitsangebot angezogen in



Der Ruf nach einer Kollektivwirtschaft 467

Massen zuströmten, waren zu arm, um für die Gemeindekasse als

neue Steuerquellen gelten und um die entsprechend den Baukosten
hohen Mieten bezahlen zu können: durch dieselbe Entwicklung verfiel

so die öffentliche wie die Privatwirtschaft in Zerrüttung. Man
hätte neue Städte schaffen müssen, wie das Lyautey später in Marokko
machte. Aber zu allererst hätte man rechtzeitig die verhängnisvolle
Entwicklungstendenz der industriellen Zivilisation voraussehen müssen.
Man begriff nicht, daß die kollektiven Existenzgrundlagen sich
veränderten, und daß dieser Veränderung konkrete Pläne einer ebenfalls
kollektiven Organisation hätten entsprechen müssen. Durch das Fehlen
einer solchen kollektiven Organisation gab es ein zufälliges Gemengsei,
ein anarchisches Brodeln mit entsetzlichen Einbußen an materiellen
Kräften, an geistigem und künstlerischem Reichtum, an physischer und
moralischer Gesundheit, kurzum an der menschlichen Substanz
überhaupt.

Als getreuer Spiegel dieser Anarchie, als Beispiel für solche Schwäche

zeigte sich die Architektur selbst unfähig zu jeder Erneuerung. Fast
auf allen Gebieten hielt sie sich treu nicht nur an die Formen - was
noch das kleinere Übel gewesen wäre -, sondern auch an die Bedürfnisse
der Vergangenheit und verlor ganz die Einheit der Inspiration, um
schließlich dem Zufall und den verschiedensten Geschmacksrichtungen
nachzugeben.

Besser als alles andere offenbart das sonderbare Versagen der
europäischen Architektur die Wahrheit über die schwere Sünde des 19.

Jahrhunderts: das Fehlen einer Organisation des Kollektivdaseins, welche
die zerstörte hätte ersetzen können. Beinahe alle anderen Künste,
von der Poesie bis zur Malerei und Musik, haben, da sie nur von der
individuellen Sensibilität abhängen, seit hundert Jahren ihre schöpferische

Kraft behauptet. Die Architektur aber kann, wenn sie schöpferisch
sein will, einer Richtung oder einer allgemeinen Resonanz, die aus schon
feststehenden Grundlagen erwächst und infolgedessen festumrissene
Ziele verfolgt, nicht entbehren. Nun hatte aber das 19. Jahrhundert,
weit entfernt, eine neue Ordnung und neue allgemeine Ziele aufzustellen,

sogar den elementaren Sinn für die architektonischen Bestimmungen
verloren. Man baute, wo und was und wie auch immer, gotisch, romanisch,

ägyptisch, chinesisch oder maurisch, gleichviel, ob es sich um
Hallenbäder, Grabkapellen, Luxusvillen, Justizpaläste oder
Bierhäuser handelte...

Mitten in diesem Chaos bildeten sich die neuen Forderungen des



468 Lucien Romier

sozialen Milieus und die Sitten, die sich daraus herleiten, durch zufällige
Zusammenstöße und Gruppierungen, ohne daß sich die Menschen
dessen überhaupt recht bewußt wurden. Heute aber werden diese

Forderungen schon viel zu klar, als daß der Geist der Völker, die sich
einen zivilisatorischen Einfluß bewahren wollen, noch lange Zeit sich
ihnen verschließen könnte.

Um zu erkennen, in welchem Sinne diese Forderungen durch die
schöpferische und gestaltende Kraft dieses oder jenes Volkes
schicksalsmäßig erfüllt werden sollen, braucht man nur die Hauptzüge unseres
sozialen Lebens zu überholen.

Wir haben als erstes Charakteristikum folgende Erscheinung erkannt :

Vorherrschaft des äußeren Lebens über das innere, der Beschäftigungen
und Gewohnheiten kollektiven und öffentlichen Daseins über die

privaten und häuslichen, der Vorurteile des Milieus über den persönlichen

Geschmack.
Soll das heißen, daß wir uns für die Angelegenheiten der Öffentlichkeit

mehr interessieren als unsere Vorfahren, oder daß wir mehr
Herdeninstinkte besitzen als sie? Keineswegs.

Das soll heißen, daß die materiellen Grundlagen jeder Arbeit und

sogar jeder Leistung in Zukunft für den Einzelmenschen eine wachsende

Abhängigkeit von den Unternehmungen, Beziehungen und Möglichkeiten

außerhalb seines privaten und persönlichen Lebens mit sich

bringen.
Heutzutage verbringt der berufstätige Mensch drei Viertel seiner

Zeit außerhalb seines Heims und fern von seinen Angehörigen - in der
Fabrik, im Bauhof, im Laden, im Büro -, im Verkehr oder in der
Zusammenarbeit mit einer Masse von seinesgleichen. Sein Leben
ist durch das Gewicht seiner Berufstätigkeit und -sorgen ein kollektives
Leben ; der Ort seiner Arbeit hat sehr häufig eine kollektive Bestimmung
oder einen kollektiven Rahmen; der Weg, der ihn zur Arbeit oder von
dort wieder nach Hause führt, trägt ihn mehrere Male im Tag in einen
kollektiven Verkehrsstrudel hinein. Die bloße Betrachtung dieser
Tatsachen erhellt uns gewisse schicksalsmäßige Notwendigkeiten,
sowohl im Hinblick auf die materielle wie auch auf die soziale und
moralische Ordnung.

Wir bemerken die ganz neue und wahrhaft epochemachende
Bedeutung der Kollektivwirtschaft. Früher z. B. waren kollektive Profanbauten

etwas Besonderes, so das Rathaus, der Justizpalast, die Markthalle,

das Theater. Sie waren nur zu bestimmten Zeiten geöffnet. Heute



Der Ruf nach einer Kollektivwirtschaft 469

sind solche Profanbauten nicht mehr eine Ausnahme, sondern die

Regel. Fabriken, Büros, Warenhäuser usw. Sie sind die Regel nicht
nur durch ihren bedingten Standort in der Stadtmitte oder an deren

Peripherie; sie sind es noch viel mehr durch die Verkehrszeiten, an
denen die Arbeiter aller Kategorien dort aus- und eingehen; durch den
ausschließlichen Charakter und durch die Erfordernis ununterbrochener
Tätigkeit, die sich in ihnen entfaltet, schließlich durch den physischen
und moralischen Einfluß, den dieser Umstand auf die Menschen ausübt

und gegen den es praktisch keinen Widerstand gibt. Der Reiche
sieht sich dieser Wirkung nicht weniger ausgesetzt als der Arme, der
Herr nicht weniger als der Handarbeiter. Was nützt dem Industriellen,
dem Kaufmann, dem Bankier der Privatbesitz einer prächtigen Gemäldegalerie

oder raffiniertesten Komforts, wenn er den besten Teil seines

Lebens und seiner Kraft in einem häßlichen, unbequemen oder ungesunden

Büro verausgaben muß Seine Lebenskraft wird dadurch verringert
oder frühzeitig aufgezehrt werden, ebenso wie die des Arbeiters, den die

Atmosphäre einer schlechten Werkstatt niederdrückt.
So muß sich der schöpferische Schaffenswille zuerst der Verbesserung

und Verschönerung des kollektiven Arbeitsrahmens zuwenden. Sogar
die privaten Sitten und die Lebensweise der Familie werden sich dem
Sinn einer so verstandenen Sozialwirtschaft angleichen. Denn das Büro,
die Fabrik, das Warenhaus haben mehr Einfluß auf die Familie als

umgekehrt. Ein Mensch, der im Sinne der Sauberkeit und des guten
Benehmens erzogen wurde, wird sehr leicht gegenteilige Gewohnheiten
annehmen, wenn das Milieu, in dem er arbeitet, sie ihm auferlegt, und

zwar unabhängig davon, welches die Tugenden seiner Familie sind.
Umgekehrt, wenn die Fabrik, das Büro, das Warenhaus ihn an mehr
Hygiene, mehr Disziplin und mehr Selbstachtung, kurzum an eine
rationellere oder feinere Lebensweise gewöhnen, so werden diese im
kollektiven Rahmen erworbenen Eigenschaften auch auf sein Privatleben

übergreifen. Das Gesetz der Nachahmung wird bewirken, daß
die Sitten der Provinz allmählich den in den Großstädten bereits
eingeführten Gewohnheiten nachkommen...

Ein weiteres Charakteristikum für unsere Zeit ist, wie wir bereits
festgestellt haben, die wachsende Anonymität der sozialen Beziehungen.
Der Einzelmensch hängt heutzutage, und sei es auch nur für seine

materielle Existenz, seine Arbeit und seine unmittelbaren Bedürfnisse,

von einer solch großen Anzahl Berufsmenschen und Funktionären
ab, daß er nicht erkennen kann, daß die Bedeutung der rein person-



470 Lucien Romier

lichen Referenz schon der sozialen oder kollektiven Referenz weichen
mußte. Nun ist aber die kollektive Referenz durchaus keine zuverlässige,
es sei denn, daß die betreffende Organisation für den Charakter ihrer
Mitglieder bürgt. Wenn eine solche Bürgschaft nicht existiert, so ist
die Gesellschaft nicht mehr als ein offenes Feld, auf dem das Faustrecht

gilt. Wer wollte die Behauptung wagen, daß unser soziales Gefüge diese

Bürgschaft übernehmen könnte? Die Bürgschaft kann höchstens für
bestimmte Berufe, wie für die Ärzte oder Rechtsanwälte, die für die
Volksgesundheit und öffentliche Sicherheit zu sorgen haben, in Form
von berufständischen Gesetzen Geltung haben. Sie gilt nicht für die
Mehrzahl der Berufe, wie den des Bankiers oder des Kaufmanns, von
denen doch unsere Privatinteressen und die unserer täglichen Beschäftigung

in hohem Maße abhängen. Dieses Fehlen einer Organisation
kollektiver Referenzen und Garantien zeitigt das Ergebnis, daß alle

Verantwortung für die soziale Ordnung vom Staate oder vielmehr von
der Polizei getragen werden muß : ein gebrechliches System, wie es die
Geschichte der jüngsten Revolutionen und die wachsende Zahl der
Skandale oder Morde zeigt ; ein unfruchtbares System, denn die polizeiliche

Ordnung enthält keinerlei positives Ideal und infolgedessen weder
eine schöpferische Idee noch strahlt es irgendwelchen Einfluß aus.
Daß ein System, dessen gesellschaftlicher Aufbau sich vorwiegend auf
den Wert geheimer Referenzen und Beziehungen stützt, unter eine

Polizeiordnung gestellt wird, muß alle Klassen von Staatsbürgern
moralisch schwächen, vor allen Dingen die Klassen, die sich für führend
halten. Denn Führendsein gründet sich auf Leistung, nicht auf den
bloßen Anspruch.

Der Syndikalismus, der allerdings die heterogensten und verworrensten

Ansichten in sich vereinigt, kennzeichnet in gewisser Hinsicht einen
Ansatz zu einer Organisation der kollektiven Referenz. Aber diese

Bewegung steckt noch ganz in den Anfangsgründen. Früher oder

später wird die jetzige Ordnung zweifellos unter der oder jener Form,
gemäß den Erfahrungen, die da und dort durch den Syndikalismus
oder eine noch zu erfindende Lehre gemacht wurden, neue, der
Wirklichkeit entsprechende, feste Grundlagen erhalten. Diese neuen Grundlagen

werden sich nicht mehr in den wechselnden Mehrheiten und
zufälligen Übereinkünften der Einzelindividuen, sondern in der Natur
der sozialen Beziehungen selbst herausbilden, Beziehungen, die heute
noch fast gänzlich dem Zufall ausgeliefert sind, in Zukunft aber zu
bewußt oder vervielfacht sein werden, als daß man sie noch in den



Der Ruf nach einer Kollektivwirtschaft 471

alten Rahmen hineinpressen könnte. Wenn solche Grundlagen nicht
gefunden würden, so würde sich unerbittlich die latente Anarchie

unserer heutigen Zivilisation, die ja nur noch provisorisch durch eine

gewisse Gemeinsamkeit von Glücksmöglichkeiten, von Gewinnen
oder Interessenverflechtungen, die den errungenen Machtapparat des

technischen Fortschritts ausbeuten, zugedeckt wird, sich mit der
Zeit in einem wüsten Chaos mit schrecklichen Episoden der Brutalität
offenbaren. Auf der andern Seite wird derjenige, der mit Erfolg diese

neuen Grundlagen gestaltet, zugleich auch die Sitten, die Wirtschaft
und die Künste neu orientieren.


	Der Ruf nach einer Kollektivwirtschaft

