
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 5

Artikel: Hofmannsthals «Hochzeit der Sobeide»

Autor: Schaeder-Waranitsch, Grete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


359

Hof ma nnsthals «Hochzeit der Sobeide»

von Grete Schaeder-Waranitsch

Es ist bemerkenswert, daß die beiden schwermütigsten und die
positivste unter den Dichtungen Hofmannsthals in orientalisches
Gewand gekleidet sind: auf der einen Seite die beiden Werke, die den am
schwersten auflösbaren Weltaspekt darbieten: Das Märchen der 672.
Nacht und Die Hochzeit der Sobeide, auf der andern die poetischste
seiner Schöpfungen: Die Frau ohne Schatten, in welcher der Dichter
in einem wundervoll ausgewogenen schwebenden Ineinander von
Sinnlichkeit und Geistigkeit fast unaussagbare Tiefen des Lebensgeheimnisses

gestaltet hat. Jener Wandel der orientalischen Lebenswelt in
Hofmannsthals dichterischem Schaffen findet seinen Aufschluß von
dem Aufsatz her, in dem uns der Dichter über die drei Stufen seiner

Anschauung von den Märchen aus 1001 Nacht unterrichtet hat. Sie

führen von der ersten Lektüre des Knaben zur zweiten des Zwanzigjährigen,

der in jenen geheimnisvollen, lockenden und drohenden
Abenteuern die Wirrnisse der eigenen Seele wiedererkennt, und endlich

zu der des Mannes, der mit der vollen menschlichen und
dichterischen Reife ihren Zauber empfindet, den er in unvergleichlichen
Worten wiedergibt: «Sehen wir so die grenzenlose Sinnlichkeit von
innen her mit eigenem Licht sich erleuchten, so ist zugleich dies Ganze

mit einer poetischen Geistigkeit durchwoben, an der wir mit dem
lebhaftesten Entzücken vom ersten Gewahrwerden zum vollen Begriff
uns steigern. Eine Ahnung, eine Gegenwart Gottes liegt auf allen diesen
sinnlichen Dingen, die unbeschreiblich ist. Es ist über dieser Wirrnis
von Menschlichem, Tierischem und Dämonischem immer das strahlende
Sonnenzelt ausgespannt oder der heilige Sternenhimmel. Und wie ein
sanfter, reiner, großer Wind wehen die ewigen, einfachen, heiligen
Gefühle: Gastlichkeit, Frömmigkeit, Liebestreue durch das Ganze hin. »

Ist die Frau ohne Schatten eine verklärte und vergeistigte Spiegelung
der Märchen aus 1001 Nacht, in der das Orientalische in bedeutsamer
Weise eine Steigerung der abendländischen Möglichkeiten gewährt, so
ist die Perspektive in der Sobeide und dem Märchen vom Kaufmanns-
sohn eine wesentlich andere. Hier ist dem Dichter das
Morgenländische in einer dunklen Periode seines Lebens, in welcher das Wissen

um die Irrationalität des Weltgeschehens sich am quälendsten der



360 Grete Schaeder-Waranitsch

Bewältigung durch den Geist zu verschließen schien, zur poetischen
Atmosphäre geworden; hier erscheint das Orientalische als eine Welt
voll von Maßlosigkeiten, in der das Sinnlich-Gröbste und das Geistigste
wie unverbunden nebeneinander stehen, in der das Tragische im Leben
des Einzelnen sich in Sinnlosigkeit zu verlieren scheint. Diese
Anschauung von morgenländischen Dingen entspricht der zweiten Stufe
der Rezeption von 1001 Nacht, die uns zu Beginn jenes Aufsatzes
geschildert wird: «In der Jugend unseres Herzens, in der Einsamkeit

Unserer Seele fanden wir uns in einer sehr großen Stadt, die geheimnisvoll

und drohend und verlockend war, wie Bagdad und Basra. Die
Lockungen und die Drohungen waren seltsam vermischt; uns war
unheimlich zu Herzen und sehnsüchtig; uns grauste vor innerer
Einsamkeit, vor Verlorenheit, und doch trieb ein Mut und ein Verlangen

uns vorwärts und trieb uns einen labyrinthischen Weg, immer zwischen

Gesichtern, zwischen Möglichkeiten, Reichtümern, düstern, halbverhüllten

Mienen, halboffenen Türen, kupplerischen und bösen Blicken
in den ungeheuren Bazar, der uns umgab; wie glichen wir diesen weit
von der Heimat verirrten Prinzen, diesen Kaufmannssöhnen, deren
Vater gestorben ist, und die sich den Verführungen des Lebens
preisgeben, wie meinten wir ihnen zu gleichen; gleich einer magischen
Tafel, worauf eingelegte Edelsteine, wie Augen glühend, wunderliche
und unheimliche Figuren bilden, so brannte das Buch in unseren Händen:

wie die lebendigen Zeichen dieser Schicksale verschlungen in-
einanderspielten, tat sich in unserem Inneren ein Abgrund von Gestalten
und Ahnungen, von Sehnsucht und Wollust auf. »

Die Hochzeit der Sobeide gehört zu den am schwersten interpretierbaren

Werken des Dichters. Sie steht an einem deutlich fühlbaren,
wenn auch für den Betrachter unendlich schwer faßbaren Wendepunkt
in Hofmannsthals Entwicklung: es ist schwer zu ermessen, wie ein Jahr
die Sobeide und den Abenteurer hervorbringen konnte. In ihr eröffnet
sich eine Problematik, die den Dichter seither immer wieder beschäftigt
hat, hier finden wir die für seine spätere Entwicklung entscheidenden

Menschentypen erstmalig zu jenem Gestaltendreieck vereinigt, das später
in mehreren Dichtungen variiert wiederkehrt. Zugleich aber nimmt die
Sobeide noch einmal eine Anzahl von Problemen aus den früheren
Dichtungen Hofmannsthals auf; und der Geist und das Lebensblut,
das ihre Gestalten erfüllt, gehören in jene dunklen Krisenjahre gegen
Ende des vergangenen Jahrhunderts, in denen die Gefährdungen seiner
dichterischen Produktion so stark hervortreten.



Hofmannsthals «Hochzeit der Sobeide» 361

Niemand, der die Dichtung liest, wird die Schlußworte des

Kaufmanns vergessen können:

So bitter ist dies Leben:
ihr ward ein Wunsch erfüllt: die eine Tür,
an der sie lag mit Sehnsucht und Verlangen,
ihr aufgetan - und so kam sie zurück
und trug den Tod sich heim, die abends ausgegangen, -
wie Fischer, Sonn und Mond auf ihren Wangen
den Fischzug rüsten, - um ein großes Glück.

Und «So wird ein Wunsch erfüllt!» heißt es schon vorher einmal in
bewußter Parallele an einer wichtigen Stelle der Dichtung, als Sobeides

Geständnis in einer Stunde höchster Erwartung mit einem Schlage das

Lebensglück des Kaufmanns zerbricht. Jenen schwermütigen Grundakkord,

der die ganze Dichtung beherrscht, das Wissen um die
Unvereinbarkeit dessen, was uns die Seele in Sehnsucht und Verheißung
erfüllt, « der hohen Ahnung von den Lebensdingen », und dem, was
die Wirklichkeit zu gewähren vermag, finden wir auch sonst in
Jugenddichtungen Hofmannsthals. Es hat ihn, wie C. F. Meyer, von früh an
wiederholt gelockt, jene ewigen Gegensätze: Leben und Tod, Fülle
und Vernichtung und ihre geheimnisvolle Nähe und Affinität, zu
unmittelbarer sinnlicher Anschaulichkeit in einer poetischen Situation
zusammengedrängt darzustellen. Wir haben von Hofmannsthal eine

kleine Dichtung, die in einer einzigen Szene nichts darstellt als

gesteigertste Erwartung aus taumelnder Lebensbejahung, und die mit
Tod und Vernichtung endet: Die Frau im Fenster, die man in mancher
Hinsicht geradezu als eine Keimzelle der Sobeide bezeichnen kann.
Schon früher hatte, unausgesprochen und fast ganz in die Sprache des

Bildes gebannt, ein Gleiches die Idylle veranschaulicht, in der die
Frau des Schmiedes fast im selben Augenblick, in dem sie dem
erträumten Glück folgend ihr ganzes Leben hinter sich läßt, den Tod
durch den rächenden Gatten erleidet. Wir haben den einen

Lebensmoment, der höchste Daseinssteigerung und Erkenntnis des Todes in
einem enthält, noch einmal, in positiver Wendung, in dem Gedicht
«Der Jüngling und die Spinne». Ist nun Sobeide von einer Seite her der
Madonna Dianora verwandt, indem auch sie ihr ganzes Leben
zusammenfaßt in einer großen Erwartung, so ist sie auf der andern Seite
die schwermütige Schwester des Elis Fröbom und seines Leidens an
der Welt: gleich Elis hat das Leben in all seiner Schwere früh auf ihr
gelastet, hat ihr das Blut vergiftet und den Blick, mit dem sie die Dinge
der Welt betrachtet, getrübt; das bedrückende Wissen um Nacht und



362 Grete S ch a e d e r - Wa r a n i t s c h

Dunkel ist von früh auf das Grundgefühl, mit dem sie an das Leben
und an seine Güter herangeht :

Ja, dies hat kommen müssen, diese Farben
kenn ich aus meinen Träumen, so gemischt.
Aus Bechern trinken wir, die uns ein Kind,
durch Blumenkränze mit den Augen leuchtend,
hinhält - doch aus den Wipfeln eines Baumes
da fallen schwarze Tropfen in den Becher
und mischen Nacht und Tod in unsern Trunk.
In alles, was wir tuen, ist die Nacht
vermengt, selbst unser Aug hat was davon:
das Schillernde in unseren Geweben
ist nur ein Einschlag, seine wahren Fäden
sind Nacht.

Der Tod ist überall: mit unsern Blicken
und unsern Worten decken wir ihn zu,
und wie die Kinder, wenn sie was verstecken
im Spiel, vergessen wir sogleich, daß wir's
nur selber sind, die ihn vor uns verstecken.
Oh, wenn wir Kinder haben, müssen sie
das alles lange, lange nicht begreifen.
Ich hab's zu früh gewußt. Die schlimmen Bilder
sind immerfort in mir: sie sitzen immer
in mir wie Turteltauben in den Büschen
und schwärmen gleich hervor.

Ihr ist der Sinn für das Wirkliche, jene gesunde und natürliche
Haltung zum Leben verloren gegangen, die die Dinge in der richtigen
Perspektive und in den richtigen Dimensionen zu sehen vermag : « Mich
dünkt, ihr Herz war mit der Welt nicht fest verbunden » - ist die letzte,
ihr Wesen erfassende Erkenntnis des Kaufmanns. So ist es nicht eine

lebendig ihr entgegenwirkende Kraft, sondern ein Traumgespinst ihrer
Seele, an dem sie zugrunde geht:

Du hast mich einst geliebt - dies, scheint mir, ist vorbei -
Was dann geschah, ist meine Schuld allein:
dein Glanz schwoll an in meinem trüben Sinn
wie Mond im Dunst -

Erst im Tode vermag sie das tatsächliche große Geschenk zu erfassen,
das das Leben ihr dargeboten hatte: die Liebe des Kaufmanns.

Auch Sobeide, die den großen Fischzug auf dem Meer des Lebens

wagt, erliegt im Grunde wie Elis Fröbom dem Bergmannsschicksal,
daß dem Menschen, der in den Schacht des eigenen Innern hinabsteigt,
dunkle Mächte den Rückweg ins Leben versperren, Und die schwer

erträgliche Sinnlosigkeit in ihrem tragischen Untergang läßt sich nach
den Worten des Bergmannsliedes1) zusammenfassen: ihrem Leben

*) Das Bergwerk. Von Falun, 5. Akt, in Rodauner Nachträge I, 77.



Hofmannsthals «Hochzeit der Sobeide» 363

fehlte der Gott, der die Hände über sie hielt, daß sich ihr Sinn nicht
verwirrte, der göttliche Schutz, der jeden einzelnen halten muß, « daß

er ein Mensch mit Ehr und Nutz, dem Finstern wiederum entwird ». -
*

Dies ist der dunkle Kern der Sobeide, der am tiefsten führt und am
schwersten in Geist aufzulösen ist. Darum legt sich jene zweite, hellere

Schicht, ohne die kein Werk Hofmannsthals denkbar ist: die ethische.
Der Untergang der Sobeide ist nicht nur irrationale tragische
Verstrickung, sondern auch selbstgewählte Verschuldung: sie ist an sich
selber und dem Kaufmann schuldig geworden, da sie wider ihre Neigung
seine Werbung annahm; nun erkauft sie den Weg ins Leben mit dem
Glück eines Menschen und mit der Preisgabe der höchsten ethischen

Bindung, die sie eben erst eingegangen war: sie geht unter, weil sie

mit eitlen Händen an ihr Selbst gerührt ', weil sie die Scheu, das

tiefste Gesetz im Wesen des Menschen, hinter sich gelassen hat. Dies
führt uns zurück auf das ethische Grundproblem, das die ganze Dichtung

Hofmannsthals und vor allem seiner Frühzeit, beherrscht: das

Problem der Verwandlung und Treue, das hier zum erstenmal am
Leben einer Frau voll durchgeführt wird. Es ist ein Zeugnis für
Hofmannsthals Größe, daß er trotz aller moderner Theorien von der durch
die Geschlechtsverschiedenheit unentrinnbar bedingten Wesensfremdheit

von Mann und Frau immer das Gemeinsame, menschlich
Konstante an beiden gesucht und gesehen hat, an das ein und dieselbe
sittliche Forderung gerichtet werden muß. Er hat jedoch die ethische

Gefährdung der Frau von früh an in einer ganz bestimmten Richtung
erfaßt; was wir aus der Frühzeit des Dichters an meist nur skizzierten
Frauengestalten haben, weist deutlich auf einen ganz bestimmten
Typus hin, der sich dem seiner männlichen Gestalten gegenüberstellen
läßt und diesen wirksam ergänzt. Ist es das von Anfang an als sittliche
Forderung empfundene Problem der Hofmannsthalschen Jünghngs-
gestalten, der Kontinuität des eigenen Ich inne zu werden, ist hier
der Typus des « sensitiven Dilettanten » vorherrschend, des literarisch
angelegten Menschen, der nach künstlerischer Vollendung aller
Lebensäußerungen strebt und dem darum die Wirklichkeit unter den Händen

zu zerfließen droht, so ist für die Frau in Hofmannsthals Augen gerade
die entgegengesetzte Gefahr typisch: daß sie ihr ganzes Sein in einem

Augenblick zusammenzufassen vermag, zu einem Lebensgefühl, das

alle ethische Bindung hinter sich läßt. Es ist schon vorhin auf die Frau



364 Grete Schaeder-Waran i tsch

im Fenster hingewiesen worden - sie bietet die stärkste überhaupt
mögliche sinnliche Veranschaulichung für diese Art von Lebensgefühl,
indem das Wesen der Frau förmlich mit der Strickleiter, die sie
auswirft, « bebender als sie », zu verwachsen scheint ; und mit beiden Armen
über der Brüstung hängend ereilt sie der Tod. Mit fast der gleichen
bildhaften Anschaulichkeit war dem Dichter der selbe psychologische
Sachverhalt schon in der Idylle von 1893 vor die Seele getreten: sie

bringt bereits die ethische Besinnung, die er daran knüpft:

Und jene Ehrfurcht fehlte, die zu trennen weiß,
Was Göttern ziemt, was Menschen!

Groß ist nicht die unbegrenzte Hingabe an das, was uns am stärksten
die Seele erregt - diese Lehre gilt wie für jene Frauengestalten von
andern Voraussetzungen aus auch für den Toren und die meisten
Menschen in Hofmannsthals Frühwelt überhaupt, die alle zunächst
Gefahr laufen, das Übermenschliche in dem zu suchen, was eigentlich
untermenschlich ist. Gestaltwandel außerhalb der Sphäre des Ethischen
kommt nur dem Göttlichen zu, dem Menschen bringt er Tod und
Vernichtung: sein Schicksal schafft allein die Treue und die sittliche
Selbstbesinnung :

Der Zentaur

So blieb die wunderbare Kunst dir unbekannt,
Die Götter üben: unter Menschen Mensch,
Zu andern Zeiten aufzugehn im Sturmeshauch,
Und ein Delphin zu plätschern wiederum im Naß
Und ätherkreisend einzusaugen Adlerlust?
Du kennst, mich dünkt, nur wenig von der Welt, mein Freund.

Der Schmied

Die ganze kenn ich, kennend meinen Kreis,
Maßloses nicht verlangend, noch begierig ich,
Die flüchtge Flut zu ballen in der hohlen Hand.
Den Bach, der deine Wiege schaukelte, erkennen lern,
Den Nachbarbaum, der dir die Früchte an der Sonne reift
Und dufterfüllten lauen Schatten niedergießt,
Das kühle grüne Gras, es trats dein Fuß als Kind.
Die alten Eltern tratens, leise frierende,
Und die Geliebte trats, da quollen duftend auf
Die Veilchen, schmiegend unter ihre Sohlen sich;
Das Haus begreif, in dem du lebst und sterben sollst,
Und dann, ein Wirkender, begreif dich selber ehrfurchtsvoll,
An diesen hast du mehr, als du erfassen kannst -

Nur auf eine verwandte ethische Besinnung hin ist Sobeide und ihr
Schicksal zu deuten : ihr Handeln hat die Grenzen, die dem Menschen
gesteckt sind, hinter sich gelassen; aus dieser Erkenntnis kommt das



Hofmannsthals «Hochzeit der Sobeide» 365

versöhnliche Licht, das sie selbst in der Sterbestunde auf ihr dunkles
Geschick zu werfen vermag. Das Sittliche ist demnach in der Substanz
dieser Dichtung enthalten; aber es ist nicht wie in anderen Werken von
einem freien und einheitlichen Lebensgefühl getragen, es fehlt ihm die

Kraft, den ganzen Stoff befreiend zu durchleuchten. Es wird immer
wieder von dem hinreißenden poetischen Zauber überschattet, der von
der Gestalt der Heldin unmittelbar ausgeht, von der Seelenschönheit,
die aus ihrer Gefühlsverblendung aufleuchtet Und die uns der Dichter
so zwingend nahe zu bringen versteht; es ist das märchenhafte Element
in der Dichtung, das sich dem Maßstab des Sittlichen und damit dem
Gesetz des Tragischen zu entziehen sucht.

*

Die dritte Perspektive, unter der wir die Sobeide betrachten können,
ist die der wechselseitigen Erhellung durch die im gleichen Jahr
erschienene Dichtung Der Abenteurer und die Sängerin, als Zeugnis dafür,
wie ein verwandtes Problem sich in der Seele des Dichters zu anderen

Lösungen gestaltet hat - ist ihr Anteil an der Problemgeschichte jener
drei Menschentypen, die seither immer wieder die Phantasie Hofmannsthals

beschäftigt haben: die Gestalt des Don Juan, die Frau die ihn
liebt und ihm zum Opfer fällt, und die Gestalt des Gatten oder dessen,

der es werden soll. - «Liebster Gott, wie verschieden sind Männer!»
heißt das Motto zur Sobeide - aber diese Verschiedenheit tritt
Hofmannsthal weniger in einer Fülle von Gestalten entgegen als in der

grenzenlosen inneren Verschiedenheit jener beiden Typen, die
voneinander durch eine Welt getrennt sind: des Don Juan und des Mannes,
der fähig ist, zur Ehe zu gelangen. Dreimal innerhalb eines Jahrzehnts
hat Hofmannsthal dieselben Gestalten in drei verschiedene Welten
transponiert einander gegenübergestellt - neben der Sobeide und dem
Abenteurer noch einmal, in Lustspielbeleuchtung, in Cristinas Heimkehr.

Und zweimal ist darüber hinaus jenes Gestaltendreieck der
psychologische Raum geblieben, innerhalb dessen sich das Drama
abspielt, wenn auch die immer gleiche Gestalt des Verführers, die,
zunächst fast am intensivsten erfaßt, sich am leichtesten in der Phantasie
des Dichters abnützen konnte, unsichtbar geblieben und in die
Vergangenheit zurückgeschoben ist, und nur mehr das für einander
bestimmte Paar sich gegenübersteht : in der Ariadne und in der Ägyptischen
Helena. Der Abenteurer vereint beides: hier sind in unerhörter
Vergegenwärtigung zwei Welten, Vergangenheit und Gegenwart, ineinander-



366 Grete Schaeder-Waranit3ch

gerückt und jede der beiden Hauptgestalten in zweifacher Spiegelung
gegeben. Der Abenteurer ist auch derjenige Standort, von dem sich
die Problemwelt, die jene Gestalten aufgeben, am klarsten aufzeigen
läßt; von ihm aus ergeben sich wieder bedeutsame Streiflichter zur
Sobeide zurück. In dieser erscheint vom Abenteurer aus gesehen der
Typus des Don Juan noch einseitig-brutal, ohne jenen gewinnenden
Zauber, der seine Wirkung auf die Frauen erst verständlich macht;
er erscheint in dieser Form sogar in einer fast unerträglichen Duplizität

an Vater und Sohn in gleicher Weise dargestellt. Und im Kaufmann
ist, trotz des seelischen Reichtums, den die Gestalt in sich birgt, der
Typus des Gatten erst angedeutet: sonst würde er nicht aus einer
tiefen, aber leblosen Philosophie heraus Sobeide äußerlich wie
innerlich schutzlos in die Nacht hinausziehen lassen. Entscheidend
sind in beiden Dichtungen die Frauengestalten. Im Abenteurer wird
jene in den Frühwerken aufgewiesene Besinnung auf die naturgegeben
verschiedenartige ethische Gefährdung von Mann und Frau wieder in
aller Deutlichkeit erfaßt und nun entscheidend weiterentwickelt: der

Typus des Andrea und Claudio ist in deutlichere ethische Beleuchtung
gerückt und zum Don Juan verschärft, der sich ewig wandelt, der immer
und nie er selber ist, der niemals jene Konstanz und Kontinuität des

eigenen Wesens gewinnt, die der sittliche Kern der Ehe und alles

schicksalhaltigen Lebens ist. Ihm steht die Frau gegenüber, die sich

ganz an ein Gefühl hingegeben hatte und verraten worden ist, und
deren Leben nur dann sinnvolles Schicksal wird, wenn sie vergessen
lernt.1) Vittoria hatte wie Sobeide ihr ganzes Wesen an ihre Liebe
verpfändet und war verlassen worden. Der Dichter hat sich die

Beantwortung der Frage, wie eine Frau dies ertragen und weiterleben kann,
nicht leicht gemacht; er hat Vittoria in dreifacher Weise mit dem
Leben verbunden: als Mutter, als Künstlerin und als Gattin eines

andern Mannes. Erscheint diese dreifache Antwort auf den ersten
Blick fast errechnet und konstruiert, so hat sie doch einen tiefen Sinn:
keine der drei Lösungen für sich und alle zusammen vermöchten
Vittoria nicht zu retten, das Wesentliche ist ein Tieferes, Menschliches,
das hinter diesen drei Komponenten steht. In dem Kind, das sie

gewonnen hat, läßt die Erinnerung an seinen Vater sie nicht zur Ruhe

*) Zwischen schicksalhaften und schicksallosen Gestalten Hofmannsthals
unterscheidet als Erster W. Brecht, « Grundlinien im Werke Hugo von Hofmannsthals »,
Euphorion, 16. Ergänzungsheft 1923, S. 177 f. - Vgl. auch Hofmannsthals eigene
Erklärung der Bacchusgestalt in dem großen Ariadne-Brief an Richard Strauß,
Rodauner Nachträge III, 77 ff.



Hofmannsthals «Hochzeit der Sobeide» 367

kommen, ihr Gesang, der die Welt bezaubert, ist für sie selber nur das

Suchen ihrer Seele nach dem Mann, den sie geliebt, und ihre Ehe ist
eine geschwisterliche Kameradschaft, neben der der Glanz ihrer ersten
Liebe nicht zu verblassen vermag. Schon in Kaiser und Hexe hatte
Hofmannsthal die tiefe Erkenntnis ausgesprochen, daß unsere Taten

an sich keine befreiende Kraft haben, daß sie nur lose und mit schwachen

Fäden mit uns verbunden erscheinen, bis ein Strahl der göttlichen
Gnade sie in einem Augenblick der Erkenntnis mit dem tiefsten Grund
unseres Wesens verschmelzen läßt:

Diese Tat hat keinen Abgrund
Zwischen mich und sie getan,
Ihren Atem aus der Luft
Mir nicht weggenommen, nicht
Ihre Kraft aus meinem Blut!
Wenn ich sie nicht noch einmal
Sehen kann, werd ich nie glauben,
Daß ich mich mit eignem Willen
Von ihr losriß

Dies ist die seelische Atmosphäre, die für Vittoria nach so vielen

Jahren der Trennung immer noch gilt; so wird ihr Wesen noch einmal

von Grund auf erschüttert, als sie den Baron wiedersieht. Und nun ist
es unsagbar ergreifend, wie die Frau, die äußerlich ihr Schicksal fest
in beide Hände nimmt, so weit, daß es in bedenklicher Weise ein ganzes
Netz von Lügen ist, mit dem sie ihre Ehe wiederherstellt, wie diese

Frau innerlich preisgegeben ist, wie all ihr Handeln nichts als ein
Fühlen und Tasten ihrer Seele nach dem ist, dem sie ihrem eigensten
Gesetz folgend die Treue halten muß. « Nicht Furcht, sondern
Ehrfurcht » ist das Gefühl, das sie von Anfang an dem Baron als Hindernis
ihrer Wiedervereinigung entgegenhält - und doch muß sie in der
Abschiedsstunde noch einmal sich und ihr Kind ihm antragen, wenn
er es vermag, jetzt noch beide als sein Schicksal anzuerkennen. Am
Ende der Dichtung steht Vittoria menschlich gefestigt da, ihr Gesang
wird zum Symbol für die sinnvolle Harmonie, in der sie ihr Schicksal

jetzt erlebt - gefestigt auch gegen die Enttäuschung, die ihr vielleicht
die Zukunft noch bringen mag: die weitere Entwicklung Cesarinos,
dessen Wesen die edlere Art der Mutter mit den gefährlichen Neigungen
des Vaters in noch völlig ungeklärter Verbindung vereinigt.

Mit weiblicher Unbedingtheit der Hingabe an das Schicksal hat
Vittoria ihr ganzes weiteres Leben in die ihr selber unbekannte
Entscheidung einer einzigen Stunde gelegt, wie die Kaiserin in der Frau



368 Grete S c h a e de r - Wa r a n i t s ch

ohne Schatten, unfähig ihr Geschick selber zu lösen, sich in die ewigen
Lebenswasser versinken läßt, aus denen sie ihr Los als Geschenk

wiederempfängt, wie Ariadne den Tod an sich erleben muß, ehe sie

in Bacchus' Armen zu neuem Leben erwacht. Könnte man Hofmannsthals

Einsicht in das Wesen des Mannes durch die Formel ausdrücken,
daß seine Natur Verwandlung, sein Gesetz die Treue ist, so hat er die
seiner ganzen Anschauung so nahe liegende entgegengesetzte Formel
für die Frau: daß ihre Natur Treue grenzenlose Hingabe ihres
Selbst, ihr Gesetz Verwandlung ethische Distanzierung sei, aus
einem tiefen Wissen um das Wesen der Frau vermieden: in ihr sind
Natur und Gesetz, Treue und Verwandlung untrennbar eins, ein
einziges, tief zusammenhängendes Geheimnis. Es umschließt fast alle
die Frauengestalten Hofmannsthals - in späterer Zeit immer
hellsichtiger und tiefdringender erfaßt, immer zarter und transparenter
gestaltet. Ihnen ist allen das Eine, Tiefste gemeinsam: daß sie sich
nicht völlig verlieren können. Die scheinbar durch eine Welt getrennt
sind: Sobeide, Vittoria, Cristina, Ariadne, die Kaiserin, Helene Alten-
wyl, die Frauen mit dem großen, klaren und reinen Gefühl, und jene
anderen, leichtherzigen, primitiveren oder komplizierteren Gestalten
der Antonia, der Färberin, oder Antoinette Hechingen - ein letztes
Menschliches verbindet sie. Und ihrer beider Wesen wird zusammengefaßt

in der letzten Frauengestalt, die Hofmannsthal geschaffen hat,
in der großen Zauberin Helena.

Jenseits aller Verschiedenheit männlicher und weiblicher Natur
steht für den Dichter die Fähigkeit zur Treue, die immer deutlicher

zu der an beide in gleicher Weise gerichteten Forderung der Treue
wird - einer Treue freilich, die weit und tief genug gefaßt ist, um allen
modernen Seelenproblemen gerecht zu werden. Hier hat Hofmannsthal
das Erbe Ibsens übernommen, des letzten gemeineuropäischen Dichters,
der noch unbefangen die gleichen sittlichen Forderungen an Mann
und Frau stellt. Mit Ibsen'scher Unbedingtheit hatte Hofmannsthal
schon in Kaiser und Hexe vertreten, daß der leiseste Augenblick der
Untreue gegen sich selbst genügt, um das ganze Leben zu zerstören:

Nimm du dich in acht, das Leben
Hat die rätselhafte Kraft,
Irgendwie von einem Punkt aus
Diesen ganzen Glanz der Jugend
Zu zerstören, blinden Rost
Auszustreun auf diesen Spiegel
Gottes... wie das alles kommt



Hofmannsthals «Hochzeit der Sobeide» 369

Anfangs ists in einem Punkt,
Doch dann schiebt sichs wie ein Schleier
Zwischen Herz und Aug und Welt,
Und das Dasein ist vergällt;
Bist du außen nicht wie innen,
Zwingst dich nicht, dir treu zu sein,
So kommt Gift in deine Sinnen,
Atmests aus und atmests ein,
Und von dem dir gleichen Leben
Bist du wie vom Grab umgeben,
Kannst den Klang der Wahrheit hören,
So wie Hornruf von weither,
Doch erwidern nimmermehr.

Und das Ibsensche Problem der Gedankensünde ist als ein wirksames
Motiv gerade in der frühen Idylle angelegt, wo die Frau nur deshalb
einer einzigen Stunde zum Opfer fallen kann, weil ihr Gemüt durch
jahrelange Versenkung in die alten Mythen für den Verführer empfänglich

geworden war.1)
Verwandlung, die Tod und neues Leben als höchstes Geschenk des

Schicksals enthält - und Verwandlung als ein Vergessen alles

vergangenen Lebens mit seinen sittlichen Forderungen in einem einzigen
ungehemmten Gefühl, das in sich bereits den Keim zur Vernichtung
des ganzen Menschen enthält: von diesen beiden Möglichkeiten aus

ergibt sich noch ein letzter Rückblick. Sobeide hat das Gebot der Treue

gegen sich selbst verletzt, da sie wider ihre Neigung die Frau des

Kaufmanns wird; daß sie dieses Band ebenso schnell löst, kann sie nur
tiefer verstricken und dem Untergang zuführen:

ich hab mein Leben
heut hinter mich geworfen, und ich steh
auf einer Kugel, die ins Ungewisse rollt!

- diese Worte der Sobeide klingen ganz an den Ausspruch Cesarinos
über Vittoria in der Stunde der Entscheidung an:

Du bist nichts als ein Schwindeln,
In einen dünnen Schleier eingewickelt

aber was bei der Sängerin höchstes verantwortungsvolles Tun ist, ist
bei Sobeide ein frevles Spiel mit ihrem Geschick:

ich war mit dir, wie's keiner Frau geziemt zu sein:
ich tat mit meinem ganzen Schicksal so,
wie ich's beim Tanzen tu mit meinen Schleiern:
mit eitlen Händen rührt ich an mein Selbst.

') Ibsens Bedeutung für den jungen Hofmannsthal ist aus dessen Aufsatz « Die
Menschen in Ibsens Dramen» (1894), abgedruckt Lit. Welt, III/5, 1927, deutlich zu
erkennen. In ihm treten namentlich die Beziehungen zwischen Peer Gynt und dem
Toren klar hervor.



370 Grete Schaeder-Waranitsch

Sobeide und jene frühen Frauentypen, bei denen ein Gefühl und
eine Tat die Vernichtung ihres ganzen Lebens mit Notwendigkeit
nach sich zieht, bilden den weiblichen Gegenpol zu jenen schicksallosen

Verführertypen, die ihr Leben an keine Tat zu binden
verstehen.


	Hofmannsthals «Hochzeit der Sobeide»

