
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 4

Artikel: Avenarius, Philosoph in Zürich

Autor: Blei, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


270

Avenarius, Philosoph in Zürich

von Franz Blei

Die folgenden Seiten entstammen einem
bei Paul List Verlag, Leipzig erscheinenden
Band Erinnerungen von Franz Blei. Der Autor
hat um 1890 in Zürich studiert. Seiner
Freundlichkeit verdanken wir das Recht, einige
Seiten unsern Lesern vorlegen zu dürfen.

Die Red.

Deutlicher als es in der Heimatstadt (Wien) sein konnte, markierten
sich in dieser fremden und auch fremdartigen Stadt dem Studenten die
Konturen von Zweck und Sinn seines Aufenthaltes, verbildlichten sich ihm
in dem etwas über der Stadt hängenden weiten und hohen Semperschen
Bauwerk, das Universität und Technische Hochschule in Emern
beherbergte. Um zu lernen war er hierhergekommen, um anzufangen.
Er trat in die wie frisch geharkte Arena mit einiger Skepsis nur gegen
das, was er zu wissen oder gelernt zu haben glaubte, aber ohne solche

Skepsis gegen das, was er hier zu lernen hoffte, wo sich ihm deutlicher
als je zuvor eine universitas literarum impostierte, Lehrer, Schüler,
ein lateinisches Viertel, dies zusammen als das Zentrum, um das herum
Landschaft und Stadt lagen als eine bloße Staffage. Wenn auch nicht
mehr im Stande der Unschuld, der ihn dazu berechtigt hätte, zog er
doch wie ein Erstkommunikant der Wissenschaft das weiße Kleid mit
dem an der richtigen Stelle eingestickten Zeichen des Zweifels an,
dem Abzeichen des obstinaten Versuches, aus dem selbstsichern, vagen
und sich selbst widersprechenden Wissen des alltäglichen common

sense zum wahren Wissen zu kommen. Dieser junge Adept war ein
Enttäuschter von allen Philosophien, aber nicht vom Philosophieren.
Wohl skeptisch, aber nicht in der verdrossenen Art, die sich im Skeptizismus

zufrieden gibt. Schon darauf aus, seinem Wissen einen
größtmöglichen Umfang zu geben und solches in den Wissenschaften

suchend, aber doch sich bewußt, daß zunehmende Kenntnis
wissenschaftlicher Fakten nicht schon einen bessern Philosophen bedeutet.
Denn der hat es ja nicht mit den originalen Fakten zu tun, welche die
Wissenschaften mit Hilfe von Gesetzen in Bündel zusammenbringen,
sondern eben mit diesen Gesetzen selber, und so ist seine kritische
Haltung keine andere als die des Wissenschaftlichen. Erst Jahrzehnte



Avenarius, Philosoph in Zürich 271

später und als das Interesse an den Menschen nichts sonst mehr war
als so was wie höfliche Neugierde, mehr oder weniger komischen Tieren
zuzuschauen, sollte er ein intellektuelles Vergnügen an den reizenden
Bösartigkeiten derTheologien finden. Jetzt aber und in dieser Stunde des

Aufbruches in das Wissen warf der erste Schritt, den er tat, alle diese

theologisierenden Kartenhäuser der philosophischen Systeme um, denn

sie bewegten sich nicht von der Stelle mit ihrem wissenschaftlich ganz
sinnlosen Anspruch der Endgültigkeit ihrer Behauptungen, welchen
Anspruch sie ganz wie Theologien aus dem Himmel und auf den Himmel
bezogen. Er war sich nicht klar darüber, ob gewisse traditionelle
Probleme der Philosophie ihr wirklich zugehören, wohl aber darüber,
daß sie wissenschaftlich nicht traktiert werden können, weil sie unser
Erkenntnisvermögen transzendieren. Aber von andern Problemen
schien es ihm durchaus möglich, die Richtung, wo ihre Lösung liegen
konnte, zu suchen, selbst dann, wenn diese Lösung im Augenblick
nicht möglich war und die finalistischen Systembauer das Problem
rasch in ein theologisches Dogma verhakten. Der junge Mensch, der
nichts wußte und mit Leidenschaft wissen wollte, war nicht einmal
mehr vom formal-ästhetischen Vergnügen dieser Systeme einzufangen,
weil es ihm bei der in sich verfälschten Sache ganz gleichgültig war,
ob an sie das meisterhafte Deutsch Kants oder das gefällig
journalistische Schopenhauers gesetzt würde. So und so waren ihm das

Häuser, wo die Fenster nach innen, die Türen nach außen gingen, der
Keller auf dem Dach und das Dach im Erdgeschoß lag und die Treppen
nirgends sonstwo hinführten als zu sich selber. Das war Inzucht und
Unzucht eines Konvenüs, das Rätsel zu lösen vorgab, die nichts als

Kreuzworträtsel waren.
So im Negativen war der junge Mensch, der wissen wollte, vortrefflich

auf den Lehrer vorbereitet, den er in keinem andern besser als in
Richard Avenarius finden konnte und in dessen philosophischer
Grundhaltung: sich klar zu sein, daß wir nicht so viel wissen als wir denken,
daß wir wissen. Und vor allem nicht das dem Descartes evidente « ich
denke ». Mit dem « ich » macht sich nur ein philosophierender Herr
ein fatales Kompliment, denn dieses « ich » scheint nur eine Reihe

von Vorgängen zu sein, deren jeder einzelne sicherer ist als das Ganze,
und das « denken » deckt als ein Wort komplizierte Beziehungen zwischen
den Vorgängen. Nie festzustellen ist, wann ein solcher Vorgang ein
« Gedanke » ist. Der philosophierende Mensch erschrack mit
Descartes' Wissenstheorie der kritischen Untersuchung der Voraussetzungen



272 F ranz Blei

vor den allzu materialistischen Effekten, denn gewisse Data gegeben

waren ja die Bewegungen der Materie mathematisch berechenbar,
also auch unsere körperlichen Akte. Davor sollte der Wille helfen, der

von sich aus die Richtung der Bewegung leiten könnte oder doch
physikalische Effekte beeinflussen. So waren wieder die zwei von Gott
geschaffenen Substanzen, Geist und Materie, da und das Wesen jenes
der Gedanke, das Wesen dieses die Ausdehnung. Jedes ohne Einfluß
auf das andere seinen eigenen Gesetzen folgend. Es gab einen mysteriösen

Parallelismus, den der im Metaphysischen nicht besonders starke

Spinoza nicht damit auflösen konnte, daß er nur eine Substanz mit
zwei verschiedenen Attributen, Gedanke und Ausdehnung, behauptete.
Auch sein Determinismus löste das nicht. Wenn alles was wir aussagen

von physischen Ursachen bestimmt ist, sind wir mit unseren Gedanken

nur dann frei, wenn wir Lügen aussagen; und wenn wir nicht das was
wir denken aussagen, so kann auf unsere Gedanken auch schon vom
Physikalischen her geschlossen werden. Avenarius, dessen Habilitationsschrift

sich mit Spinoza beschäftigte, suchte dieser Konsequenz damit

zu entgehen, daß er in der Kausalität nicht ein Zwanghaftes, also

Metaphysisches sah, sondern nichts als ein Gesetz der Folge: wenn a

gesetzt ist, so ist b mitgesetzt. Laufen « physische » und « mentale »

Geschehnisse parallel, so kann nicht von kausaler Unabhängigkeit von
einander gesprochen werden, wohl aber, daß jedes das andere « cau-
sieren » kann. Als Avenarius auftrat, begann kaum noch jener Prozeß,
der die Physik weit weniger deterministisch machte als sie es

zweihundert Jahre lang gewesen war. Aber er ahnte, daß es richtiger sei,
sich mit einem statistischen Mittel zu behelfen. Er suchte dafür in einer
höchst differenzierten Terminologie den Ausdruck, was ihn schwieriger
erscheinen ließ als er war. Er wußte, daß Sprache und Grammatik
philosophisch in die Irre führen zu leeren Konzeptionen, und sein
Gesicht zeigte schmerzliche Kontraktionen, wenn einer seiner jungen
Schüler, eitel auf solchen Wortbesitz, die höchst genau und vorsichtig
geführte Unterhaltung mit solchen Wortgebilden unterbrach wie
Substanz, Ding, Person, intelligibler Charakter und so ähnlichen Uber-
kommenheiten, imaginiertes Wasser für imaginierte Mühlen. Solchen

Selbstgefälligen gegenüber riskierte er es lieber, für gar keinen
Philosophen zu gelten, als daß er ihnen den Gefallen tat, sich anzustrengen,
bei diesen Worten sich etwas zu denken und eine Klopffechterei
aufzuführen, bestritten mit den Schulranzen. Das hieß nicht, daß er alles

bisherige philosophische Denken gewissermaßen durchfallen ließ als



Avenarius, Philosoph in Zürich 273

nichtig. Das wäre ja auch ganz gegen den Sinn seines wissenschaftlichen

Philosophierens gewesen. Wenn ihm das Ding an sich in keiner Weise

etwas bedeutete, so doch Kants Gedanken über den Raum. Und
Leibnitzens theologische Erwägungen, die ihn glauben ließen, er hätte
sich in völliger Unabhängigkeit von allem andern Geschaffenen
entwickelt und es blieben so seine Erfahrungen unänderbar auch dann,

wenn alles um ihn zunichte würde, hinderten ihn nicht an der Reverenz

für seine wissenschaftliche Feststellung, daß Raum und Zeit bloß

aus Relationen bestünden. Aber die jungen Welträtsellöser aus Vokabeln,
die sich in die Freitagsgesellschaft dieses methodischen Meisters
begaben, in der gläubigen Annahme, hier eine Pumpstelle zu finden,
kamen und gingen bald wieder, enttäuscht, daß sie in ihre leeren

Atrappen keine Luft geblasen bekamen, die den Geruch ihres eigenen
Atems trug. Es waren meist so Ethiker wie der junge Herr Holzapfel,
des Verlegers Diederichs späterer Hausphilosoph in der Gefühlssphäre
aller Grade, die sich in dieser einfach-klaren Luft unwohl fühlten
und vor dem « Mechanistischen » dieses Denkers befürchteten, daß er
ihnen das zart-stolze Gebilde ihrer philosophischen Emotion zum
Absterben bringe. Es gibt einen philosophierenden Typus Mensch,
der in der großen Bedeutung, die er sich gibt, zu kurz zu kommen
fürchtet in einem wissenschaftlichen Pluralismus. Sie werden, die

Logik ein bißchen mystisch verfälschend, als Monisten sehr ambitiöse
Metaphysiken aufstellen und darin ihre Bedeutung gesichert glauben.

Die Avenarius waren mit jenem Schauspieler, Dichter und Maler
Geyer verwandt, der die verwitwete Mutter Richard Wagners zu einer
Zeit heiratete, da dieser noch nicht geboren war. Ein gut gemaltes

Selbstporträt dieses mit achtundzwanzig Jahren verstorbenen Geyer,
der auffallend Wagner'sehe Züge hatte, hing in dem kleinen Sälchen

in Avenarius' Hause, wo sich die kleine Schar jener seiner Schüler,
die mehr von ihrem Lehrer haben wollten als ein Kolleg, zweimal in
der Woche des Abends versammelte um einen langen Tisch, in dessen

Mitte immer unberührt ein Tellerchen mit Cakes und eine Flasche

Rotwein mit zwei Gläsern standen. So unberührt da standen wie die
weißblonde Frau des Lehrers, eine geborne Semper aus Hamburg,
unbeweglich und wortlos am Tische im Kreise dieser jungen Leute
saß mit einem etwas eingefrorenen kleinen Lächeln und dem Blick
über die weitvorstehende Kante eines Korsettes weg auf jenen Kuchenteller

gerichtet, über den im Laufe dreier hier erlebter Jahre nur ein
einziges Mal das Verhängnis kam, geleert zu werden - worüber alles



274 Franz Blei

erstarrte. Als ob sich einer über die Schaubrote des Tempels hungrig
hergemacht hätte. Es war der immer und bis ins Abnorme eßlustige
Anarchist Gumplovicz, des Grazer Soziologen Sohn, der ohne was

er gerade sagte zu unterbrechen aufstand, um den Tisch ging und sich
den Teller vor seinen Platz holte und leerte, wobei er immer weiter
redete. Auch mit dem Trinken passierte einmal etwas ganz
Ungewöhnliches, bei einem der Abendessen, die es jeden Monat bei Avenarius
gab. Als vor die Gäste die Schale mit dem Glase Spühlwasser hingestellt
war, erhob sich ein junger Student aus der Innerschweiz, ergriff das

Glas mit dem Mundwasser, ließ die Hausfrau leben und trank es aus.
Auch hier sorgte die äußerste Korrektheit der hellblonden unbeweglichen
Hausfrau dafür, daß man nicht einmal lächelte, sondern nur wie beim
Kuchenteller höchst betreten war. Wovon Avenarius nicht die Spur
besaß, das produzierte seine übrigens vortreffliche Frau über alle
Maße: professorale Würde bis zum Grade nahe am Gefrierpunkt.
Dazu schien sie als Hamburger Patriziertochter schon vorverpflichtet.
Es war immer bedeutend wärmer, wenn man mit dem lebhaften und
zu einem graziösen Mutwillen geneigten Mann allein war, dem auf
dem für ihn toten Punkt dieser Universität an nichts als an echten
Schülern lag, so sehr, daß er auch die unechten zuließ, jene Monisten
und Ethiker in den Windeln. Denn wie die Dinge lagen, war dieses

hier die Endstation seiner Hochschulkarriere, da auf den Universitäten
des Reiches jede Stelle mit einem Wundtschüler besetzt war oder
wurde. Da hatte er, der bedeutendste Gegner der « experimentellen
Psychologie », nichts zu hoffen. Nichts als die Schüler. Er zitterte für
jeden und übertrieb sich jeden von ihnen. Er wußte, daß sein Vortrag
stockend, fast stotternd war und daß er selber den Führer durch die

etwas stachelig eingesäumten Pfade seiner Schriften machen mußte.
So lud er zu sich, herzlich, aufmerksam und durchaus wie einer, der
auch lernen will. Und aus einer Teilnahme, die über das Sachliche
eines solchen Verhältnisses hinausging, hatte man das Gefühl wie von
einer Freundschaft, einer ein bißchen gefährlichen Freundschaft, die
schmerzliche Vorwürfe machen konnte. Der vereinsamte und zu frühem
Tode bestimmte Mann, den keinerlei Eitelkeit trösten konnte, brauchte
diese kleine Welt der Schüler, von denen er als der Vater dieser seiner

geistigen Kinder erwartete, daß sie ihm zur Anerkennung seiner

königlichen Geburt verhelfen würden, ein jeder dieser Schüler ein
Gelehrter in seinem Fache und den Begriff einer wissenschaftlichen

Philosophie erfüllend, deren Grundzüge und nur diese der Lehrer



Avenarius, Philosoph in Zürich 275

aufgestellt hatte. Er empfand es wie Desertion, als Carl Hauptmann
seine Untersuchungen über die Metaphysik in der modernen Physiologie
einen Torso sein ließ und sich ins Dichten begab. Und daß ein anderer
Scbüler, der Dozent Rudolf Willy, über die biologischen Stränge
schlug. Und als ihm der junge Wiener eines Tages ein Drama brachte,
ging das linke Augenbrau ängstlich in die Höhe darüber, daß hier
wieder einer der jungen Freunde und künftigen Kindsväter der
Faszination einer andern Welt erliege als der denkerisch-abstrakten. Und
gerade das Okkasionelle, mit dem man diese Arbeit entschuldigen
wollte, erschien ihm als das Schlimmste. Es gut zu machen, gab man
mit recht schlechtem Gewissen der Voreingenommenheit des Lehrers
nach, die einem mehr zutraute als man konnte, und sah sich mit
dreiundzwanzig Jahren als Mitarbeiter an des Lehrers Vierteljahrsschrift
für wissenschaftliche Philosophie, kritisierte etwa Meinongs Wertlehre,
indem man dagegen eine empinokntische setzte, unverstehbar für
jeden, der mit der Kritik der reinen Erfahrung nicht vertraut war.
Mit etwas weniger schlechtem Gewissen stach man Plechanof ab, was

ja auch ein bedeutend leichteres Unternehmen war. Aber die Stiche
dieser genauen Schulfechter trafen wohl auch ein bißchen diese

vortreffliche, fünfzehn Jahre zuvor von Mach und Häring gegründete
Vierteljahrsschrift, die, als der Lehrer im Sterben lag, an zwei junge
Leute kam, deren einer nichts als ein Student, deren anderer nichts als

ein braver Mann war, der ein Resume von Avenarius' Hauptwerk verfaßt

hatte. Unter deren Händen entschlief sie bald nach Avenarius' Tod.
Als die zweifelhafte Personage, die hier dem Leser als der Held dieser

Schrift ausgeredet wird, in den Lichtkegel dieses Geistes trat, erfuhr
sie erlösend die Auflösung falscher Konsistenzen, wie eine solche auch
die Annahme der Philosophie als einer was ihren Inhalt betrifft
unabhängigen Disziplin ist. Nicht ein System, das ja eben nur wieder ein
System gewesen wäre, sondern ein Prinzip machte ihm deutlich, daß

es so etwas wie eine spezielle Quelle der Weisheit nicht gebe, welche
die Philosophie speise und nichts als sie und daß es philosophische
Resultate gebe, die von den Resultaten der Wissenschaft radikal
verschieden seien. Sie ist kritischer, das ist alles. Und sie ist es nicht von
außerhalb der Wissenschaft her, sondern von innen her. Sie sucht das

immer vorhandene Risiko des Fehlers zu vermindern und auf ein
praktisch Gleichgültiges zu bringen. Wer mehr versucht, springt aus,
denkt nicht mehr, sondern glaubt. Man behielt, daß die Patina nicht
zu den Zierden des Denkens gehöre.


	Avenarius, Philosoph in Zürich

