
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 4

Artikel: Natürliche Grundlagen der französischen Kultur

Autor: Curtius, Ernst Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


243

Natürliche Grundlagen der französischen Kultur1)
von Ernst Robert Curtius

Die französische Zivilisationsidee ist eng verknüpft mit dem
Verhältnis der Franzosen zur französischen Erde. Man hat von ihr gesagt,
sie sei ein Produkt des Bodens wie der Wein. Sie weist zurück auf die
Urbarmachung und Bebauung der Erde, auf die Humanisierung der
Natur. Aus dieser Wurzel nährt sich aber auch das Gefühl des Franzosen

für sein Land. Das französische Nationalgefühl ist von Anfang an
gekennzeichnet durch die Liebe zum heimischen Boden. Es ist die
Anhänglichkeit eines seßhaften Volkes an seine Erde. Wohl haben die
Kelten im 5., 4. und 3. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung ihre
Eroberungszüge durch fast ganz Europa und bis nach Kleinasien hin
ausgedehnt, aber von diesen Wanderungen haben die Gallier keine Kunde
bewahrt. In dem geistigen Erbe, das die Franzosen von ihren gallischen
Vorfahren überkommen haben, finden wir keine Erinnerung an jene
Frühzeit; nichts, was den Heldensagen der germanischen Völkerwanderung

vergleichbar wäre. Die Seele Frankreichs weiß nichts von Wandertrieb

und Fernsehnsucht. Sie ist gebunden an den altererbten Boden und
sie ist ihm verbunden in bäuerlichem Schollenbewußtsein. Der Franzose
liebt in seinem Lande die nährende, bebaute Erde. « Cybele hat mehr
Anbeter in Frankreich als Christus », sagt uns ein moderner katholischer

Dichter, François Mauriac. Die Erdreligion ist die uralte französische

Bauernreligion. Das Naturgefühl der Franzosen ist mehr Erdfrömmigkeit

des Landarbeiters und Gärtners als Drang zu den elementaren

Kräften, die der germanische Mensch in der Natur sucht. « Der Mensch
sozialisiert die Natur, » sagt Comte. Das ist französisch gedacht. Der
Franzose will der Natur Herr werden und ihre zerstörende Macht
bändigen. Er liebt das Begrenzte, Abgeteilte, Geordnete der Felder, der

Obstpflanzungen, der Haine. Aber er will sich nicht in die Unendlichkeit
der Natur verlieren — sei es im Waldweben, sei es im Wogen der See.

Der bebaute Boden seines Landes ist dem Franzosen heilig. Er
empfindet es als Entweihung, wenn der Feind diesen Boden betritt. Der
erbitterte Haß Frankreichs gegen den deutschen Eindringling in den

großen Kriegen wurzelte nicht zum mindesten in diesem Gefühl, das

1) Aus einem demnächst erscheinenden Buch von E. R. Curtius Einführung in die
französische Kultur. (Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart.)



244 Ernst Robert Curtius

einer ursprünglicheren Schicht der französischen Seele angehört als das

Staatsbewußtsein.
Wenn zur défense du sol, zur Verteidigung des Bodens aufgerufen

wird, ist Frankreich bei seinem tiefsten Instinkt gepackt. Das ermöglichte
Gambetta im September 1870 das Massenaufgebot und den zähen
Widerstand. Als Deutschland 1873 seine Besatzungstruppen aus Frankreich

zurückzog, wurde der Präsident Thiers von den Franzosen als

«Befreier des Territoriums» gefeiert - eine Ehrung, die für das französische

Empfinden sehr charakteristisch ist. « Die Nation ist ein Territorium,

» so hat später Maurice Barrés gesagt, und er hat den Versuch
gemacht, seine nationalistische Ideologie auf den Kultus der französischen

Erde zu gründen.
Diese enge Verbindung von Bodengefühl und Vaterlandsliebe hat zu

allen Zeiten das französische Nationalbewußtsein bestimmt. Schon der
Dichter des Rolandsliedes zu Beginn des 12. Jahrhunderts preist seine

Heimat mit den Worten: «Du Boden Frankreichs bist ein gar süßes

Land. » Seit dem Mittelalter heißt Frankreich seinen Bewohnern das
« süße » Land, das « schöne » Land, das « schönste Königreich unter dem
Himmel ». So ist für den Franzosen der Volksboden seiner Nation nicht
nur die geheiligte Erde der Ahnen und die mütterliche Nährerin, sondern
auch ein privilegierter Ausschnitt der Erdoberfläche, ein auserwähltes
Land der Schönheit, Milde und Fruchtbarkeit.

Das Unterrichtssystem der dritten Republik verwertet dieses Gefühl.
Dem Volksschüler wird als erstes die Schönheit seines Landes eingeprägt.
Auf dem Einband seines Geschichtsbuches sieht er einen Frucht- und
Blumenkranz mit der Beischrift : « Kmd, du siehst auf der Decke dieses

Buches die Blumen und Früchte Frankreichs. In diesem Buche wirst du
die Geschichte Frankreichs lernen. Du sollst Frankreich lieben, weil die
Natur es schön und weil die Geschichte es groß gemacht hat. »

Die Schulgeographie wendet sich an das ästhetische Empfinden. Der
Schüler erfährt aus den Erläuterungen seines Atlas, daß der Umriß
Frankreichs sich in ein Sechseck einzeichnen läßt, welches durch den

Meridian von Paris in zwei gleiche Hälften geteilt ist. Sein Vaterland
hat ein harmonische, fast geometrisch regelmäßige Gestalt. Die Natur
hat es ausgezeichnet durch eine gefällige Form und durch bevorzugte
Lage. Es ist gleich weit vom Nordpol und vom Äquator entfernt. In
seiner Bodengestaltung herrschen mittlere Höhenzüge vor : die verschiedenen

«Regionen» sind nirgends durch Hindernisse getrennt und bilden
eine gegliederte Einheit. Es ist der Garten der Welt. Es umfaßt alle



Natürliche Grundlagen der französischen Kultur 245

Schönheiten der Erde : die Orangenhaine und Zypressenpflanzungen der
Mittelmeerküste, die Heide- und Felsküsten des Nordens, die Eisgipfel
der Alpen, die Tannenwälder der Vogesen, die Vulkane der Auvergne,
endlich die königliche Anmut von Paris. Frankreich kennen - so lernt
der französische Knabe - heißt die Schönheit kennen.

Die Auffassung, daß Frankreich schon durch seine geographische
Bildung von der Natur bevorzugt sei, geht bis auf das Altertum zurück.
Schon der Geograph Strabon bewunderte in einer berühmten Stelle
seiner Weltbeschreibung das « Verhältnis des Landes zu den Flüssen
und zum Meere », « die Leichtigkeit im gemeinschaftlichen Verkehr mit
den Lebensbedürfnissen und die daraus entspringenden gegenseitigen
Vorteile ». Er meinte, in der Gestaltung des Landes ein «Werk der
Vorsehung » und die Wirkung eines « vernünftigen Waltens » erkennen
zu dürfen. Die moderne französische Wissenschaft hat den Beziehungen
von Geographie und Geschichte besondere Aufmerksamkeit geschenkt.

Die unmittelbare Anregung dazu kam von dem großen Historiker
Michelet. Er formulierte programmatisch: « L'histoire est d'abord toute
géographie. » Den zweiten Band seiner französischen Geschichte (1833)
leitet er mit einem genial entworfenen « Tableau de la France » ein,
einer geistvollen und anschauungsgesättigten geographisch-psychologischen

Schilderung Frankreichs. Nach Michelets Vorgang haben die

neueren Gesamtdarstellungen der französischen Geschichte eine
ausführliche geographische Einleitung aufgenommen. Die Auffassung der
modernen französischen Geographen, deren Schöpfer Vidal de la Blache

ist, weicht aber nun in einem entscheidenden Punkte von den älteren

Anschauungen ab. Frankreich wird nicht mehr als eine gleichsam von
der Vorsehung geschaffene geographische Harmonie betrachtet. Zwar
spricht man auch heute noch von der « Eleganz der Bodengestaltung und
der Stromlinien » (Brunhes), aber man betont, daß Frankreich keine von
der Natur abgegrenzte geophysische Einheit ist. Die Gegenden, die

politisch im französischen Staat zusammengefaßt sind, bilden ursprünglich

weder geologisch noch klimatisch, noch in Hinsicht auf Flora,
Fauna, Bevölkerung ein homogenes Ganzes. In allen diesen Beziehungen
gehört Frankreich teils zum Mittelmeerbecken, teils zu Zentraleuropa,
teils zu dem ozeanumspülten Westeuropa. Es ist nicht so, daß der
geographische Charakter Frankreichs sich gleichsam von innen her, von
einem französischen Ausstrahlungszentrum aus begreifen ließe. Die
Hand des Menschen hat die Natur gemodelt. Sie schafft, wie ein moderner

Forscher es ausdrückt, aus einem Stück Erdoberfläche eine geo-



246 Ernst Robert Curtius

graphische Persönlichkeit. Frankreich ist heute eine solche « geographische

Persönlichkeit », aber diese Persönlichkeit ist ein Ergebnis der
Geschichte. Die Beziehungen zwischen Mensch und Erde sind in Frankreich

älter und beständiger als anderswo. Die Siedlungen sind in hohem
Maße fixiert. Seit unvordenklichen Zeiten werden dieselben Orte bewohnt.

Die moderne geographische Forschung der Franzosen hat den Begriff
der « Menschengeographie »>, der « géographie humaine », geschaffen. Sie
hat dabei zugestandenermaßen Anregungen von der Anthropogeogra-
phie Ratzels empfangen, aber die französische und die deutsche
Auffassung von der Wechselwirkung zwischen Mensch und Erde weisen
doch eine charakteristische Verschiedenheit auf. Die deutsche Anthropo-
geographie neigt dazu, Geschichte und Kultur aus den geographischen
Bedingungen, d. h. den Menschen aus der Natur zu erklären. Die
französische « géographie humaine » dagegen sucht umgekehrt in der

Gestaltung des Landes die bewußte Einwirkung des Menschen zu
erkennen. Sie stellt dem Determinismus Ratzels den « Possibilismus »

entgegen. Die geographischen Gegebenheiten wirken nicht als

Naturzwang, sondern als eine Fülle von Möglichkeiten, zwischen denen der
geschichteschaffende Mensch wählt. Hier zeigt sich die Tendenz des
französischen Geistes, die freie menschliche Aktivität gegenüber den
Mächten der Natur und des Schicksals zu betonen. Während für Michelet
die Geschichte sich auf der Geographie aufbaut, ist die « géographie
humaine » von heute eine geschichtliche Disziplin, eine « erneuerte
Geschichte ».

Frankreichs Lebensformen und Volkscharakter sind durch die
geographische Eigenart des Landes in hohem Grade bestimmt worden. Es

vereinigt in sich den Norden und den Süden. In der « côte d'azur »

besitzt Frankreich eine eigene Riviera. Nordischer Traum der Bretagne
und Sonnenglück südlicher Strände sind in einem landschaftlichen und
staatlichen Territorium vereinigt. Der Nordländer kann in Frankreich
seine Mittelmeersehnsucht erfüllen, und der Südländer kann dort die

gedämpften Färb- und Seelenstimmungen des Nordens kennen lernen.

Darum kann sich Frankreich als das Land der Vermittlung, der Mitte,
des Ausgleichs empfinden. Es ist der Ort, wo sich die Gegensätze zur
Harmonie, zum Maß, zum Gleichgewicht ausschwingen. Der typisch
französische Geschmack empfindet die laute Exaltation des Südens und
die formlose Wucht des Nordens als Extreme, die ihm beide gleich
ungemäß sind.

Man sieht: das geographische Gebiet des französischen Staates wird



Natürliche Grundlagen der französischen Kultur 247

schon als bloßer Boden und Lebensraum von den Franzosen mit vielen
Ideologien umwoben. Es gibt eine populäre Mystik des französischen
Territoriums. Daß man sein Land als das schönste und liebste empfindet,
ist natürlicher Ausdruck der Heimatliebe. Wenn man aber in seiner
Bodengestaltung und Bewässerung geometrische Regelmäßigkeit oder
ästhetische Eleganz oder providentielle Fügung findet, so sind das
Ideologien. Sie werden in Frankreich nicht immer als solche empfunden.
Je naiver sie aufgenommen werden, um so kräftiger nähren sie den
Patriotismus und das Bewußtsein, einer auserwählten Nation
anzugehören. Eine Ideologie ist natürlich auch der Begriff des « mittleren
Landes ». Jede Telegraphenstange ist die mittlere zwischen zwei benachbarten,

und so ist auch jedes Land das mittlere zwischen seinen Nachbargebieten.

Das Randland Spanien wird als Mitte und Vermittlung
zwischen Europa und Afrika aufgefaßt. Der Begriff des « mittleren »

Landes im Sinne des harmonischen, bevorzugten, von den Göttern und
Menschen geliebten Landes ist, wie so viele andere Bestandteile des

französischen Bewußtseins, antiker Herkunft. Daß das Mittlere zwischen
zwei Extremen überall das Gute sei, dies ist ja ein Gedanke, der in der
antiken Philosophie immer wiederholt wird. Schon das Altertum hat
ihn auch auf die Geographie übertragen. Den römischen Autoren galt
Italien als das mittlere, glückliche Land.1) Die Franzosen haben dann
dieses Vorrecht für ihr Land in Anspruch genommen. Ganz antik
gedacht und gesagt ist Ronsards Lob :

sans voguer ailleurs, toutes commodités
Se produisent ici, blés, vins, forêts et pres:^
Aussi le trop de chaud n offense nos contrées.
Ni le trop de froideur, ni le vent^ ruineux,
Ni le trac écaillé des dragons venimeux,
Ni rochers infertils, ni sablons inutiles.

Der Begriff der Mitte hat für die Franzosen eine andere Bedeutung
als für uns; wenn wir Deutschen uns als mittleres Volk Europas empfinden,

so meinen wir damit das Mittlere zwischen zwei Gegensätzen

und damit die Allbezogenheit und Allvermittlung; die Mitte ist also für
uns eine metaphysische Kategorie. Für Frankreich bedeutet sie - ganz
antik - etwas Ästhetisch-Sittliches: das Maß (mesure). Die Ideologie

vom mittleren Lande wird in Frankreich vom Physischen und Klimatischen

bis ins Geistige und Politische hinein abgewandelt. «La grandeur
de la France, » sagte Renan, « est de renfermer des pôles opposés. »

Die geschichtlich wirksamste von allen geographischen Ideologien

*) Vergil Georgica 2, 135 ff.



248 Ernst Robert Curtius

Frankreichs ist die von seinen « natürlichen Grenzen » und den daraus
folgenden Rechtsansprüchen gewesen. Auch sie geht bis auf die Antike
zurück. Cäsar sagt : « Germani trans Rhenum incolunt » und setzt so den
Rhein als Galliens Grenze. Das entsprach übrigens schon damals dem
Stande der Dinge nicht genau, denn wir wissen, daß der Rhein von oberhalb

Straßburg bis zur Mündung - vielleicht kurze Strecken

ausgenommen - schon in germanischen Händen war, als Cäsar nach Gallien
kam. Aber gleichviel, man konnte sich auf die berühmte Cäsar-Stelle
berufen und den Rhein als Grenze Galliens und zugleich des römischen

Imperiums ansehen. Gelehrte Antiquare - besonders gerne die Kelto-
manen - haben diese Anschauung immer wieder aufgewärmt. Sie ist
später zu einer wirksamen Stütze französischer Expansionspolitik
geworden. Daß aber die Parole von den « natürlichen Grenzen Frankreichs

» die Massen erhitzte und von der Volksgesamtheit begriffen
werden konnte, auch ohne Kenntnis von Cäsar oder Richelieu, - das

erklärt sich aus der Macht, die geographische und naturrechtliche
Ideologien überhaupt über den französischen Geist besitzen. Er verlangt
ein festumrissenes, sich wie eine geometrische Figur einprägendes Bild
von Frankreich : der Blick auf die Landkarte ist zugleich ein Einblick in
Frankreichs Bestimmung und Privilegien.

Die moderne französische Geographie beginnt, den Begriff der Grenze
einer Kritik zu unterziehen. Die Vorstellung,, daß Flüsse natürliche
Grenzen sind, hat in Frankreich die Geister seit Jahrhunderten
beherrscht. Heute wird sie revidiert. «Limite, les fleuves?» - so erklärt
Lucien Febvre1) in einer Darlegung, die ich ihrer politischen Tragweite
halber wörtlich anführe - « mais dans la phrase fameuse de César sur
le Rhin qui divise la Gaule de la Germanie, qui fera la part de la vérité,
psychologique ou politique? La question du Rhin est bien trop grosse
et trop ardue pour que nous fassions autre chose que rappeler son
existence; il faudrait, pour l'exposer, tout un volume; mais combien de

formations de ,vals', dans l'histoire, à cheval sur les deux rives d'un
fleuve ou d'une rivière; combien de sociétés fluviales ayant leur vie

propre et leur caractère particulier, alimentées par le fleuve, tirant de

lui leur subsistance et leur raison d'être? La notion de frontière
linéaire est attaqué et cède La notion de cadre prédestiné disparaît.
II n'y a plus rien de .donné tout fait' à l'homme par la nature, d'imposé
à la politique par la géographie. » Solche Sätze zeigen, wie die Wissenschaft

durch verfeinerte Analysen die Grundlage der populären geogra-
x) La Terre et l'Evolution humaine (1922).



Natürliche Grundlagen der französischen Kultur 249

phisch-politischen Ideologien unterhöhlt. Im allgemeinen Bewußtsein
freilich sind sie noch ganz lebendig.

Aus diesen geographischen Verhältnissen und Ideologien ergibt sich
aber auch jenes Gefühl des Sichselbstgenügens, jenes Bewußtsein der
Autarkie, das für den französischen Charakter so bezeichnend ist. In der
Geschichte der deutschen Seele, in unserer Kunst und unserer Dichtung,
taucht immer wieder die Sehnsucht nach dem Süden auf. Wir empfinden
das Bedürfnis, uns zu ergänzen durch dieses lockende Andere, sei es in
Italienfahrten oder in dem Ringen um griechische Vollendung. Im
Gesamtbild der französischen Kultur treten diese Züge zwar auch hervor,
aber sie spielen doch eine weit untergeordnetere Rolle. Es ist eine typisch
französische Empfindungsweise, die sich durch die Jahrhunderte
verfolgen läßt, daß der Zauber Italiens und Griechenlands zwar gewürdigt
wird, aber zuletzt doch der stärkeren Anziehungskraft heimischer Erde
weicht. Der französische Geist hat nicht das Bedürfnis, über seine
Grenzen hinauszuschweifen. Er empfindet Frankreich als eine Abbreviatur

der Welt, als einen vollständigen Mikrokosmos. Der Franzose sitzt
in der Mitte der Welt und bleibt dort. Die schönsten und großartigsten
Eindrücke der Fremde wiegen ihm nicht die harmonische Schönheit
seiner Heimat, die Milde ihrer Atmosphäre auf. Er ist kein großer
Reisender. Auf der Höhe der Renaissance hat Joachim du Beilay
gedichtet :

Heureux qui, comme Ulysse, a fait un beau voyage,
Ou comme celui-là qui conquit la toison
Et puis est retourné, plein d'usage et raison
Vivre entre ses parents le reste de son âge
Quand reverrai-je, hélas, de mon petit village
Fumer la cheminée: et en quelle saison
Reverrai-je le clos de ma pauvre maison
Qui m'est une province, et beaucoup davantage?

Ronsard meint, nur Fische, Vögel und Waldtiere seien darauf
angewiesen, ständig den Ort zu wechseln,

Mais l'homme bien rassis en sa terre demeure,

und Rivarol sagte: « Le Français, visité par toutes les nations, peut se

croire dispensé de voyager chez elles comme d apprendre leurs langues,

puisqu'il retrouve partout la sienne.... Quand on compare un peuple
du Midi à un peuple du Nord, on n'a que des extrêmes à rapprocher;
mais la France, sous un ciel tempéré, changeante dans ses manières
et ne pouvant se fixer elle-même, parvient pourtant à fixer tous les

goûts ». Dieser Zug des französischen Charakters birgt die Gefahr eines
Sichabschließens in sich. Manchmal kann einem Frankreich als ein



250 Ernst Robert Curtiu

provinzielles Sonderdasein im Gesamtleben Europas und der Welt
erscheinen. Auch Franzosen empfinden das gelegentlich. Paul Morand,
eine der interessantesten Figuren der französischen Nachkriegsliteratur,
der als erster die Vision unserer von Krisen geschüttelten, alte und neue
Kontinente und Kulturen vermischenden Welt künstlerisch umrissen
hat, schreibt: « Die anderen Länder sind nur Stücke eines Kontinents,
der Welt; Frankreich ist ein geschlossenes Gefäß, eine vollständige
Nahrung, für das Europa sich interessiert, das sich aber nicht für
Europa interessiert.» Und an anderer Stelle: «Die Reise um die Welt
ist keine französische Übung ; dreizehn Erdumseglungen waren von den

großen europäischen Nationen schon durchgeführt, als noch kein Franzose

dieses Wagnis unternommen hatte. Man muß das Jahr 1714

abwarten, damit ein Schmuggler, La Barbinais le gentil genannt,
von dem echt nationalen Bedürfnis getrieben, den Fiskus zu betrügen,
das Abenteuer wagt. Er machte die Reise um die Erde mit Widerwillen.
Seine Fregatte hieß La Boudeuse (Die Verdrossene). »

Auch die Weltkrise der Gegenwart hat den Gesichtskreis des Franzosen

nicht nennenswert erweitert. «Wenn auch der Durchschnittsfranzose
sich für allgemeine Ideen begeistert, » schrieb Plenri Bidou 1926, « so
lebt er doch in Wirklichkeit in einem ganz kleinen Kreise. Er kennt die
Tatsachen seiner Stadt gut, die seines Landes schlecht. Von den
Ereignissen, die sich jenseits der Grenzen abspielen, hat er nur dürftige und
verfälschte Vorstellungen. Die Kriegszeit hat den Journalisten die
Gewohnheit hinterlassen, die Welt nach ihrem Verhältnis zu Frankreich
zu betrachten, und wenn in China eine Revolution ausbricht, fragt man
sich, welches die franzosenfreundliche Partei ist. Der Franzose stellt
sich die Welt wie einen großen unbestimmten Kreis vor, in dessen

Mitte Paris liegt - etwa wie die Alten sich ein kristallenes Firmament
dachten, welches der Erde als Überwölbung diente. »

Französische Studenten an deutschen Universitäten wundern sich

manchmal, daß die Leute in Deutschland « soviel spazieren gehen ».

Und zwecklos gehen die Deutschen spazieren! In Frankreich
unternimmt man Ausflüge, um etwas zu « besichtigen >', aber es ist nicht
üblich, ziellos zu wandern. Das Nomadentum widersteht dem französischen

Charakter. Diese psychologischen Unterschiede reichen bis in
die Denkformen hinein. Es liegt viel Wahrheit in der Bemerkung von
Léon Daudet: «L'intelligence du Français instruit est celle d'un
sédentaire qui cherche, par l'acuité de sa vision, à augmenter l'étendue
de ses connaissances. L'intelligence d'un Allemand de même niveau



Natürliche Grundlagen der französischen Kultur 251

est celle d'un nomade qui cherche à obtenir le même résultat par des

déplacements brusques de points de vue. »

Ein Gegengewicht zur Seßhaftigkeit des Franzosen liegt nun
allerdings in der Anziehung, die Paris ausübt. In Italien streiten sich Mailand
und Rom um den Vorrang, und neben ihnen führen Turin, Florenz,
Venedig, Neapel ein stark ausgeprägtes Sonderdasein. In England sind
Oxford und Cambridge, nicht London, der Sitz der nationalen
Geistestradition. Bei uns ist die Dezentralisation noch größer. Wer nur Berlin
kennt, weiß sehr wenig von Deutschland. Aber wer Paris kennt, weiß
das Wichtigste von Frankreich. Paris und die Provinz - das sind die
beiden Pole im nationalen Leben Frankreichs. Groß-Paris umfaßt heute
mit mehr als vier Millionen Einwohnern über ein Zehntel der
Gesamtbevölkerung. Der Prozeß der Großstadtbildung im 19. Jahrhundert ist
in Frankreich wesentlich Paris zugute gekommen. Nach einer Statistik
aus dem Jahre 1921 gab es in Frankreich nur sechzehn Großstädte
(über 100 000 Einwohner) gegen dreiundvierzig in England und
siebenundvierzig in Deutschland, und von diesen sechzehn zählen außer Paris
nur zwei (Marseille und Lyon) über 500 000, und nur zwei andere
(Lille und Bordeaux) über 200 000 Einwohner.

« Die Provinz » ist der Sammelname für alles, was nicht Paris ist.
Auch Nachrichten aus Bordeaux, Marseille, Lyon erscheinen in der
Pariser Presse unter der Rubrik « Provinz ». Paris, Provinz, Ausland
bilden für den Franzosen die drei konzentrischen Zonen des Planeten.

« La province » hat schon im 17. Jahrhundert die kollektive Bedeutung.
In einer von La Fontaines Fabeln fragt ein Dichter seinen Mitbruder
in Apoll:

Dois-je dans la province établir mon séjour.
Prendre emploi dans l'armée ou bien charge à la cour?

Die Verwendung des Wortes « Provinz » in diesem allgemeinen Sinne
(oft mit dem Beiklang des Zurückgebliebenen, Altmodischen) ist ein

Niederschlag alter und verwickelter geschichtlicher Verhältnisse...
Der Gegensatz zwischen Paris und der Provinz hat in der neueren

französischen Geschichte eine große Rolle gespielt. Die « Commune de

Paris » ist in der Revolution das immer weiter nach links und zum Terror
treibende Element gewesen und hat die Versammlungen, welche die
Gesamtheit der Nation repräsentierten und zur Mäßigung neigten,
durch Aufpeitschung des Großstadtpöbels vergewaltigt. Die Pariser
Jakobiner haben die Gironde durch die Anklage des « Föderalismus »

und des Attentats auf die « eine, unteilbare » Republik unterhöhlt.



252 Emst Robert Curtius

Dieser Gegensatz zwischen den Parisern und den « Départementaux »

ist auch in den Revolutionen des 19. Jahrhunderts immer wieder
ausgebrochen. Nicht in der Kammer, sondern im Hôtel de Ville wurde
am 4. September 1870 die Republik ausgerufen. Es war die zwingende
Tradition der großen Revolution, die damals den Lauf der Dinge
bestimmte. Nach dem Sturz des zweiten Kaiserreichs wollte die Nation,
deren Wortführer Thiers war, den sofortigen Friedensschluß. Aber Paris

forderte und erzwang den Widerstand, der so verhängnisvoll werden
sollte. Es war, wie Marschall Foch gesagt hat, der Fehler Gambettas,
daß er zwar nationale Armeen aufstellte, aber nicht einen nationalen

Krieg zu führen, nicht sich von der Auffassung freizumachen wußte,
daß das Schicksal der Nation an das der Hauptstadt gebunden sei. Als
dann der Friede geschlossen werden mußte, machte das enttäuschte
und erbitterte Paris daraus den « Landbewohnern » (ruraux), den
« Feinden der Republik », den Männern von Versailles, den schwersten

Vorwurf, und der Konflikt entlud sich in dem blutigen Bürgerkrieg
zwischen der « Commune de Paris » und dem Lande.

Die Vorherrschaft von Paris war durch die Verwaltungszentralisation
der Revolution und Napoleons I. festgefügt worden. Aber immer wieder
ist dagegen der Ruf nach Dezentralisation erhoben worden: bald von
katholisch-konservativen Soziologen, bald von individualistischen
Revolutionären, bald von Verwaltungsspeziahsten, bald von romantisierenden
Nationalisten. Alle diejenigen, welche die geschichtlichen Traditionen
Frankreichs gegen den abstrakten Rationalismus der republikanischen
Staatsmaschine stärken und die Nation aus diesen Kraftquellen erneuern
wollten, haben den Regionahsmus in irgendeiner Form verfochten.
Den größten Einfluß hat in diesem Sinne wohl Maurice Barrés (Les

Déracinés, 1897) ausgeübt. Er sprach für Lothringen, aber er fand
Widerhall in der Provence, deren Volkstum und Sprache in Mistral
einen ehrwürdigen Sänger und Erneuerer gefunden hatte; in der
Bretagne mit ihrer alten starren Sonderart; bald in allen Landesteilen.
Eine regionalistische Renaissance begann zu Anfang des 20. Jahrhunderts

und organisierte sich in Vereinigungen, die gesetzliche Reformen
erstrebten und seit dem Abschluß des Weltkrieges ihre Tätigkeit mit
verstärkter Intensität wieder aufgenommen haben. Der Eintritt Elsaß-

Lothringens in die französische Republik hat diese Bestrebungen
verstärkt.

In einem französischen Schulbuch der Nachkriegszeit findet man den
Satz : « La France est un Etat fortement centralisé, en voie de décentra-



Natürliche Grundlagen der französischen Kultur 253

lisation ». Diese Dezentralisationsbestrebungen sind noch zu jung und
zu unbestimmt, um die Physiognomie Frankreichs wesentlich verändert
zu haben. Sie werden wahrscheinlich manche guten Früchte bringen.
Schon jetzt zeigt sich an vielen Orten der Provinz eine neue Belebung
der bodenständigen Energien, die sich technisch, wirtschaftlich, aber
auch intellektuell und künstlerisch auswirkt. Die Zunahme des
Autoverkehrs, dem das ausgezeichnet ausgebaute Straßennetz Frankreichs

zugute kommt, hat auch die abgelegenen Gebiete dem Verkehr erschlossen

(1913 gab es in Frankreich 100 000 Kraftwagen, 1925 waren es
720 000). Manches uralte Städtchen, das seit Beginn der Eisenbahnära

von der Verbindung mit der Welt abgeschnürt schien, sieht sich
wieder einbezogen in die moderne Lebenssphäre. Stätten produktiver
geistiger Arbeit und geistigen Austausches, wie die « Entretiens d'Eté »

von Pontigny oder die Schauspielschule von Jacques Copeau öffnen sich
im idyllischen Rahmen einer Provinzlandschaft. Ein gesunder und
schaffensfreudiger Traditionalismus regt sich in Provinzuniversitäten
oder in jungen Zeitschriften, die fern von Paris erscheinen. Auch die

Provinzpresse, die man außerhalb Frankreichs so gut wie gar nicht
kennt, die man auch in Paris kaum liest, und die doch im Lande, vor
allem innerpolitisch, einen außerordentlich großen Einfluß ausübt, wird
in ihrer Wichtigkeit erhöht beachtet. Aber gerade an diesem letzten

Beispiel läßt sich gut zeigen, was die Grenzen der französischen
Dezentralisation sind und worm sie sich von der deutschen unterscheidet. In
einer süddeutschen Stadt wie Heidelberg ist es durchaus nicht ungewöhnlich,

daß in einem großen, gutgeführten Gasthaus keine Berliner Zeitung
gehalten wird, während Frankfurter, Münchener, Stuttgarter Blätter
aushegen. Entsprechendes ist in Frankreich nicht denkbar. In dem

verlassensten Nest wird man einige der großen Pariser Zeitungen finden.
Jeder Provinzler liest sein Lokalblatt, aber daneben ebenso regelmäßig
das seiner politischen und weltanschaulichen Richtung entsprechende

hauptstädtische Organ. Er will wissen, was in Paris vorgeht. Selbst

wenn er nur selten oder nie dorthin kommt, will er das Pariser Leben

verfolgen und aus der Ferne mitleben. Was in Paris interessiert, ist

Gesprächsgegenstand im « Café du Commerce » von Landerneau-les-
Vaches. Der Ehrgeiz der Provinz wird immer der sein, Paris nachzuahmen.

Sie will Waren, Moden, öffentliche Anlagen « à l'instar de Paris »

besitzen, wie der mit einem Beiklang von spießbürgerlicher Halbbildung
und philiströser Komik behaftete Ausdruck lautet.

Trotz des regionalistischen Erwachens gibt es eine seit Jahrhunderten



254 Ernst Robert Curtius

festgelegte, stabil gewordene Relation von Hauptstadt und Provinz,
die sich nicht ändern kann und wird. Man wird vielleicht verhindern
können, daß Paris der Provinz alle Energien aussaugt, aber nicht, daß

es ihre besten Kräfte an sich zieht. Der Tempounterschied zwischen
dem rasenden Wirbel von Paris und dem stillen Dasein der Provinz ist
noch heute derselbe wie vor hundert Jahren. In einer knappen
Autostunde gelangt man von der Place de l'Opéra in die uralte Stadt Senlis,
die von einer Kathedrale des 12. Jahrhunderts beschützt wird und die
Mauerreste eines Königsschlosses bewahrt, in dem schon die Merowin-

ger Hof hielten und das seinerseits auf römischen Fundamenten ruht.
Die gewundenen Gassen, die verschwiegenen Häuser, die Fülle
mittelalterlicher Kirchen - alles schafft eine Atmosphäre, in der man die
Provinzstädte Balzacs wiedererkennt. Wenn die sonntäglichen Besucher
entschwunden sind, wird diese Stadt dem langsamen Pendelschlag ihres

alten, unveränderlichen Lebensrhythmus zurückgegeben sein. Aber so

ist es überall in der französischen Provinz, mit der einzigen Ausnahme
der Industriebezirke. Der Charakter der französischen Existenz ist von
diesem Ausgleich zwischen der provinziellen Stabilität und der
hauptstädtischen Dynamik bestimmt. Die meisten Pariser haben irgendwo
fern in der Provinz ihre Heimat, ihr « pays », vielleicht ein altes Familienhaus,

vielleicht auch ein selbstgeschaffenes kleines Asyl. Dort sind ihre
Wurzeln. Dorther beziehen sie das Beste ihrer Lebenskraft und ihre
Verbindung mit dem Volkstum. Diese kleine altersgraue Stadt, deren

spitze Dächer sich um eine verwitterte Kathedrale ducken, hat Proust
in dem Combray seines großen Romanwerkes mit einprägsamster Kunst
dargestellt.

In der Provinz herrscht noch die Familie, die in Paris längst ihre
Bedeutung verloren hat. Dort wird man danach bewertet, ob man einer

wohlangesehenen, seit alters ansässigen Sippe angehört. Das Leben
verläuft in der Arbeit und der Beobachtung der herkömmlichen
Gebräuche. Feierliche Unterbrechungen des Alltags bringen nur die

freudigen oder traurigen Familienereignisse. Jeder beobachtet den

andern. Die Herrschaft der Sitte ist streng. Selbst in großen Provinzstädten

hört das Leben um Mitternacht auf, und in den kleineren
schließt das Café schon um 11 Uhr seine Pforten. Wer die Laune hat,
sein Leben persönlich zu gestalten, wird mißbilligt. Ein ungehöriger
Lebenswandel führt zum sozialen Boykott. In dieser Atmosphäre
gedeihen die geheimen Dramen, die das Grab verschließt; die furchtbaren

Leidenschaften, die der moderne Großstadteuropäer kaum mehr



Natürliche Grundlagen der französischen Kultur 255

kennt; die jahrelang aufgespeicherten Energien des Hasses oder des

Ehrgeizes; die verzehrende Sehnsucht einer Jugend, der im fernen
Paris alle Erfüllungen zu winken scheinen. Aus dieser Psychologie und
Soziologie der Provinz zieht die französische Literatur immer neue
Kräfte, und ein Roman wie Advienne Mesurât von Julien Green (1927)
schildert uns diese französische Existenzform mit denselben, heute
noch zutreffenden Zügen wie Madame Bovary oder Eugénie Grandet.

Aber diese stille, sich kaum wandelnde französische Provinz bewahrt
auch Lebenswerte, nach denen der Großstädter sich immer wieder
zurücksehnen wird: sie bewahrt die geschichtliche Tradition. Sie zeigt
unverändert das echte, ursprüngliche Antlitz Frankreichs, das in Paris

unter dem rasenden Wechsel der Moden, der Krisen, der Menschen und
der Ereignisse nur noch so schwer zu erkennen ist. Die Provinz ist
verwachsen mit der Erde, mit den Jahreszeiten und den Jahrhunderten.
Und sie bewahrt ein köstliches Gut, das dem abgehetzten
Nervenmenschen der amerikanisierten Gegenwart immer unentbehrlicher wird :

die Einsamkeit. Es gibt eine Einsamkeit der französischen Provinz, die

in dem dicht besiedelten Deutschland kaum mehr anzutreffen ist.
Selbst in größeren Provinzstädten wird man umfangen von einer
Atmosphäre beschaulicher Ruhe und gesättigten Behagens, die einen
in eine andere Zeit versetzt. Der Stillstand der Bevölkerungsbewegung
hat die Folge, daß die meisten Menschen noch in alten Häusern wohnen.
Man sieht wenig entstellende Neubauten. Die alten Kirchen,
Stadthäuser, Schlösser genügen dem modernen Bedürfnis. Man kann Bauernhöfe

sehen, die sich seit dem 17. Jahrhundert oder seit dem ausgehenden

Mittelalter kaum verändert haben. Oft wird man auch in Gegenden
kommen, in denen das Leben zurückgegangen ist und wie erstorben

scheint. Da kann die Einsamkeit traurig oder unheimlich werden. Es

ist, als würde die Zeit zurückgesogen in die Vergangenheit. Frankreich
erscheint dann als das uralte, reife, geheimnisvolle Land, das es ist;
das Land, dem vieltausendjährige Geschicke und Gewalten ein endgültiges

Gesicht gegeben haben. Die Menhirs der Bretagne, die
Höhlenwohnungen des unteren Seme- und des Loiretals, die vorgeschichtlichen
Grotten des Périgord verstärken diesen Eindruck durch den Schauer
unvordenklicher Vergangenheitsfernen.

Das Périgord ist eins der ältesten Kulturzentren der Erde. Mit dem

Renntierjäger der älteren Steinzeit, der die Höhle von Cro-Magnon mit
Fresken schmückte, hält die Kunst ihren Einzug in die Entwicklung der
Menschheit. Schon in diesen vorgeschichtlichen Zeiten wohnen ver-



256 Ernst Robert Curtiu

schiedene Rassen auf Frankreichs Boden und vermischen sich. Eine
unabsehbare Reihe von Völkern ist sich seitdem auf diesem Boden
gefolgt: Ligurer, Iberer, Kelten, Römer, Germanen - aber auch
kleinasiatische Griechen, Sarazenen, Normannen haben bei der Bildung des

französischen Volkstypus mitgewirkt. Die Einheit des französischen
Volkstums ist nicht die der Rasse, sondern die der Nation. Man weiß,
wie umstritten und unsicher die Rassenkunde heute noch ist. Aber
auch wenn sie einmal zu einem festen Bestand haltbarer Ergebnisse
kommen und alle Voreingenommenheiten politischer und ethnischer
Art überwinden sollte, würde sie in Frankreich die Geister nicht so
beschäftigen wie bei uns. Wohl hat es auch dort Historiker gegeben,
die mit dem Rassenbegriff arbeiteten. In der Romantik versuchte man
die politische Geschichte Frankreichs und Englands, und besonders
die Revolution von 1789 aus dem Machtkampf zwischen einer Erobererrasse

und den Unterworfenen zu verstehen. Aber diese Theorien waren
kurzlebig. Es widerstrebt dem französischen Geist, die Geschichte aus
einem Determinismus der Natur - sei es der des Klimas, des Bodens
oder des Blutes - zu erklären. Gobineaus Rassentheorie blieb unbeachtet.
Niemand wird bestreiten, daß sich uns vieles an der französischen
Geschichte erhellen würde, wenn wir die Wirkung des Blutfaktors sicher

zu bestimmen vermöchten. Aber eben diese Sicherheit fehlt vollkommen.
Es ist besser, diese Lücke unserer Erkenntnis zuzugeben, als sie durch
Wunschbilder und Phantasiekonstruktionen auszufüllen. Es ist unmöglich

zu bestimmen, was Frankreich der germanischen Blutmischung
verdankt. Ich sage: bestimmen; denn meinen oder ahnen läßt sich
darüber viel. Von deutscher wie von französischer Seite ist die Frage
oft behandelt worden, aber fast immer mit politischer Voreingenommenheit.

Es kommt hinzu, daß der germanische Einstrom sehr verschiedenartig

gewesen ist, man denke nur an den Unterschied zwischen Franken
und Normannen. Es ist kein Zweifel, daß der normännische Einfluß
sehr viel stärker gewesen ist als der fränkische. Die Franken sind auf

gallischem Boden sehr schnell romanisiert worden. Die Normannen
dagegen haben lange Zeit ein staatliches Und rechtliches Sonderdasein

geführt. Ihr Wirkungstrieb hat sie nach Italien und nach England

gezogen, er hat auch dem ersten Kreuzzug einen seiner stärksten Impulse
gegeben. In der Normandie ist, der jüngsten Forschung zufolge, im
11. Jahrhundert der Keim zur gotischen Baukunst gelegt worden. Ihre
reife Durchführung und Vollendung erhielt sie aber in der Ile de France.

Die Rassenfrage spielt aber auch aus einem rem psychologischen



Natürliche Grundlagen der französischen Kultur 257

Grunde in Frankreich eine sehr unbedeutende Rolle. Der Franzose hat
kein Rassenbewußtsein und keinen Rasseninstinkt. Er versteht zum
Beispiel nicht die rein blutsmäßige Abwehrreaktion des Deutschen und
des Angelsachsen gegen die farbigen Rassen. Dieses psychologische
Unverständnis geht selbst sicher wieder auf Dinge physiologischer Natur
zurück, deren Dunkel sich kaum wird erhellen lassen. Aber wie dem
auch sei: das Fehlen dieses Sensoriums für Blutsunterschiede ist ein

Zug des französischen Bewußtseins, der dem fremden Beobachter
auffällt, und den man berücksichtigen muß, um die französische Nationalideologie

zu verstehen. Ein linksstehender Publizist, Jean Finot, hat vor
einigen Jahrzehnten ein Buch über Das Rassenvorurteil geschrieben,

um die Rassenlehren an ihren Widersprüchen ad absurdum zu führen,
weil sie für den humanitären, rationalistischen Zivilisationsbegriff ein

Ärgernis sind : das Aufklärungsideal der Vernunft und Menschheit

verträgt die Vorstellung von einer Verschiedenwertigkeit der Rassen nicht.
Aber nicht minder bemerkenswert ist die Tatsache, daß auch die Historiker

und Ideologen der Rechten, Konservative und Royahsten, vom
Rassenbegriff nichts wissen wollen. Die Rasse erscheint ihnen als

Minderwertiges im Vergleich zur Nation. Sie sehen die vielfältige
Blutmischung, die Rassenkreuzung als einen Vorzug Frankreichs an. Frankreichs

Ruhm erblicken sie darin, daß es die verschiedensten Rassen zu
verschmelzen und sie mit einem gemeinsamen Glauben und einem
einheitlichen, nationalen Willen zu erfüllen wußte. Diesen Vorzug Frankreichs

muß man auch in Rechnung stellen, wenn man die Folgen seines

Bevölkerungsrückgangs richtig bewerten will. Die Verminderung des

französischen Anteils an der Weltbevölkerung geht aus folgenden Zahlen
hervor. Um 1770 betrug das Verhältnis der Franzosen zu der übrigen
Bevölkerung der zivilisierten Welt 1:4, um 1850 1:10, um 1914 1: 25,

und nach der Ansicht der neuesten Forschung dürfte es sich heute auf
1:50 stellen. Die Zahl der Geburtenüberschüsse ist seit dem Kriege

stetig gefallen: sie betrug 1924 72 216 Köpfe, 1925 nur noch 60 064.
Während 1923 erst 38 Departements ein Überwiegen der Todesfälle
über die Geburten zeigten, sind es heute 46, also mehr als die Hälfte.
Nur die Industriegebiete im Norden und Nordosten und einige wenige
fruchtbare agrarische Landschaften zeigen noch starke Geburtenüberschüsse.

Aber die reichen Flußtäler der Garonne, Rhône, Loire und
Seine beginnen zu veröden. Die Gründe des Bevölkerungsrückgangs
sind natürlich sehr verwickelter Art, aber der wichtigste Faktor dürfte
wohl in der Rationalisierung des französischen Bewußtseins liegen,



258 Ernst Robert Curtiu

womit nicht nur die Scheu vor dem Risiko, sondern auch die Tatsache

gemeint ist, daß Liebe, Ehe und Kindererzeugung seelisch von einander
gelöst, dissoziiert sind. Man hat die « dénatalité » durch die verschiedensten

sozialpolitischen Maßnahmen einzudämmen gesucht. Ein Erfolg
wurde damit nicht erzielt. Vielleicht ist auch die Zeitstrecke noch zu
kurz, in der diese Maßregeln wirken konnten. Die sozialen Folgen des

Rückgangs zeigen sich in der Entwertung des Bodens, in der Verödung
des Landes, endlich im Mangel an Industriearbeitern, die nur durch
starke Heranziehung fremder Einwanderer ausgeglichen werden kann.
Wie stark diese Einwanderungsbewegung wächst, kann man daraus
sehen, daß auf 10 000 der Bevölkerung 1851 106 Fremde entfielen,
1872 209, 1901 267 und 1921 396. Diese Einwanderer gehen nicht nur
in die Industrie, sie sickern auch in die entleerten Räume der ländlichen
Provinzen ein. Die amtliche Statistik gab die Fremdenzahl 1925 auf
1 639 600 an, aber Kenner erklären diese Zahl für eine Täuschung und
beziffern sie auf mindestens sechs Millionen.1) Es vollziehen sich also

tiefgehende Wandlungen in der Substanz des französischen Volkstums.
Wie sich auf die Dauer die Wirkung dieser « Umvolkung » gestalten
wird, läßt sich noch nicht voraussagen. Aber diejenigen irren sich ganz
sicher, die davon eine Schwächung oder gar einen Zusammenbruch
des französischen Staates und eine Verminderung der kulturellen
Ausstrahlungsenergie Frankreichs erwarten. Frankreich hat in allen
Jahrhunderten Mengen von Fremdstämmigen angezogen und sie assimiliert.
Diese Assimilationskraft des französischen Bodens und der französischen

Zivilisation ist auch heute noch ungebrochen. Frankreich formt
seine Bewohner nach seinem Bilde, und diese tragen das Dasein und die

Eigenart Frankreichs weiter in die Zeiten.
Frankreich erscheint dem Franzosen als ein Kunstwerk, das Menschenhand

und Menschengeist in bewußter ununterbrochener Arbeit aus dem
Stoff der Natur geformt haben. Wie der französische Boden langsam die

Züge einer « geographischen Persönlichkeit » angenommen hat, so

begreift sich Frankreich auch in seinem geschichtlichen Werden als

Person. Michelet hat das berühmte Wort gesagt: « L Angleterre est un
empire; l'Allemagne un pays, Une race; la France est une personne.
La personnalité, l'unité, c'est par là que l'être se place haut dans l'échelle
des êtres. » Aber auch dieser Personahsmus des französischen National-
und Kulturbewußtseins nährt sich aus der Erde Frankreichs und aus der

pflanzenden, bauenden Arbeit der Geschlechterfolgen.

*) E. Gascoin, Revue universelle, 1. Mai 1924.


	Natürliche Grundlagen der französischen Kultur

