Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 3

Artikel: Humanismus und Europaertum
Autor: Howald, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

171

Humanismus und Europiertum

von Ermnst Howald

Die am stirksten in die Augen fallende Kulturverhaltungsweise
Europas, der Humanismus, ist, dem Wesen, nicht dem Worte nach,
eine romische Erfindung. Der Begriff der humanitas, der thm zugrunde
liegt, i1st im Kreise des jiingern Scipio nach der Mitte des zweiten vor-
christlichen Jahrhunderts entstanden.?) Griechen waren die Vermittler
eines Menschheitsideals, das die nur dem Menschengeschlecht inne-
wohnenden Eigenschaften, also in erster Linie die geistigen und sozial-
ethischen, auszubauen gebot, sie als das téhog, die Erfiillung des
Menschentums hinstellte. Dafl dies auf Erden méglich sein soll, ist
aristotelische Milderung des platonischen transzendenten Idealismus.
So liegt ein Hauch der Ideenlehre iiber dem Humanismus. Der Rémer
legte aber von Anfang an etwas dazu, was mehr und mehr das Uber-
gewicht bekommen sollte. Als geistige Ausbildung wurde nicht die
freie Entfaltung der menschlichen Geisteskrifte angenommen, sondern
man setzte sich ein Vorbild, ein Ideal, das nachzuahmen, dem gleichzu-
kommen der « humane » Mensch sich bemiihen sollte. Die Entwicklung
des Menschen zum wahren Menschen sollte nicht rein aus den in thm
schlummernden Kriften versucht werden, sondern es gab ein Para-
digma: die klassischen Griechen. Da wenige Zeiten des Altertums uns
so verschlossen sind wie die spitere Periode des Hellenismus, so haben
wir es schwer zu entscheiden, wie sehr die damaligen Griechen schon
in sich selber das Bestreben hatten, sich historisch, sich klassisch zu
nehmen. Auf alle Fille ist es erst der gewaltige Impuls der herrschenden
Roémer gewesen, die die Griechen auch in ihren eigenen Augen zu
einem geistigen Nationalpark machte. Erst infolge dieser verfiihre-
rischen Einladung hat die organische Weiterentwicklung des griechi-
schen Geisteslebens aufgehort und einem sterilen Klassizismus Platz
gemacht. Es liefle sich die Frage durchaus berechtigterweise aufwerfen,
ob jene starke Orientalisierung des Griechischen, die durch dessen
Weltstellung nach den Eroberungen Alexanders des Grofien sich voll-
zog, Jene Durchdringung des griechischen Geistes mit den religiésen,

Y Vgl. Richard Reitzenstein Werden und Wesen der Humanitit im Altertum,
Universititsrede Straflburg 1907.



172 Ernst Howald

astrologischen und anthropologischen Vorstellungen Agyptens und
Asiens, die wir in der Literatur des dritten Jahrhunderts beobachten,
nicht eine organische Fortsetzung der griechischen Kultur hitte dar-
stellen kénnen, eine Fortsetzung, die wir, wenn wir sie mit huma-
nistischen Augen betrachten, freilich als eine Depravierung und Ent-
stellung anzusehen leicht geneigt sind, die aber dafiir die durch nichts
anderes ersetzbare Kraft des Lebendigen, Natiirlichen, des wirklich
Neuen und nicht kiinstlich Erneuten gehabt hitte. Ja es 1afit sich sogar
die zweite Frage anschlieflen, ob nicht auf diese Weise, vielleicht sogar
iiber den Orient, eine organische Fortentwicklung der Antike bis auf
den heutigen Tag hitte eintreten kénnen, die der westlichen, humani-
stischen gerade durch die genannten Eigenschaften iiberlegen wire.
In gewissem Grade ist dies ja sogar der Fall; nur kniipft die vorder-
astatische neuzeitliche Kultur in ihren antiken Bestandteilen nicht an
die noch ungebrochene Antike, sondern schon an die absolut sich
selber klassisch gewordene Spitantike an. So kénnen wir sagen, daf der
Westen Wesen und Mentalitit einer auserwihlten antiken Oberschicht
durch stete Erneuerung gerettet habe, ihr durch Loslésung vom Mutter-
boden mehr musealen Charakter verlethend, wihrend der Osten mit
emer gewissen I reue vielerlel Ziige und Wesenheiten eben jener Unter-
schichten konservierte, aus denen diese Elite einmal hervorgewachsen
war, mit der sie durch tausend Adern, so lange sie lebendig blieb, ver-
bunden war, und aus der sie erst thr Leben und ihre Lebensfihigkeit
empfing.

Das Zentrum dieser griechischen Vorbilder war die griechische
schone Literatur. Zwar war auch Philosophie und Wissenschaft in
Rom natiirlich ausschlieflich griechisches Erbe, aber, da diese Dinge
nicht in solchem Mafle an die Form und damit an die Sprache gebunden
waren, lieB sich das Postulat einer eigentlichen Nachahmung ihnen
gegeniiber nicht aufstellen. Man konnte die griechischen Philosophen
und Wissenschaftler wohl als die héchsten ansehen, man konnte sie
-wohl iibersetzen, man konnte sie propagieren, sie in neuer Weise
mischen und verbinden, aber als Paradigmata, die man nachahmen
sollte, konnten sie nicht gelten — oder dann nur, soweit sie Kiinstler
waren. So war von jeher der Humanismus in erster Linie literarisch
und formal gerichtet ; nur von Zeit zu Zeit trigt er stirkere philosophische
Alliiren, wenn Platon in den Vordergrund des literarischen Interesses
tritt. Diese philosophischen Liebhabereien sind aber nicht wesentlich
fiir ihn. Auch des Humanismus eheliche Tochter, die klassische Philo-



Humanismus und Europidertum 173

logie, ist je und je in ithrem Wesen Literaturwissenschaft gewesen, mag
sie auch an einzelnen Orten und In einzelnen Zeiten unter lokalen
Kultureinfliissen ein anderes Programm angenommen haben. Im Grunde
tiihlt sie sich als Hiiterin und Wiederherstellerin der dem Humanismus
als klassische Vorbilder dienenden antiken Schriftwerke. Sie ist « die
Vestalin, die die Reiser sammelt, um die heilige Flamme der Kunst
und Schonheit brennend zu erhalten ».

Das Programm des Scipionenkreises ist von den Rémern, die uns
threrseits als klassisch gelten, iibernommen und ausgebildet worden,
von Cicero und von den Dichtern um Augustus. Zuerst einmal das
Asthetische. Sie alle wollten mit lateinischen Werken die einzelnen
Gattungen der griechischen Literatur rémisch machen; sie glaubten
dadurch den Griechen ebenbiirtig zu werden, auf gleiche Héhe zu
kommen wie ihre Vorbilder, deren menschlich-geistige Vollendung
ebenfalls zu erreichen. Horaz, Vergil, Ovid, jeder riihmt sich, eine
bisher noch fehlende Literaturgruppe in Rom eingefithrt zu haben.
Fiir sie alle ist dies eine hohe nationale Pflichterfiillung; sie rithmen
sich dessen weniger als Dichter denn als Patrioten und als ethische
Menschen, die wissen, was sie der Gemeinschaft schuldig sind. Das
Augusteische Zeitalter ist geradezu gekennzeichnet durch diese Haltung:
der Stolz auf eigene Leistung tritt ganz und gar in den Hintergrund,
thn ersetzt ein tiefes Verantwortlichkeitsgefiihl fiir die Nation. Dem-
entsprechend fehlt der Hang zum Grenzenlosen, der Wille zu iiber-
menschlicher Leistung, bescheiden arbeitet man mit den andern zu-
sammen, mit Maf}, Zucht und Zuriickhaltung. Diese ethische und
nationale Haltung taucht dann immer wieder auf in den humanistischen
Zeitaltern jiingerer Kulturen. Die groflen Geister der Elisabethanischen
Zeit und die um Ludwig XIV. wollen den Willen der augusteischen
Dichter. Es fillt ihnen leicht und steht ithnen wohl an, da ihre Zeiten
zugleich Héhepunkte duflerer nationaler Entwicklung bedeuten, die
Erfiillung hochster nationaler Aspirationen darstellen. Da diese duflere
Erfiillung im Italien der Medici und im Deutschland Karl Augusts
fehlte, so ist die ethische Tonart des zeitgendssischen Humanismus
anders, aber nicht minder national und patriotisch; man denke, was
Deutschland betrifft, nur an die eine Figur Wilhelm von Humboldts
und an die eine Tat, die Schaffung der Berliner Universitit. ') Potentiell
bedeuten die beiden Zeiten fiir das italienische und das deutsche Volk

1)_ Vgl. Ed. Spranger: Der Anteil des Neuhumanismus an der Entsiehung des deutschen
Nationalbewuptseins. Programm der Reichsgriindungsfeier der Universitit Berlin 1923,



174 Ernst Howald

unzweifelhaft die Bewufltwerdung des nationalen Seins trotz ungiinstig-
ster politischer Lage. Ein Musterbeispiel eines solchen nationalistischen
Humanismus ist die Renaissance Ungarns unter Matthias Corvinus.

So kénnen wir es sagen, daf} der Humanismus irgendwie zusammen-
fillt eben mit der SelbstbewuBtwerdung der nachgriechischen Vslker,
anders ausgedriickt, daf} er zu den Ausdrucksformen des Nationalismus
gehoért. Diese Zusammenstellung erscheint vielleicht auf den ersten
Blick seltsam und verwirrend: Nationalismus und Humanismus. Aber
schon die Genesis des Humanismus im Scipionenkreis macht diese
Verbindung verstindlicher. Scipio war Ausdruck und Werkzeug der
héchsten Machtentfaltung Roms, ein Triger dieser Macht, dem es
gleichzeitig darob bang wurde, der die Verantwortung dafiir im Namen
seines Volkes fiihlte. So scheint thm der Humanismus gleichsam eine
Ablenkung des Nationalen auf das geistige Gebiet gewesen zu sein.
AuBere Macht schafft kein Recht; sie ist Vergewaltigung — Rechts-
kraft bekommt sie erst, wenn sie auf dem Boden der Geistigkeit eben-
biirtig, ja iiberlegen wird. Darum gibt der Gegner den Mafistab, das
Ideal. So kann man es wohl verstehen, wenn der alte Cato im heran-
dimmernden Humanismus eine Verweichlichung und Verzirtelung,
Symptome des Niederganges sehen wollte. Der Humanismus ist
ein Ventil des Nationalismus, sein Selbstschutz.

Jede europiische Nation ist dadurch sogenannte Kulturnation ge-
worden, daf} sie, dem Beispiel des rémischen Volkes folgend, ihre
nationalen Aspirationen geistig zum Austrag bringen wollte. Als Form
iitbernahm sie die rémische; so wurde fiir sie alle Griechenland das
verpflichtende Ideal. Aber der Humanismus als Kulturform ist rémisch.
Er iibernimmt die rémische Anschauung von Griechenland. Daf} der
sachliche Kern wechselt, daf} bald die Tragsdie, bald Homer, seltener
Platon ins Zentrum geriickt werden, tut nichts zur Sache. Wesentlich
ist der ethische Gehalt, der seine ganz bestimmte Nuance hat. Es ist
nicht richtig, wenn die Fiihrer des neuesten, in der Hauptsache auf
Philologenkreise beschrinkten deutschen Humanismus, nicht nur
wissenschaftlich, sondern auch menschlich sehr hervorragende Per-
sonlichkeiten '), meinen, es sei threm Humanismus vorbehalten, ethischer
Natur zu sein, im Gegensatz zu demjenigen der deutschen Klassik. Fr
sieht nur darum ethischer aus, weil er keine kiinstlerisch schépferischen
Figuren unter seinen Anhingern hat, sondern nur Gelehrte. Aber die

) Werner Jaeger, Eduard Frinkel, Julius Stenzel und andere. Ihr Organ ist
Die Antike, erscheinend im 6. Jahrgang bei de Gruyter, Berlin.



Humanismus und Europédertum 175

gleiche Ethik des Dienstes, der Beschrinkung, des Mafles hatte auch
Goethe vom Moment an, wo er als produktiver und als rezeptiver
Mensch véllig Humanist wurde, d. h. Griechenland als den absoluten
Wertmafistab anerkannte, nach der Riickkehr aus Italien. Wenn er
vor da an sein eigenes Leben und seine ganze geistige Titigkeit nur
noch als eine pidagogische Provinz ansah, wenn er semn Leben als
Paradigma zu leben willens war, ein Paradigma gelduterter Menschlich-
keit, so ist das rein humanistisch gedacht und ist auf einer héheren
Ebene dasselbe, was die modernen Fachhumanisten wollen. Man
kann diese Haltung Goethens rein positiv werten und preisen; man
pflegt dies im allgemeinen zu tun. Aber ich habe schon Menschen
gekannt, denen sie Anlaf} zu groflem Schmerz und heftigen Einwinden
wurde. Sie sprachen von einem Sieg des Schulmeisters iiber den Kiinst-
ler. Sicherlich ist jeder Humanist ein gut Stiick Pidagoge. Thm 1st der
Mensch eben nicht zu freier Entwicklung bestimmt, der Geist darf
nach ithm nicht gehen, wie er will, da dies zu vielerlei Gefahren fiihren
kann. Er hat sich nach den ewigen Vorbildern zu richten. Diese sind
eine Art « Schulbeispiele », ja das griechische Volk wird zu einem Volke
von Lehrern, erst recht aber seine Vermittler, die Humanisten. So wird
immer deutlicher, was wir oben schon angetont haben, wie in dieser
den Rémern von einem spiten stoischen Philosophen eingepflanzten
und von ihnen ausgearbeiteten Weltanschauung eine starke Dosis
Platonismus enthalten ist. Platon, dem die Welt nur eine grofie Er-
zichungsanstalt war, lebt weiter in jedem Humanisten. Wie der platoni-
sche Mensch die ewigen Ideen als ewig objektive Gegebenheiten vor
sich hat, um die allein sich zu miihen es sich lohnt, und die einziges
Wissensziel des wahren Menschen sind, so anerkennt der humanistisch
Denkende die Griechen als einzige Vorbilder. Unsern Klassikern waren
es die griechischen Dichtwerke, die sie unerreichbar hoch iiber ihren
eigenen Schopfungen stehen sahen, welche nur wie ein Abglanz jener
ewigen Werte sind ; heute ist es mehr das griechische Denken (d. h. das
platonische), das in seiner Objektivitit, in seiner Abkehr von den Ge-
fahren des Subjektivismus, dem modernen Denken a priori iiberlegen
1st und dem Humanisten eine Rettung bietet gegeniiber den « Ge-
fahren des modernen Denkens» (Stenzel).

Entsprechend dieser pidagogischen Tendenz ist der humanistisch
denkende Mensch von einer gewissen Unduldsamkeit — aus Recht
und Pflicht, da es ja nur ein Vorbild gibt, das griechische, und jeder,
der davon abirrt, notgedrungenermaflen als Abtriinniger und Ketzer



176 Ernst Howald

bezeichnet werden mufi. Es lebt eine Art religiéser Vorstellung in ihm,
die es ithm nicht zulifit, eine andere Weltbetrachtungsweise als gleich-
berechtigt zu anerkennen. Toleranz ist in den Augen des Humanismus
Schwiiche. So erweist sich der Humanist deutlich als ein magischer
Mensch, wie man jetzt zu sagen pflegt. Die Verleihung des Seins-
charakters an etwas, was nur im Geiste entstanden und nur dort be-
heimatet ist, braucht jene grofle irrationale Kraft, die den magischen
Menschen ausmacht. Nur er hat die Fahigkeit, solchen Fiktionen —
welches Wort gar nichts anderes sagen will, als daf} sie rational nicht
begriindet werden kénnen, denn jeder Versuch einer «historischen »
Begriindung der Transzendenz des Griechentums erlitt immer sofort
Schiffbruch — legislatorische Bedeutung zuzuweisen, und zwar dauernd.
Schon als Nationalist ist er magischer Mensch. Denn auch dieser ver-
leiht einer bestimmten sozialen Einheit Ausnahmecharakter. Das
« Volk », vor allem das eigene Volk, wird thm zum Tréger mystischer
Eigenschaften. Das ausgehende achtzehnte und das ganze neunzehnte
Jahrhundert haben praktisch in diesen Vorstellungen gelebt; jedes
europiische Volk fiihlte sein Gottesgnadentum. Theoretisch wilderten
diese Gedanken in der durch Herder eréflneten, in der Heidelberger
Romantik weitergefiihrten Volks- und Mythosmystik; den Geistes-
wissenschaften aller europiischer Linder gemeinsam, wenn auch in
Frankreich der Hohepunkt liegen mag, ist das Aufgehenlassen des
Individuums, besonders des Kiinstlers, in seinem «Volk», die Ehr-
furcht vor seinen iiberindividuellen Bindungen, vor dem plumpen
Leben an und fiir sich; verbunden damit war eine gewisse Gering-
achtung des Werkes, der Individualleistung.

Die Verehrung fiir das Altertum, die die Vélker vereinigen sollte,
war eher ein Punkt der Rivalitit. Die Gereiztheit der Kritik zwischen
den einzelnen nationalen humanistischen Spielformen zeigt, wie sehr
jedes Volk wihnt, das griechische Vorbild am treuesten zu wahren,
und mit Geringschitzung auf die parallelen Versuche des andern herab-
blickt. Dementsprechend war seit dem Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts der Gedanke einer Weltliteratur verschwunden, der der
vorausgehenden Zeit selbstverstindlich gewesen war. Es gibt nur
Nationalliteraturen... Der Satz — ein rein magischer Satz - ist ein
Dogma, dafl nur aus dem eigenen Volkstum heraus die Literatur eines
Volkes verstanden werden kénne und dafl dementsprechend der Fremde
nur iiber den Weg der Einfithlung ins andere Volksdenken, falls dies
und soweit dies iiberhaupt méglich wire, zu dessen geistigen Schép-



Humanismus und Europédertum 177

fungen durchdringen konne. Weil aber dieser Weg fast nicht zu be-
schreiten sei, glaubte jede Nation, ihres kiinstlerischen Schatzes sicher
zu sein und ihn mit niemandem teilen zu miissen. Ganz eigenartig und
fiir den Schaffenden, der sich iibrigens auch selber diesen Vorstellungen
nicht entziechen konnte, sehr gefihrlich, war das Verhiltnis zu den
eigenen Klassikern. Der biologisch-organische Gesichtspunkt war so
stark, daf} sich die Vélker, d. h. ihre geistige Oberschicht, sobald sie
thren Beitrag im Wettkampf um die Palme der Griechennihe geleistet,
sich an der zeitgendssischen Literatur langsam zu desinteressieren
begann und von sich selber annahm, sie altere, sie sei eine Epigonen-
generation. Gewif} ist das ungemein schwierige Problem der « Klassik»
mit dieser Feststellung nicht abgetan, denn es liegen sicherlich in der
sprachlichen Form absolute Erschépfungsméglichkeiten, etwa in dem
Sinne, dafl die groflen Gegebenheiten des Lebens, genommen als
Objekte der sprachlichen Kunst, zu einem gewissen Zeitpunkt ihre
endgiiltige sprachliche Formulierung, ihren vollendeten Ausdruck ge-
funden haben, so daf} die spéteren zu den weniger zentralen Stoffen zu
greifen gezwungen sind. Aber anderseits geht der in allen Nationen im
letzten Jahrhundert lebendige Gedanke doch auch wieder viel zu weit,
dafl man mit der «klassischen» Schépfung gleichsam die nationale
Pflicht erfiillt habe. Es ist eine unnétige Selbstkasteiung, wenn man von
vornherein alles, was spiter geschaffen wird, nur noch am Klassischen
mifit, wenn man darin, nicht ohne Schuld der Kiinstler selber, nur
noch Auseinandersetzungen mit dem Klassischen, ja fast Interpretationen
und Modifikationen desselben sieht, Dinge, die gar nicht dazu bestimmt
sind, iiber die Grenzpfihle der Nation hinaus zu wirken, da sie gar nicht
an und fiir sich, sondern nur 1m Blick auf das Klassische entgegen-
genommen und verstanden werden kénnen. Fiir die fremden Nationen
hat man ein und fiir alle Mal dadurch, da} man das Klassische, das
Griechennahe, schuf, seine Pflicht getan. Zwar auch dieses ist auf keinen
Fall an Ewigkeitswert dem Erbe der Griechen gleich, ist es doch nur
em Abbild davon; aber im zweiten Rang, im andern, diesseitigen Raum,
da hofft man, um der nationalen Ehre willen, an erster Stelle vor den
andern Nationen bestehen zu kénnen.

In diese seit langem stabile und in allen Kulturnationen ungefahr
gleichartige Mentalitit drang vor etwa einem halben Jahrhundert das
erste Anzeichen einer neuen Denkweise, einer radikal verschiedenen,
ganz anders orientierten und in allen Punkten sich anders verhaltenden
Weltanschauung. Es war ein erster Ruf, der zuerst véllig unbegriffen



178 Ernst Howald

verhallte, da noch keine andern Menschen zum Mitgehen disponiert
waren. Erst allmihlich fand sich eine Gefolgsschar, die sich zusehends
mehrt, und heutzutage fithlen sehr viele, daf} sich eine grofie Wand-
lung des europiischen Denkens vollzieht. Von vornherein sei bemerkt,
daf} ein Werturteil nicht gefallt werden soll, soweit dies menschenmég-
lich ist. Denn wir kénnen es sehen, daf} das Alte und das Neue zwei mit
Notwendigkeit sich ablésende Weltbetrachtungsweisen sind, beide aus
dem gleichen Drange des europiischen Menschen entstanden, die
Wahrheit iiber die Welt, in der wir leben, zu wissen. Nun ist aber die
Wahrheit immer nur ein denkerisches Symbol, das gewisse Punkte der
Wirklichkeit zusammenfafit. Dieser konstruktive Charakter, diese Un-
wirklichkeit der Wahrheit wird nach lingerem Betreten eines Wahr-
heitsweges plétzlich fithlbar, und dann erhofft man sich die wirkliche
Wahrheit, indem man auf die von der vorausgehenden Zeit vernach-
lassigten Wirklichkeitspunkte greift; die bisher iiblichen haben gerade
durch das stindige geistige Hin~- und Herwerfen, dadurch daf} sie
selbstverstindliche Axiome wurden, jeden Wirklichkeitsgehalt ver-
loren. In diesem Augenblick beginnt eine neue geistige Epoche.

Der Neuerer vor fiinfzig Jahren ist natiirlich Nietzsche. Als klassischer
Philologe sozusagen von Berufs wegen Humanist, ist er derjenige, der
den Humanismus als fithrende Kulturanschauung zu stiirzen berufen
war. Die Kampfansage, die seine Fachgenossen gegen ihn erhoben,
war, ohne daf} sie und er es ahnten, eine symbolische Gebirde fiir
diese Tatsache. Fiir Nietzsche war die Antike nicht mehr Vorbild,
sondern Ausgangspunkt. Man glaube nicht, daf} dies etwa die Um-
setzung In eine historische Betrachtungsweise bedeute, denn Nietzsche
ist so wenig Historiker als die Humanisten Ahistoriker sein miissen.
Mit Geschichte haben diese Fragen nichts zu tun. Die Antike blieb in
den Augen Nietzsches bestimmend fiir uns, aber nicht als ein Paradigma
in einem andern Raum, dem wir, so weit als méglich, nahe kommen
miissen, sondern als ein diesseitiges Schicksal, das uns bindet, und aus
dem wir nicht heraus kénnen. Die geistigen Prozesse, die sich in
Griechenland abspielten, schufen die Mentalitit, die alle von den
Griechen abhingigen Vélker zwangsmiflig iibernehmen mufiten, eben
die europiische Mentalitit. Dieser Begriff Europa, neu und tief ge-
fafit, ist ein eigentliches Schliisselwort zu Nietzsche. Es ist vielleicht
fiir uns heutige Menschen insofern ungliicklich, als es infolge neuer
geschichtlicher Ereignisse im Tagesgebrauch einen Frontwechsel durch-
machen mufite und seine Stirne jetzt gegen eine vielleicht entartete,



Humanismus und Europédertum 179

vielleicht nur noch nicht aus den Entwicklungsjahren erwachsene
Tochter Europas, gegen Amerika, wendet, das natiirlich in der nietzsche-
schen Interpretation des Wortes nicht von Europa zu trennen ist.
Nietzsche versteht darunter alle Erben des griechischen Geistes. Diese
bilden ithm eine Einheit. Nicht weil sie, wie die humanistischen Vslker,
hellenozentrisch wiren, sondern weil sie hellenogen sind. Sie bilden
nicht etwa eine Einheit, um gegen andere, nicht hellenogene Vélker
ausgespielt zu werden, so daf} das alte nationale Spiel, nur mit gréflern
Einheiten, von neuem beginne! Zur Auflenpolitik i1st Nietzsches Europa
gar nicht berufen, es hat genug zu tun mit den innerpolitisch ver-
wickelten und genugsam interessanten Phidnomenen. Demgegeniiber
konnte sich vielleicht die Stimme erheben, dafl auch dieser Standpunkt
beschriankt zu nennen wire, daf} es die Pflicht eines wahrhaft modernen
Geistes wire, auch die europiischen Schranken zu iiberschreiten und
mit jeglicher Kultur der Erde in innern Kontakt zu treten. Das wire
aber eine Verkennung von Nietzsches Ausgangspunkt. Nicht die prak-
tische Vélkeranniherung ist ihm Ziel, nicht der Wunsch ist es, der ihn
leitet; er ist kein Paneuropder im Sinne Coudenhoves; Kulturvélker-
bundspolitik und -weltanschauung, Kulturpazifismus liegt ithm ginz-
lich fern. Was er fiihlt, was er erlebt, ist Europa, ist die lebendige Ein-
heit des Denkens, Fiihlens, Wollens, die in Europa dank dem griechi-
schen Erbe vorhanden ist. Er empfand es, dafl die Griechen von den
zahlreichen Weltbeurteilungs- und Weltverhaltungsweisen, die es gibt,
eine herausgegriffen haben, die selbstverstindliche Voraussetzung fiir
alle von ithnen abhéngigen, also die europiischen Vélker ist. Von selber
richtet sich sein Blick darum von den klassischen Griechen weg, die
schon eine griechische Separatentwicklung reprisentieren, zu den An-
fangen, zuerst zu der Entstehung der Tragédie; dann aber miihte er
sich immer und immer wieder um jene ersten Philosophen, die thm
Paradigma aller Philosophie wurden, aber nicht im Sinne eines klassi-
schen Vorbildes, sondern einer fiir Europa erstmaligen und seither fiir
Europa verpflichtenden Grenzabsteckung der Probleme. So wurden ihm
die Vorsokratiker die Wegbereiter Europas.

Vielleicht darf ich Nietzsches Gedanken in einer Richtung weiter-
fithren. Es scheint mir, als ob die fiir Europa bestimmende Entwick-
lung mit den Vorsokratikern abgeschlossen sei. Als aus ihrem kosmi-
schen Symbol die europiische Wissenschaft, zum mindesten einmal die
Naturwissenschaft, mit ithrem absoluten Wahrheitswillen entstanden
war, da war Europa geschaffen. Die spitere griechische Entwicklung



180 Ernst Howald

ist bereits ein Sonderfall, und zwar in folgendem Sinne. Durch die
metaphysische Tat des Parmenides, die aus der Verzweiflung, die

Harmonie im Kosmos nicht finden zu kénnen, geboren war, wurde
die postulierte Harmonie, also das Denken zum Seienden gemacht,
die Realitit zur Scheinexistenz verurteilt. Unter diesem gewaltigen
Eindruck nahm der griechische Geist eine absolut intellektualistische,
wirklichkeitsfremde Entwicklung. Die Kontrolle an der Wirklichkeit
blieb aus, der Geist verkapselte sich in seinem grenzenlosen Eigen-
leben; auf allen Gebieten zeigten sich die Folgen : Platon ist der lebendig-
ste Ausdruck davon. Dadurch ist das klassische Griechenland ein
Spezialfall Europas geworden, so gut wie jede moderne nationale
Kultur; es ist nicht einmal Vorstufe, geschweige denn Vorbild. Als
dann nach dem Mittelalter die Antike wiedergeboren wurde, war es
sozusagen einzig dieses intellektualistische Griechenland; aber die
Naturwissenschaften, die sich in geheimnisvollem Wege iiber Lukrez
zu Demokrit zuriickfanden, streiften diese sekundédren Elemente lang-
sam ab, und es blieb fiir sie und nach und nach fiir alle Wissenschaften
und fiir alles Denken der unbeschrinkte Wahrheitswille der Vor-
sokratiker allein zuriick.

- Nietzsche konnte solche Gedanken nicht haben, weil ihm die Gegen-
wartsfolgen seines Denkens allmahlich allein wichtig wurden. Thm ist
es ein « Zuriickkehren zum guten Europdertum, wenn man die ata-
vistischen Anfille von Vaterlinderei und Schollenkleberei iiberwindet ».
Er will nicht urspriinglich Getrenntes um des lieben Friedens willen
einen und versdhnen, er mufl Anschauungen bekimpfen und an-
feinden, die von Natur aus Geeintes auseinanderreiffen wollen. Er be-
trachtet das europiische Gefiihl als das primire. Er fiihlt sich stolz als
« Heimatloser », er sieht die «langsame Heraufkunft einer wesentlich
iibernationalen und nomadischen Art Mensch ». Das ist « der Prozef}
des werdenden Europders, welcher durch grofie Riickfille im Tempo
verzogert werden kann, aber vielleicht gerade damit an Vehemenz und
Tiefe gewinnt und wichst ». Ilhm heifit « gut deutsch sein, sich entdeut-
schen ». Das sind Sakrilege an «dem jetzt noch wiitenden Sturm und
Drang des Nationalgefiihls », an den magischen Volks- und Heimat-
auffassungen der vorausgehenden Generationen. Die Antwort war
darum begreiflicherweise reines Entsetzen. Und trotzdem fand Nietz-
sches Ruf da und dort ein Echo, und zwar war er der erste, der nach
einiger Zeit eine zwar noch kleine, aber europiische, iibernationale
Gemeinde hatte; keine Leute, die ihn nachahmten, keine wie die



Humanismus und Europédertum 181

Hegelianer Frankreichs oder die Bergsonianer Deutschlands, sondern
einfach solche, die durch ihn auf die auch in ihnen schlummernde
europiische Gesinnung aufmerksam wurden. Freilich hitte sich Nietz-
sche vielleicht trotz seiner Skepsis doch gewundert, wie langsam die
Entwicklung oder sagen wir die geistige Wandlung vor sich geht.
Der Weltkrieg, zum Teil sicherlich ein Produkt des Nationalismus
(obgleich auch dies nicht iiberschitzt werden darf; Kriege gab es immer;
aber da} das ganze Volk seelisch mit hineingezogen wird, das ist
Nationalismus), hat gerade die Loslésung vom Nationalismus vielleicht
etwas beschleunigt. Das kann man zugeben, wenn man auch im allge-
meinen wenig hilt von den Einfliissen des #duflern Weltgeschehens
auf geistige Dinge, denn trotz aller gegenteiligen Behauptungen scheint
mir die Nachkriegsjugend nicht viel anders zu sein, als es jede Jugend im
Verhiltnis zur vorhergehenden Generation war. Davon ist unabhiingig
die Feststellung, daf3 Nietzsches Europiertum in allen Nationen Fort-
schritte gemacht hat.

Es besteht, so konnen wir feststellen, zwischen gewissen philo-
sophischen und literarischen Schichten der verschiedenen Linder eine
starke Sympathie, ein ausgesprochenes Gemeinschaftsgefiihl. Ich denke
Ja nicht etwa an verbindende soziale oder ethische oder religiése Ideen;
die Anhinger dieser Gemeinschaft stammen aus den verschiedensten
Lagern, gehoren den entgegengesetztesten Milieus an; was sie bindet,
sind teils formelle Gleichartigkeit, teils einfach ihr europaisches Denken.
Miteinander nehmen sie leidenschaftlichen Anteil am literarischen und
philosophischen Experiment. Bald ist es die poésie pure, die unter dem
Einflusse Mallarmés Franzosen und Englinder und auch Deutsche
eint, ein zweites ist der Roman mit der Zeitlupe (Proust, Joyce, Virginia
Woolf), weiter eine vorurteilslose, diesseitige, entspekulierte Anthro-
pologie (Scheler, Ortega, Keyserling, Jung). Es sind viele einzelne Be-
wegungen, die sich kreuzen, und vor allem sich nicht bekimpfen, sondern
verstehen: Sie empfinden sich als Produkte eines Geistes, einer Zeit.
Sie sind sich dariiber einig, daf} eher Beweglichkeit und Vielfiltigkeit
uns not tut als morne Tiefe, daf} die Zeit der Versuche und Experimente
da ist, sie zweifeln an den Wertmafistiben, sie lassen Individualschép-
fungen nicht aneinander wigen; es fehlt das Verstindnis fiir das
Absolute. Geistig arbeiten, produzieren ist ithnen keine sittliche Plicht
und keine sittliche Angelegenheit; sie wollen nicht dienen, sie wollen
Freude haben und bereiten. Sie glauben nicht daran, dafl sie Dichter,
Propheten und Volkserzieher seien, sie nehmen Literatur wieder als



182 Ernst Howald

das, was sie nach ihrer Meinung auch in den primitiveren.Zeiten war,
als Spiel und Phantasietitigkeit, nicht als religisse und hieratische
Handlung. Das Magische fehlt ihnen, sie sind in starkem Mafle Ratio-
nalisten. Es scheint iiberhaupt, dafl unsere Zeit wieder eine gewisse
Hinneigung zur Vernunft und zur Verniinftigkeit bekunde. Man lasse
sich nicht etwa irre machen durch all das Unbewufite und Irrationale,
das Kinder dieser Zeit, Erben Nietzsches wie die Psychoanalytiker und
andere, in die Welt gebracht haben. Gerade die Bewufitmachung, die
Vergeistigung dieses Unbewufiten, gerade seine Entdeckung, Ver-
wissenschaftlichung, seine Etikettierung ist letzter Rationalismus. Es
kann ruhig gesagt werden, daf} Zeiten, in denen das Irrationale ununter-
brochen auf der Traktandenliste von Wort und Vorstellung steht,
erzrationalistische Zeiten sind. Gewif}, in solchen leben wir mehr und
mehr. Man rdumt auf mit den tiefen, abgriindigen, den vieldeutigen
Begriffen, man will den Tatsachen des Lebens beikommen. Man ge-~
steht die Rolle, die der Beobachter spielt, unumwunden zu, man weif3,
daf} die sogenannte Wahrheit irgendwo in einem Brennpunkt zwischen
Subjekt und Objekt liegt, aus einer Zusammenarbeit beider besteht.
Die Naturwissenschaft spricht von einer Krisis der Wirklichkeit, die
Geisteswissenschaft von einer Pluralitit der Wahrheiten. Gewif,
dies alles nur in gewissen Kreisen, aber in Kreisen, die sich inter-
national verstehen; dal daneben die nationalen Erscheinungen
weiter leben, darf unser Auge diesem Neuen, noch nie oder wenig-~
stens schon lange nicht mehr Dagewesenen gegeniiber nicht ver-
schliefen.

Denn gewif} ist es schon dagewesen. Die paar charakteristischen
Ziige, die wir aneinandergereiht haben, machen es uns klar, daf} wir
nicht zum erstenmal in Europa vor einer solchen Erscheinung stehen.
Wir glauben uns in die erste Hilfte des achtzehnten Jahrhunderts
zuriickversetzt. In England beginnt diese Mentalitit schon friiher, uns
ist sie aus ihrer vollendetsten Erscheinungsform, dem Frankreich der
Aufklirungszeit, vertraut. Es ist eine relativ kurze Periode ; die irrational-
nationalen Perioden vorher und nachher sind bedeutend ausgedehnter.
So lieB ihre Kiirze die Aufklirung auch nicht zur Reife kommen. In
gewissem Sinne ist die Franzésische Revolution die Folge dieser geistigen
Bewegung: als sie in weitere Kreise zu dringen begann, stiirzten durch
diese freie und pietitlose Denkweise auch die auf Nimbus und Mystik
angewlesenen sozialen und politischen Institutionen des ancien régime.
Aber schon war die Reaktion den politischen Geschehnissen auf den



Humanismus und Europidertum 183

Fersen. Der neue Nationalismus, verkérpert in Napoleon, kam in die
Welt und regierte sie bis in die Gegenwart hinein.

Aufklirung und neuer europiischer Geist haben das gemeinsam,
daf} der geistige Arbeiter sich nicht als Exponent, als Sprecher seines
Volkes fiihlt. Die Gliederung der Geister ist nicht mehr vertikal ans
Volkstum gebunden, sondern horizontal, ohne daf} dieser Gedanke zu
weit getrieben werden diirfte. Es gibt eine gewisse geistige Oberschicht
in allen europiischen Nationen, die sich sucht, die sich will, die sich als
eine Fraternitit fiihlt. Der gute alte Gedanke, dafl die Vélker sich
kennen lernen miissen, um sich zu verstehen, hat keinen Sinn mehr,
denn es handelt sich weder um das Kennenlernen von etwas Fremdem,
noch ist das Volk mehr das Medium, durch das die Bekanntschaft
zuerst gleichsam hindurch mufl. Ganz selbstverstindlich schlieflen sich
die gleich Denkenden, die in einem gewissen Sinne Schépferischen
aller Vélker aneinander. Es ist kein Ausschlufiwille in ihnen, der In-
stinkt treibt sie zueinander. In den Gleichgesinnten der andern Lénder
finden sie ihr Publikum, ihre Anerkennung, die sie in den andern
Schichten ihres eigenen Volkes umsonst suchen wiirden.

Die Dichter sind threm Volke entfremdet schon deshalb, weil sie es
unterlassen, ihre Blicke stets auf ihre Klassiker zu richten und sich als
Epigonen zu fiihlen. Natiirlich ist die Form, mit der sie arbeiten, sind
diec Worte und Begriffe, die sie gebrauchen, von ihren Vorgingern
geprigt und gestanzt worden, natiirlich sind sie von ihnen beeinflufit
und von thnen abhingig, natiirlich treten sie nicht unmittelbar, sondern
in tausend Nuancen der Mittelbarkeit an ihr kiinstlerisches Ziel heran,
aber sie kiimmern sich nicht darum. Das ist ihnen eine durchaus gleich-
giiltige historische Angelegenheit, belanglos fiir das, was sie wollen:
Wirken in der Gegenwart. Dafiir fiihlen sie in dem, was sie schaffen,
den Formwillen der Zeit. Das allein geht sie etwas an. Wohl sind sie
bereit, aus dem geistigen Erbe der Vergangenheit, der europiischen
Vergangenheit, das herauszugreifen und zu anerkennen, was sie von
threm Wollen aus verstehen und schitzen kénnen; aber schon das
eine ist auffallend, daf} es stets nur das einzelne Werk ist, daB} keine
Ehrfurcht vor dem Gesamtwerk besteht.

Die Sprache bildet keine Grenzen mehr, héchstens noch Schwierig-
keiten. Aber da man keine Grenzen mehr will, lassen sich auch die
Schwierigkeiten iiberwinden. Man ist bereit, den andern zu verstehen;
da man unvoreingenommen ist, wird dies vielleicht besser gelingen als



184 Ernst Howald

dem, der mit den literarischen Erinnerungen seiner Sprache, den
Konvenienzen ihres bisherigen Denkens beladen daherkommit.

Wenn schon das eigene klassische Gut an Kurswert verloren hat,
wie viel wahrscheinlicher ist es, dafy es dem Vorbild der Vorbilder, der
Antike nicht anders ergehen wird. In diesen europiischen Kreisen
steht es tatsiichlich schlimm um den Humanismus; sie wiren nicht
iibel geneigt, seine Totengriber zu werden. Qui nous délivrera des
Grecs et des Romains? Dariiber erstaunt sein wird nur der, der in
ithm allein das europiische Band sieht, also der Humanist selber. Dieser
mag wohl einen gewissen Grund zur Verzweiflung haben. Alle weniger
befangenen Beurteiler werden es aber verzeihlich finden, daf} vorerst
das Kind mit dem Bade ausgeschiittet wird und daf} das Altertum eine
Weile lang zu biiflen hat, was die Pritentionen seiner allzu fanatischen
Verehrer verschuldet haben. Sie werden sich bemiihen, diesem not-
wendigen Sikularisierungsprozefl die unnétige Hirte zu nehmen; sie
werden sich dagegen wehren, dafl die alten Kulturen véllig aus der
Sympathiesphire des modernen Menschen verschwinden. Sie werden
dafiir kimpfen, dafl die Antike nach dem Verlust ithrer Prirogativen
wenigstens die Gleichberechtigung geniefle. Die Humanisten aber
werden gut daran tun, sich in dieser neuen Stellung einzurichten; sie
werden vielleicht zu ithrem groflen Erstaunen erkennen miissen, daf}
es in mancher Hinsicht leichter war, dem Einmaligen zu dienen, als das,
was nur eines von vielen ist, als gleichberechtigt und ebenbiirtig zu
wahren. Und doch ist ihre Stellung immer noch etwas privilegiert.
Noch immer haben sie mehr zu bieten als nur hohe Schépfungen der
Literatur und der Philosophie. Dem wahren Europier, der im Geiste
Nietzsches iiber Europa nachdenkt, werden die Alten ein stetiges
Objekt der Neugierde, des Interesses, der Forschung sein, weil sie den
Begriff Europa geschaffen, von dem Paul Valéry sagt, er habe «une
signification un peu plus que géographique et un peu plus qu’historique,
mais en quelque sorte fonctionelle ».



	Humanismus und Europäertum

