
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 2

Artikel: Der Demiurg [Fortsetzung]

Autor: Burzio, Filippo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


107

Der Demiurg
von Filippo Burzio

IV. Losgelöstheit.

All dies ist Politik, es ist noch nicht Religion. Oder, wenn man so

will, es ist die Religion des Ich, eine unzulängliche Religion. Die
Kraftverteilung und die Politik des Demiurgen zielen, wie man gesehen hat,
auf die Verwirklichung des Individuums, auf die Entwicklung seiner

gesamten Möglichkeiten hin. Sich verwirklichen (und zwar durch die
Universalität), siegen — gewiß, das ist recht ; man fühlt, daß dies genug,
Ja daß es viel ist, aber daß es nicht alles ist. Und doch handelt es sich
hiebei um die einzige Freude, die unserem Abendland gewährt ist: eine

traurige Freude. Warum wohl - die Einfältigen, die jenseits von Gut
und Böse sind, ausgenommen — unsere Zeitgenossen mehr oder weniger
dumpf leiden und unbefriedigt sind? Warum sie böse und heftig sind?
Warum die sozialen Schichten sich versteifen, das Erbarmen fernbleibt,
die Liebe selbstsüchtig wird, die Kunst trauert, der Erfolg reizt, statt
zu beruhigen? Das Abendland ist gerade dort betroffen, wo es sündigt,
es leidet infolge des Übermaßes seiner Begabung, eines Übermaßes von
Wirtschaft und Politik, von Stofflichkeit und Berechnung. Das Abendland

vermag nur mehr an Materielles zu glauben, an das, was sich

ausmünzen läßt, handle es sich nun um den Einzelnen, um die Familie
oder aber um die Rasse. Das Abendland vermag nur mehr in der
Geschichte zu leben.

Zur Zeit, als sie christlich war, kannte unsere Kultur die Heiligen -
ihr Wort war: «Verzicht». Dann, zum drittenmal heidnisch geworden,
bat sie den Übermenschen erfunden - sein Wort ist: « Besitz und Genuß

». Dies ist noch das Wort der Stunde, ohne daß es jedoch die Besten

unserer Zeit frei machte von dem Unbehagen, das ich gerade geschildert
habe. Die Kultur mit ihrem Jahrhundertrhythmus, die Einzelnen im
schnellen Aufblitzen und Verschwinden ihres kurzen Lebens - sie

schwanken also zwischen diesen beiden einander entgegengesetzten
Polen: Begier nach den Erdendingen und Ekel. Es handelt sich hier
um einen wohlbekannten psychischen Vorgang. Wird es nicht möglich
sein, über ihn hinauszukommen und den Pendel in seiner Stellung zum
Stehen zu bringen? Der Demiurg meint: ja; sein Wort ist zugleich -



108 Filippo Burzio

« Besitz und Losgelöstheit ». Sein Gedanke ist, daß die Schuld bei

dieser Seelenverfassung liegt, die uns mit ihrem Spiel und Gegenspiel

narrt; daß es uns ziemt, sie zu meistern und uns über unsere Gefühle

zu erheben; daß, kurz gesagt, der Asket auf der einen und der
Übermensch auf der andern Seite nur die unvollkommenen Endgrade einer
Antithese sind, die noch ihrer Synthese harrt.

Dies Unendliche, dieses Perpetuum mobile von einander widersprechenden

Wünschen, Antrieben, Gelüsten, die das Gewebe unseres
Seelenlebens ausmachen, zu meistern, ohne auf die Bahn des Verzichts

(von dem unsere Zeit nichts wissen mag) zu geraten, das ist gewiß
nicht einfach; das kann sogar nicht notwendig scheinen. Es ist so

bequem, sich gehen zu lassen! In gewissen Stunden würde ein Mann
seine Seele um seiner Maîtresse willen verkaufen; dann, der Vergnügungen

satt, strebt er danach, sich durch Arbeit loszukaufen. Wenn

er sodann deren Unergiebigkeit nicht mehr erträgt, so jagt er auf Reisen

oder im gesellschaftlichen Erfolg, etwa im Spiel, der schwindenden
Freude am Dasein nach. Und von jedem Unternehmen kehrt er müde
und gelangweilt zurück. Dies der Seelenzustand : eine typisch weibliche
Verfassung, Paradies und Hölle der Dichter, in der das Leben glühend
gelebt, doch nicht gemeistert wird, eine Reihe, deren jedes Glied aus

Widerspruch zum vorigen erwächst. Sind diese Zusammenhanglosig-
keit, diese Knechtschaft des Geistes würdig, können sie sein Glück
gewährleisten? Aber ist es übrigens recht und billig, ist es gut, im Büßer-

tum dies Keimen von Gefühlen und Leidenschaften, das dem Dasein
soviel von seinem Wert gibt, zu ersticken?

Unsere Zeit besitzt ein Geheimnis, um den Menschen durch den

Wald der Seele zu geleiten, ja ihn zu überreden, dort kräftig abzuholzen :

es ist die Handlung, es ist das Blendwerk des Erfolgs. Durch die fast

jedermann auferlegte Arbeitsdisziplin ist die moderne Gesellschaft vieler
Ablenkungen überhoben. Auch hier wieder handelt es sich um eine Art
Askese, bei der die Unmöglichkeit an Stelle des Verzichtstritt. Nicht die

Zeit dafür zu haben, ist ebenfalls eine Art und Weise nicht zu sündigen.
Ein Zwang äußerlicher und automatischer Natur, der übrigens auf die
Masse genügend wirkt und dem Nützlichkeitstreiben der kapitalistischen
Kultur einen sittlichen Anflug verleiht. Doch dieser Zwang macht das

Leben ärmer, und überdies geht er nicht wirklich über jene
Seelenverfassung hinaus. Zwischen dem Leben der Leidenschaften und
diesem praktischen gibt es eher einen Gegensatz als Ausgleich und
Zusammenfassung ; der Beweis dessen ist, daß bei zahlreichen Praktikern



Der Demiurg 109

das ungebändigte Seelische oft genug recht böse Streiche spielt:
Fehltritte, Schmach, Tragödie von Vätern, Gatten, Liebhabern unter der
tadellosen Maske des ernsten Kaufmanns oder des großen Industriellen.
Wir müssen noch hinzufügen, daß selbst der Ansporn des Nützlichkeitstreibens

noch eine seelische Gegebenheit und eine der einfachsten ist.
*

Es gibt noch eine andere Art, die Fülle des Seelischen zu meistern,
ohne sie zu mindern: nämlich die Losgelöstheit. Die Losgelöstheit ist
eine geistige Verfassung, durch die der Mensch dazu gelangt, im Fluten
seiner Leidenschaften zu leben, ohne blindlings eins damit zu werden
oder drin zu versinken. Jede geistige Tätigkeit (auch das reine und
einfache wissenschaftliche Denken) bedingt im Grund Askese (in Gestalt
von Konzentration und Abschließung), welche der Demiurg nicht
hinnehmen könnte, wäre sie nicht die Voraussetzung einer höheren
Lebensform, wie sie den Kindern der Welt versagt ist. Die Gefahr eines

allzu geselligen Lebens ist, daß dabei die innere Regsamkeit erstickt
wird, die ihm einzig Wert geben kann (so auch ist allzu reichliche
Nahrung nicht verdaulich), - ist die, nutzlos zu sein wie ein Salondasein
oder recht flach wie eines in Geschäften, welche, obschon angefüllt
mit Tatsachen, leer bleiben. Ebenso wie die Zubereitung der Speisen
das Aroma erst spürbar macht, so müssen die Tatsachen erst Würze
erhalten. Zwischen diesen beiden, einander entgegengesetzten Gefahrender,

in asketischer Leere zu ersticken, oder der, in weltlicher Fülle
zu ertrinken, stellt die Losgelöstheit das Gleichgewicht dar, denn es

läßt die Tat (ja selbst die Leidenschaft) zu, ohne den Geist allzusehr
abzulenken. Die Losgelöstheit ist jene Richtung, mit Hilfe deren der
Mensch ungefährdet ins Meer der Welt taucht; sie macht es derart der
Politik möglich, neben und mit der Religion zu bestehen. Die
Losgelöstheit ist der Wächter in der Werkstatt der innern Tätigkeit, für die

er das weltliche Gefühl bändigt.
In dieser Werkstatt wird sich sodann durch das Eingreifen einer neuen

Kraft, von der wir sogleich sprechen werden, ein sehr wesentlicher

Vorgang vollziehen: der Übergang zum magischen Leben - was nicht
ohne Schmerzen noch ohne Bedauern vor sich gehen wird, denn der
Duft der Erdendinge ist berauschend, die Liebe der Geschöpfe ist sehr

süß; sich diesem allem zu entziehen, ist fast etwas wie sterben. Die
Losgelöstheit ist also auch eine Art Askese ; doch sie ist die notwendige
Askese der Fülle, d. h. die dem Leben nächste.

*



110 Filippo Burzio

Es gibt in der Abstufung der Seelenzustände etwas, was die
Losgelöstheit nachäfft. Und dieses Wort selbst trägt in seiner gewöhnlichen
Bedeutung einen Beigeschmack von Müdigkeit, Übersättigung,
Enttäuschung, der unsere Idee Lügen straft. Losgelöstheit - das hieße der
Schatten der Hinfälligkeit, das Vorgefühl eines nahen Endes, die große

Haltung Karls V. bei seiner Abdankung, ein der Tat und des Erfolges
Überdrüssigsein. Wollten unsere Zeitgenossen von dem allem kosten,

statt sich selbst durch Lärm zu betrügen, so wäre das gewiß nicht von
Übel, und selbst der Ton des Lebens würde dadurch erhöht. Dennoch
müssen wir sagen, daß die demiurgische Losgelöstheit etwas anderes

ist, daß sie nicht mehr ein Seelenzustand ist, sondern vielmehr die
Lebensform einer höheren Tätigkeit, welche über die innere Welt
hinausgeht, ein Ins-Bewußtsein-treten der gesamten seelischen Reihe,
welches sie vorwegnimmt und objektiviert und derart sozusagen ein

Losgelöstsein vom Losgelöstsein erzeugt. Und dies ist das letzte Wort
in diesen Dingen. Dies betrifft und berührt auch die Krankheit, das

Alter, den Tod, soweit sie Gemütszustände sind; dies gebietet auch
dem körperlichen Schmerz, der, zuweilen durch das Bewußtsein
losgelöst und isoliert, gleichsam ausgeschaltet ist. Selbst das Nichts, die
Eitelkeit aller Dinge sind noch Eindrücke - begreifen Sie? Es bleibt
sodann dem Leben keine andere Möglichkeit, als aus dem seelischen
Umkreis herauszutreten und trotz allem fortzuschreiten. « Rufe meine
Seele zu Dir, mein Gott, denn ich bin müde », seufzt Luther im Alter
in einem Augenblick der Niedergeschlagenheit. Nun wohl, denken Sie

sich, die demiurgische Losgelöstheit trete an Stelle dieser seelischen

Ermüdung, und die Tat, unbelastet durch alle Fesseln der Gefühle,
nun ohne Hoffnung wie ohne Furcht, schreitet nackt und frei.

Bedenken Sie, bitte, das Beispiel der zwei oder drei geometrischen
Dimensionen, das Einstein durch die Relativität in Schwang gebracht
hat. Für ein flaches, zweidimensionales Wesen ist der seelische Kreis
alles, es ist in ihm ausweglos befangen. Das dreidimensionale Wesen

aber tritt in ihn ein und verläßt ihn wieder leicht und mühelos. Die
Losgelöstheit ist die Aneignung einer dritten geistigen Dimension; die
beiden andern aber, dies wohlverstanden, bleiben einem zu eigen. Die
demiurgische Losgelöstheit ist nicht nur wie die Askese eine Antithese,
sondern eine wirkliche Synthese geistiger Grundstellungen. Das Höhere
schließt das Geringere nicht aus. Man vermag sehr wohl, sich über die
Gefühle zu erheben und sie doch noch zu empfinden. Man wundere
sich daher nicht, daß der Demiurg, wenn man ihm von Katastrophen,



Der Demiurg 111

Orkanen, Tragödien des Gefühls spricht, ein wenig murrt. Die Musiker
und die Dichter beschränken sich gewöhnlich auf die Auswertung des
Gefühls; dies ist ihr Fehler, ihre Schwäche. Der größte Teil ihres
Werkes ist nichts als reine Seelenergießung, d. h. er spricht einen
elementaren Zustand des Bewußtseins aus. Manche klugen Geister
unserer Tage meinen, daß Lust und Schmerz, daß Liebe und Haß
nicht das Tiefste der Seele sind, sondern eher embryonale Reaktionen,
über die man hinausgelangen kann, ja soll. Vermögen Sie sich einen Gott
zu denken, der sich selbst auf die gleiche Ebene stellt wie die Welt, die
er geschaffen hat und die er daher liebt? Nun wohl, seid die Götter
eurer Welt; diese Empfindungen, diese Leidenschaften, die euch das

unbefangene Leben bietet, liebt sie, zerstört nichts, aber meistert alles.
Die Losgelöstheit bezeichnet den Übergang aus der Haltung des
Geschöpfs zur Haltung des Schöpfers. Da ist die Handlung nicht mehr
wirr und triebbedingt, sie wird unabhängig. Gewisse stoische und
protestantische Verhaltungsweisen, wie sie z.B. das Wort: «Tu was
du sollst, was immer geschehe » ausspricht, oder auch der Wahlspruch
Wilhelms des Schweigers: «Man muß nicht hoffen, um zu handeln,
noch siegen, um auszuharren » - sie nähern sich in praxi der demi-
urgischen Art, aber es ist bereits klar, daß deren seelischer Ursprung
ein anderer ist. Wenn die Hemmnisse der Handlung vorauszusehen
s»nd, warum dann unter ihnen leiden? Man stellt sie in Rechnung, das
'st alles. Das Spiel der Handlung muß in einer Atmosphäre von
Leidenschaftslosigkeit gespielt werden wie eine Schachpartie. Dazu gelangt
uian durch die Losgelöstheit, indem man sich daran gewöhnt, von
keinem Ziel abzuhängen, seine Seele auf keinen Einsatz festzulegen.
Wenn dies die Universalität ist, daß man mehrere Pfeile im Köcher
hält, so ist es die Losgelöstheit, daß man jedem von ihnen entraten
kann. Denn ihr höchster Sieg (den sie übrigens nur durch das Eingreifen
Jener neuen Geisteskraft erringen kann, von der ich sogleich sprechen
Werde und die ich Magie nenne) ist der, den Menschen dazu fähig zu
machen, daß er die glückliche Gleichwertigkeit von Gefühlen und
Konstellationen begreift. « Hirt sein oder König sein, mir ist es gleich,
und alles ist recht so. » Diesen Gipfel zu erreichen, das heißt Zeit und
Glück meistern.

Hievon nichts weiter. Gewiß, ein solcher Fortschritt wäre ungeheuer.
*

Diese Höhe ist so schön, daß man sie wohl wahren soll. Nun ist aber
die Gefahr, von neuem in die Tiefe hinabzugleiten, eine dauernde.



112 Filippo Burzio

Die Seele ist ständig bedroht durch die Trauer und durch ihr Bedauern
ebensosehr wie durch ihre Hoffnungen. Ist also die Losgelöstheit für
den Geist ein Stand der Gnade, so kann er zum Glück durch kluge
Listen aufrecht erhalten werden.

Von diesen die erste und die beste ist die Einsamkeit.
Sich entziehen, nachdem man sich gegeben, sich sammeln, nachdem

man sich ausgegeben, mit dem Feuer spielen, sich ohne Schaden mit
allem Äußerlichen sättigen - all dies gefahrvolle Virtuosentum, dessen

das demiurgische Gesetz sich rühmt - gegen all dies wird man durch die
Zucht regelmäßiger täglicher Einsamkeit fast immun. Nur um so besser,

wenn sie für einen zu einer Art von automatischer Vornahme wird, wie
sich waschen oder sich ankleiden. - 0 geliebte Einsamkeit auf den
kümmerlichen Wiesen der Vororte, dort, wo die Stadt ganz leise in die
Campagna hinüberstirbt, dort, wo die Tramlinien enden und in der
Stille, welche quillt, die innern Stimmen sich neu sammeln Einsamkeit,
wohltätiger Trank, draus jeder schöpfen kann: ein Löffel täglich, die
Stunde nach Mittag (lichtvolle und schöne Stunde), dem Geist zum
Heil! Das Leben wird ruhevoll und geräumig, reich an magischer
Kraft kehret ihr dann zu den Menschen zurück. Eine Stunde, sage ich :

sie vergilt ihrer vierundzwanzig. Hygiene und Therapeutik der
Losgelöstheit.

« Und wenn du allein bist, gehörst du ganz dir selbst », sagte schon

Leonardo da Vinci. War dies Losgelöstheit? Ja und nein. Die Methoden
dieses großen Mannes überschritten zuweilen das Ziel; in den Fragen
des Geschlechts z. B. mündeten sie in Gleichgültigkeit, d. h. sie machten
das Leben um eine ihrer Freuden ärmer, was der Demiurg mit Widerwillen

ablehnt. Goethe kam dem Ziel näher, denn er entglitt der Liebe
wie allen andern Dingen einzig dann, wenn ihre Bedrängnis das freie
Spiel seines Geistes allzusehr störte. Wohl, man muß noch einen Schritt
weiter tun auf dieser Bahn: zugleich gegenwärtig sein und sich
entziehen, immer im Spiel, ohne sich je ganz zu wagen, immer in
Fühlung, ohne je mitgerissen zu werden.

Die Männer der Losgelöstheit erkennt man instinktiv. Muß man erst

sagen, daß Napoleon nicht zu ihnen gehörte und auch Victor Hugo
nicht? Kraftvoll und einfach in ihrer Lust an den Erdendingen,
beachteten sie deren Nichtigkeit zu wenig; sie hatten keine Religion. Die
Qual Michelangelos, auch sie war nicht Losgelöstheit; obschon die
Romantiker seine sittlich erhebende Wirkung verherrlichten, war dies

doch nur seelisch.



Der Demiurg 113

V. Magie.

Durch Wirtschaft und Politik zielt der Demiurg auf Erfolg; durch
Religion erstrebt er das Glück.

Die weitere Entwicklung dieser geistigen Dialektik ist folgende. Ist
es möglich, wenn einmal die Losgelöstheit erreicht ist, noch einen
Schritt vorwärts zu tun auf dem Gebiet der Religion und sozusagen
von der Verneinung zur Bejahung überzugehen? Losgelöstheit und
Glück zu vereinigen? Ja, dies ist möglich. Hat man Kap Psyche einmal
hinter sich, so stellt sich, plötzlich aufgetaucht, ein wundervolles Eiland,
ein Eiland, das man fast für märchenhaft halten könnte, den Augen
der Seele dar: es ist das Glück.

Achten Sie, bitte, wohl auf dieses Wort, das ich hier verwende, um
es m symbolischer Weise zu behandeln, und auf das ich den letzten
Teil meiner Abhandlung gründe; es ist ein großes und entwertetes
Wort. Wer sucht nicht, so mag es scheinen, das Glück? Wer erstrebt es

nicht, und mit aller Heftigkeit? Und doch ist es nur dem Anschein
nach so. Die moderne Welt kennt andere Worte, so den Erfolg, die Tat,
die Macht, die Lust, ja - in gewissen Kreisen - die Dichtung ; aber man
möchte sagen, daß sie nach dem Niedergang der alten Religion nicht
mehr wagt, sich das Problem des Glücks zu stellen. Erinnert man sie
daran, daß einst die Armen in ihrem Verzicht, die Heiligen in ihrer
Askese glücklich waren, so lehnt sich die heutige Seele empört auf:
(< Steht ein solcher Preis auf dem Glück », scheint sie zu sagen, « so
verzichte ich auf das Glück.» Die Romantiker des 19. Jahrhunderts
mit ihrer Pein, die Positivisten mit ihren Feststellungen entbehrten des
Glücks ; des Glücks entbehren die heutigen Aktivisten mit ihrer Energie.

Dennoch scheint (wenn ich mich nicht täusche) in neuester Zeit ein,
2war noch undeutliches, Gefühl dieses wesentlichen Entbehrens zu
tagen. Und ich, auf Wache, horchend auf jedes Geräusch, ich glaube es
2u erlauschen. Man schlage nach bei Valéry, dem wir einige von den
hervorragendsten Erfindungen unserer Zeit verdanken; man betrachte
seine Gestalten, Monsieur Teste, Eupalinos, jenseits von Romantik und
Energie stehend, also an der Spitze der Besten von heute: durch
Schattenwelten irrend, bewundernswert, nur fehlt ihnen, möchte man
Sagen, ein « Es werde » des Glücks. So auch bemerkt anläßlich Talley-
rands dessen jüngster Biograph, der zu den besten Vertretern der
neuen französischen Kultur zählt, mit einem plötzlichen und höchst

ezeichnenden Ausblick, daß der Fürst von Benevent, auf der Höhe



114 Filippo Burzio

seiner Laufbahn angelangt, dessen wohl inne werden mußte, daß sein

unvergleichlicher Erfolg « mehr ein Aufhäufen von Würden und Titeln
als ein Erreichen des Glücks war ». Diese Worte von Fabre-Luce scheinen

mir von einer Tiefe zu sein, die den Gegenstand weit hinter sich

läßt. Glänzend als Darsteller fremder Zonen, hält Paul Morand dem

heutigen Leben des Abendlandes mit dem Instinkt eines Loti des

20. Jahrhunderts seinen Lebenden Buddha entgegen.
All dies beweist, daß das Problem bereits angebrochen ist; also muß

seine Lösung gesucht werden. Soweit mir bekannt, sind die deutsche

und die angelsächsische Welt auf dieser Bahn nicht weiter
vorgeschritten als wir: weder das heroisch Nietzscheamsche Georges ist es,
noch das genial, doch nicht konstruktiv Paradoxe Bernard Shaws. Es

ist übrigens bekannt, daß der alternde Sainte-Beuve bereits bald nach

der Mitte seines nachromantischen und positivistischen 19. Jahrhunderts
seufzte : « Was hilft es mir, daß ich Erfolg hatte, wenn ich nicht glücklich

bin »

*

«Was ist Ehre?» fragte Sir John Falstaff, seine reuigen Diener zu
verwirren. «Füllt sie euren Magen?» Was ist Erfolg? Macht er euch

glücklich? Man begreift, daß wir die Abhandlung vom Demiurgen
nicht bis zu diesem Punkt geführt haben, um grobschlächtig mit Ja

oder Nein zu antworten.
Es sind zummindesten fünfzig Jahre her seit Nietzsche (ich meinerseits

würde sagen : hundert Jahre seit Goethe), daß man im Abendland
keine neue eigene Lebenslehre, die sich wenigstens an die Individuen
richtete, mehr verkündet hat; es sind einige Jahrhunderte seit Luther
und Calvin, daß man den Massen keine allgemein gültigen geistigen
Vorschriften mehr gegeben hat; was Rousseau betrifft, so gehört er
eher in die erste Reihe als in die zweite. Soll man glauben, daß diese

ganze Zeit hindurch, während dieser langen Interregna des Geistes,
das sittliche Leben keine Stütze hatte? Nein - denn es gibt, durch die

Atmosphäre verstreut und unbenannt, wesentliche Prinzipien, auf die

jedermann zurückgreift. Wer, der wahrhaft nach Glück begehrte (nach

jenem Minimum von Glück, das Frieden, Gleichgewicht, innere Ruhe

bedeutet), hat sich denn je an den selbstsüchtigen Erfolg als solchen

gehalten? Eine geliebte Frau, Haus, Familie, Staat, Kirche, Wissenschaft

- das sind ehrenwerte Ziele; sich irgendeinem Ganzen, das

über uns hinausgeht, in dem Bestrebungen der einzelnen sich ver-



Der Demiurg 115

binden und erhalten, hingeben und ihm dienen, dies sind die alten
ehrwürdigen Geheimnisse des Glücks. Doch, ach, nur dem Blick dessen,
der den Dingen auf den Grund zu gehen liebt, hält ihre Herrlichkeit
nicht stand. Wie viele tapfere Franzosen opferten ihr Leben am Ende
des 18. Jahrhunderts für die Sache des Königtums! Treue Bretonen-
und Vendéerherzen, Ritterdegen und Chouanschützen, sie starben fast
glücklich, getröstet durch diesen Glauben, der ihre Seele erhob. Wohl,
könnten sie heute ihre Häupter aus den Gräbern heben, sie würden
begreifen, sie würden sagen : « Ein Phantom hat uns genarrt. » Ihr Idol,
die Geschichte hat es gestürzt. Die Geschichte, die euch narrt, die
Geschichte, deren hinfällige Triumphe eure ehrgeizigen Träume
durchglühen, ihr Jäger des Erfolgs, Menschen ohne Religion! Glaubt ihr
denn nicht, daß sie vielleicht einst nichts sein wird als nur eine vereiste
Erinnerung, dahinrollend mit der erstorbenen Erde durch das Nichts?
laicht die Wege der Geschichte sind es, auf denen man das Glück
erreichen kann.

*
All dies wohl erwägend, nenne ich also ein Gebot, das allen andern

vorangehen sollte: Sein Leben auf eine alle Poesie verwirklichende
Ordnung einstellen, deren Besitz Glück bedeutet: die magische
Ording. Diese Ordnung herzustellen, jenseits der wirtschaftlichen (oder
Politischen, oder sittlichen) Ordnung, in der sich das gewöhnliche
Leben erschöpft, dies ist die neue, die demiurgische Aufgabe, die sich
gebieterisch stellt. Während man nun unter dem Ausdruck « poetischer
Zustand » gewohnheitsmäßig etwas recht Seltenes, ja nur einer bestimmten

Art von Menschen Vorbehaltenes versteht, ist das, was ich hier
unter diesem Wort begreife, jene intuitive (und eben dadurch glückliche)

Veranlagung des Geistes, die, wenn einmal die praktischen und
blützlichkeitssorgen überwunden sind, allen auf der Welt offen steht.
Oas Glück, das sie gewährt, ist ähnlich jenem der Kranken, die
verachten, der Einfachen, die das Leben so hinnehmen, wie es kommt,

Heiligen, die ihren Willen Gott anbefohlen haben. Dies ist das
Glück eines Musikers (eines Bach), der von seinen Harmonien träumt
und nicht von dem Nutzen noch vom Ruhm, den sie ihm einzutragen
vermöchten; dies ist auch das Glück eines Baumeisters, der in dem
Tempel, den er errichtet, seine Wohnung aufschlüge, gleich jenen
Lommen Werkmeistern des gotischen Zeitalters, jenen Erbauern von
Kathedralen, die sich so wenig um Zeit und Geschichte kümmerten,
'laß sie nicht einmal daran dachten, ihren Namen der Nachwelt zu über-



116 Fili ppo Burzio

liefern. Als gute Abendländer, die sie waren, handelten sie, dies gewiß,
aber mit freudiger Losgelöstheit, war ihre innere Atmosphäre doch nicht
verdunkelt von Ehrgeiz oder von Neid oder von Berechnung. Die
Selbstlosigkeit ist dasjenige, was die Seele äm besten reinigt.

Und dennoch, wir lieben diese Leidenschaften, diesen Ehrgeiz, diese

Berechnungen. Sie quellen, auch sie, aus dem tiefen Sein ; ja man könnte

sagen, daß das Leben ohne sie um einen Teil seiner Wirklichkeit und
seiner Würze ärmer würde. Warum sollten einzig der Hirte und die

Magd und der christliche Künstler und der Heilige glücklich sein und
nicht auch der Kämpfende, der Erobernde, der Willensmensch? Weil,
sage ich, gewisse neue, dieser komplexeren Wirklichkeit angepaßte
Lebensformen nicht befolgt werden. Es läßt sich eine Geisteshaltung
denken, bei der die Fülle tätigen Lebens die intuitive Tätigkeit, die
Gabe des Traums (im Gegensatz zu dem, wie es gewöhnlich geht)
weder ausschließt noch verkümmern läßt; wo selbst bei den Männern
der praktischen Geschäfte sich sozusagen eine Art von doppeltem Ertrag
ergeben würde: der erste wäre der Erfolg, doch der zweite wäre das

Glück. Ebenso wie die Einfachen die Freude des Statischen kennen,
können die andern die Freude des Dynamischen erleben, vorausgesetzt,
daß es ihnen gelingt, ihre Leidenschaften, ihren Vorteil, ihre Ideale,

jeden tätigen Antrieb auf die Ebene der Magie, der objektivierten und
poetisierten Dinge zu versetzen, ihnen jene Härte äußerer Gegenstände

zu nehmen, welche sie für Wesen mit innerem seelischen Leben stets
noch haben, indem man sie in die Atmosphäre des Traums, des

Märchens stellt. Macht das Leben zum Märchen, das ganze Leben, das

graue Leben des Alltags, das von den Demütigen erduldete Leben, das

von den Starken gewollte Leben - macht draus ein geschmeidiges,
schwebendes Abenteuer, als wäre es das Dasein von Gnomen, von
Elfen. Es gilt eine fruchtbare Wahrheit zu erfassen, und zwar, daß, da

der Erfolg ebenso wie das Vergnügen im Grunde nur einen
Sinneneindruck darstellt, eine Intuition, das heißt irgend etwas Innerliches (der
König sieht sich auf seinem Thron, der Liebhaber mit seiner

Geliebten) - nun, so gilt es gleicherweise alles übrige zu verinnerlichen : die

Anstrengung, um jene zu erreichen, die harte Praxis, das mühsame Tun,
die gleichgültigen Tage. Träumt, träumt nur immer, wollet träumen,
wenn ihr aus der Hypnose des Handelns erwacht, selbst wenn euer
Verlangen glühender, euer Wille gespannter ist : nach der Losgelöstheit
-der Traum, und dies ist das endliche Ziel. Auf das von den
Einfachen und den Heiligen gelebte « statische » Märchen läßt der Demiurg



Der Demiurg 117

das « dynamische » Märchen folgen, in dem das Handeln selbst durch
den Traum umgestaltet ist; und auf diese Art ist die nachchristliche
Modernität, auf das Glück hin besehen, gerettet, ohne irgendeinen
Verzicht.

Auf der magischen Ebene geschieht es, daß sich nicht nur die
Leidenschaften und der Vorteil objektivieren, sondern auch das Ideelle sich
verpersönlicht. Auf der magischen Ebene sind Richelieu, Spinoza,
Newton nicht die ein wenig verblaßten Diener einer schweren geschichtlichen

Aufgabe, sondern vielmehr die seligen Erfinder eines schönen,
den herrlichen Elementen (Politik und Wissenschaft), mit denen sie

schalteten, entnommenen Märchens. Nachdem seine Erfinder dieses
hübsche Märchen einmal gelebt haben, wird die Geschichte dessen
Reste erben und aus ihnen Nutzen ziehen. Man denke an einen Goethe,
der ein Staatsmann wäre, man denke an die Tragödienprinzen, an
Hamlet usf. - welcher Schimmer um diese Geschehnisse! Es ist der
Traum. Dieser Traum kann Wirklichkeit werden; man denke, daß man
so das ganze ungeheure Glück des Märchens ins Leben herüberbringen
kann. Wenn man mich eines Tages zum Minister machen wollte, ich
Würde sagen: «Ja, doch unter der Bedingung, daß ich ein Demiurg
bleibe. » Und das hätte einen ganz bestimmten Sinn; das würde besagen,
daß alles Äußerliche des « offiziellen » Lebens erst in zweiter Linie
käme nach meinem Innenleben, das mir folgen würde. Meine « Magie »,
die Erfindungen meiner « Glücksdichtung » würden sich die neuen
Elemente, welche diese Würde ausmachen, angleichen, wie sie sich
schon heute das Schul- oder Gesellschaftsleben angleichen. Es ginge
bei mir genau so wie bei einem Priester, der als Staatsmann seine

Ministertätigkeit in den Rahmen seines frommen Lebens, seiner Kirche,
seiner Andachten einordnet.

Der Primat des Innern, kennzeichnend für die Magie, hat offensichtliche

und sehr bedeutsame Folgen. Die wichtigste ist die glückliche
Gleichwertigkeit der äußern Bedingungen. Wenn man ausschließlich auf
seine Intuition achtet, ohne sich durch äußere (also soziale)
Überlegungen täuschen zu lassen, so wird einem die Lage eines Hirten
nicht geringer scheinen als die Lage eines Königs. Einen Gurkensalat
essen, Quellwasser trinken, mit seiner Herde unter den Sternen schlafen
•st nicht weniger schön als in einem Palast zu wohnen, eine Krone
aufzusetzen und von seiner Leibgarde begleitet auszugehen. Selbst die
Untertänigkeit des Hirten unter den König ist mehr sinnbildlich als
wirklich, und die Wahrheit ist, daß sie alle beide den Beschlüssen der



118 Filippo Burzio

Gestirne Untertan sind : wenn der König dich auspeitschen lassen kann,

so kann ein Mörder seinerseits den König töten. Es handelt sich hier

um eine große verlorengegangene religiöse Einsicht, um ein Geheimnis
des Glücks, um eine Weisheit jener Zeiten, da der Mönch, wenn er
auf seinem Weg den Kaiser traf, ihm zu predigen wagte; um eine

Weisheit, welche unsere tätige Zeit, arm an innerem Leben und vom
äußern sozialen Schein betört, völlig vergessen hat. Heute will jedermann

König sein, und müßte er auch dafür auf das Glück verzichten.
Eine wahrhaft aufrichtige und dauerhafte religiöse Wiedergeburt müßte,
weit mehr als von der Restauration des Dogmas, von hier ihren Ausgang

nehmen.
Indem sie mit einer Art freudiger Offenbarung zeigt, was alles an

den sozialen Unterschieden vergänglich und bloß herkömmlich ist,
wird die Magie zu einem Faktor der Gleichheit und des Glückes, weit
mächtiger als ganz gleich welche politische Eroberung. Das ist es, was

zu allen Zeiten einerseits die religiösen Genien einsahen, als sie die
Politik aus ihren Kreisen bannten, und andererseits die sozialen Agitatoren,

als sie die Religion als Faktor des Quietismus verschrien. Aber
der demiurgische Quietismus ist tätig und nicht passiv. Sicher auf dem
Grund der tiefsten Gleichwertigkeit aller äußern Lagen gründend,
geht der Demiurg erst in zweiter Linie und mit aller Gelassenheit, die
sich für ihn bei einem solchen Ausgangspunkt ergibt, darauf aus,
Änderungen vorzunehmen.

Früher einmal war ich von einer Menge böser Träume gleichsam
verfolgt. Zahlreiche Orte, Menschen, Lagen bedrückten mich und
widerten mich zugleich an. Ein trüber Sonntagnachmittag zu Hause,
ein sommerlicher Glanz auf einem einsamen Platz, schon allein die
Tatsache, hier zu sein und nicht dort, reichten aus, mich unglücklich zu
machen. Die Wasserkraftanlagen, welche die Burgen auf unsern Bergen

ersetzen, der Techniker, der an die Stelle des Humanisten tritt, und
andere ähnlich geartete Tatsachen waren für mich widerwärtige
Beweise einer geschichtlichen Notwendigkeit, die zu erdulden ich

gezwungen war. Seitdem das Innenleben überwiegt — wie sehr hat all
dies sich seitdem gewandelt, wie sind diese Schatten verflogen! Wie
scheint die Welt sich angesichts der mir innewohnenden Magie aufzutun,

wie abwechslungsreich und gefügig wird ihr Außenanblick! Wie
scheinen die Umstände zu gehorchen, ich möchte nicht sagen: einem

allmächtigen Willen, sondern dem magischen Erfinden. Nun reist man,
verliebt man sich, betätigt man sich gerne; beraubt eine Krankheit



Der Demiurg 119

einen der Bewegungsfähigkeit, so währt die seelische Verzweiflung
nur einen Augenblick; neue Hilfsmittel steigen vor einem auf, deren
man sich froh bedient: die Geräusche, die Schau, das unendlich Kleine
der Reise rings um mein Zimmer. Jede äußere Gegebenheit wird durch
die ihr gemäße Reaktion beherrscht. Die Gleichwertigkeit hat einen
Grad erreicht, auf dem in meinen Augen die Niederlage beinahe dem
Sieg gleichkommt, denn dieser sowie jene bieten mir Möglichkeiten
dar, welche die Kraft im Innern nutzbar macht.

Die Männer der Praxis ebensowohl wie die Leute von Welt
verwundern sich darüber, daß der Demiurg sich zuweilen in untergeordneter

Stellung zu gefallen, die Möglichkeiten nicht auszunutzen und, dies

vor allem, sich vom Getriebe fern zu halten scheint. Es gibt gute Gründe
dafür. Das Leben des Menschen ist kurz, und dennoch, wie sehr
wiederholt man sich darin Wieviele Nichtigkeiten füllen die Stunden
und die Tage! Wie erbärmlich sind sie, diese unglücklichen « offiziellen »

Persönlichkeiten, aufgeschwellte Autokraten, Puppen, deren tausend
Gebärden einander völlig gleichen! Der Demiurg, wenn er mit ihnen
m Berührung tritt, nimmt ihre Mechanismen nicht ernst ; er betrachtet
den Fürstenhof oder eine Ballgesellschaft, wie man auf ein reines Märchen

blickt. Ihrer Wichtigkeit, die sie zur Schau stellen, und ihrer
äußern Erscheinung entkleidet, unvermögend, in ihm fortan noch
Leidenschaften und Gefühle zu erregen, wie werden nun alle diese
Menschen niedlich, wie erscheinen sie ihm als Elfen und Puppen!
Ein Reigen von Gespenstern, von chinesischen Schattenfiguren: so
verliert das Leben zugleich seine Härte und all sein Prahlendes und läßt
uns seine Kunstgriffe selbst gewahren. All dies ein Flüchten der
Glühwurmer hin zum Fackellicht, ein Wogen der Mückenschwärme rings
Um die Lampe: Wesen, die sich für lebend halten, indes sie für uns nur
schattenhafte Figuren sind; und gleicherweise über Stufen und Stufen
empor, bis zu Einblicken, welche, magisch wie sie sind, sich bis zum
Saum des Göttlichen erstrecken können... Nichts mehr als tot und
uiechanisch ist in den Augen des Lebenden der Stein, in den Augen
des Menschen das Tier, vom magischen Standpunkt aus der Mensch.
Nehmt ihr das Miauen eines Kätzchens, die Tränen eines kleinen
Ladenmädchens ernst? Nein, ihr lächelt ihnen mit Wohlwollen zu,
diesen Sorgen des einfältigen Lebens. Ganz so erschien uns, da wir
Kinder waren, ein Schatten längs der Straße furchterregend ; wenn man
•hn heute wieder sieht, so war es nichts als ein Gebüsch. Es ist diese
uur bedingte, oder auch magische Teilhaberschaft am Leben, in der



120 Filippo Burzio

wir die inneren Quellen der von mir eben dargelegten Gleichwertigkeit

suchen müssen.
*

Alles hier oben Gesagte erweist meines Erachtens deutlich, daß, was
ich Magie nenne, nicht völlig gleich ist mit der reinen und bloßen
Poesie. Zu allererst : die Poesie erfordert eine Betätigung des Ausdrucksvermögens

(das heißt das Schreiben von Versen oder auch von Prosa),
welche die Magie ihrerseits keineswegs erheischt; und sodann: der
Poesie gelingt es gewöhnlich nicht, das Glücksgefühl im wirklichen Leben

zu erhöhen, was die Magie hingegen sich vornimmt und erreicht. Man
betrachte nur Baudelaire, Verlaine, Rimbaud: sie hatten die Poesie,

und dennoch waren sie traurig; man denke an unsern Carducci: er
hatte die Poesie, und dennoch blieb sein Leben ein alltägliches. Man
muß diejenigen bemitleiden, die nicht die Poesie zu einem Werkzeug
des Glücks gestalten wollen; und dies ist das Unglück der neueren
Poesie, daß sie sich nicht dem Leben einzuverleiben, daß sie sich nicht
zur Religion zu steigern vermag. Und dies ist vielleicht eine der
Ursachen ihrer so schwachen Wirkung auf die Massen. Zur Zeit, da die
Heilige Schrift noch nicht als ein literarisches Werk betrachtet wurde,
sondern als ein Lebensbuch, fand sie den Zugang in jeden Krämerladen.

Eine der bemerkenswertesten Entdeckungen in dieser Ideensphäre

war der Goethesche Begriff der Kunst als seelischer Befreiung. « Singe,
und es geht vorüber » rät übrigens ein italienisches Sprichwort dem

unglücklich Liebenden an ; nur muß man hier nicht den « Leopardischen»
Sinn eines Beschwichtigungsmittels für das Unvermögen aus ihm herauslesen,

sondern den demiurgischen Sinn des Übergangs zu einem höheren

Seelenzustand, der indessen den Kampf und möglicherweise den Sieg
auf praktischem Gebiete in sich schließt. Es handelt sich hier um eine
hohe Anwendung des Grundsatzes, daß die Kunst dienen soll - ich
will nicht sagen: der Moral dienen, oder aber der Gesellschaft, wie
einige Pedanten das möchten, sondern vielmehr dem Leben, dem
Glück. Ja ich würde noch hinzufügen, daß ich den Vorwurf immer für
recht töricht gehalten habe, den einige Goethe oder Leonardo da Vinci
machen, weil sie sich mit wissenschaftlichen Forschungen abgegeben,
oder Tolstoi, weil er religiöse und sittliche Propaganda getrieben hat.
« Dies war ein Irrtum, eine Abirrung; sie hätten sich an die reine Kunst
halten müssen », rufen diese Zensoren, und sie begreifen nicht, daß

Leben besser ist als Schreiben und daß diese Meister, nachdem sie

einmal ihrer Kunst Herr geworden, nach höheren Synthesen zielten.



Der Demiurg 121

An all dem haben wir auf künstlerischem Gebiet ein Beispiel des

zeitgenössischen Materialismus (das will sagen des Fehlens der Religion),
der die Theorie von der Praxis und das, was man sagt, von dem, was
man tut, unterscheidet : gegen welchen verhängnisvollen Irrtum ich eine
Reaktion zu bemerken glaube, die mich hoffen läßt. Alle, die jener
törichten Formel : « die Kunst für die Kunst >', oder auch jener andern
unzulänglichen : « die Kunst für den Erfolg » absagen, um mit
Aufrichtigkeit einer dritten : « die Kunst für das Glück » Gefolgschaft zu
leisten, und welche mittels des praktischen Lebens ihre Poesie und ihr
Leben vereinen — die Schriftsteller, welche im gesunden väterlichen
Beruf verharren, die Verfasser, welche Verleger werden, die Künstler,
welche nicht davor zurückschrecken, Handwerker zu werden, um auf
die Masse zu wirken, damit der Geist diese durchdringe, die Dichter,
die, des Reklamewesens und der Lüge des literarischen Betriebs müde,
ihre Träume aus dem Herzen holen, aus dem einst die Evangelien
kamen - all diese Männer (eine Art neuen Mönchtums, in seltsamem
Gegensatz zum kapitalistischen Geist, der aus den Schreibenden die
Hanswurste unserer alle Kräfte an sich saugenden Städte macht) zählen,
lrn Sinne der religiösen Erneuerung betrachtet, weit mehr als eine ganze
Anzahl geräuschvoller neomystischer Bekehrungen.

Könnte sich die Magie auf alle Menschen erstrecken Ich glaube, ja.
Hie Fähigkeit zum Traum ist eine natürliche und weitverbreitete. Ich
selbst habe ganz einfache Leute gekannt, bei denen eine Art von
unbewußter Magie zutage trat. Einer vor allem fiel mir auf, ein
Marmorbildhauer, der Grabsteine machte, den ich kannte, als er um die vierzig
War, und den ich zehn Jahre später unverändert wiedersah. Wofür er,
der von gleichmäßigem und heiterem Gemüt war, vor allem schwärmte,
das war, von Berufs wegen kleine ländliche Friedhöfe zu besehen; dort
verweilte er sich denn, um die Vögel in den hübschen Trauergebüschen
zwitschern und die Insekten über den grünen Rosensträuchern rings
urn die Grüfte summen zu hören. Er hatte runde gelbe Augen wie eine

gutmütige Eule, als lächelte er (hätte man fast gesagt) einem innern
Licht zu; der Totengräber und die an Werktagen seltenen Besucherinnen
Waren davon wie gebannt.

Wenn die Arbeiter an ihren Maschinen fröhlich träumten, statt ihr
Leben von acht und dann von weiteren sechzehn Stunden zu erdulden,
könnten sie dann nicht glücklich sein, da dann selbst das Heldenlied
der Arbeit das Angesicht eines Märchens annähme? Mit Bezug auf
das Glück wäre dies zweifellos dem Sorelschen Mythus vom General-



122 Filippo Burzio

streik, der letzten Endes einer eher düsteren Phantasie entstammt,
vorzuziehen. Wenn die Werkstätten von Gottbeseelten voll wären,
die ihm in Fröhlichkeit dienten, was könnten dann die Unternehmer
dagegen tun? Wird man behaupten wollen, daß dort Raum und Werk
zu häßlich sind, als daß sie fähig wären, einen frohen Traum zu spenden
Doch es ist dem Geist eigentümlich, den äußeren Schein umzuwandeln,
und für diese Aufgabe, für sie sind wir hier. Verglichen mit den
Menschen des Alltags, kann der Demiurg als derjenige bezeichnet werden,
der zum Träumen hilft. Die großen Erfinder und Meister des Lebens,

was sind sie im Grunde anderes gewesen als Zauberer, die es vermochten,

den Himmel für jedermann auf die Erde herabzubringen, indem
sie zeigten, daß die Wirklichkeit nichts Geringeres ist als ein seliges
Märchen? Was mich persönlich betrifft, so glaube ich, daß, mehr noch
als seine sittliche Lehre, in Jesus die Kraft des Traumes göttlich war.
Und das Christentum als solches, der Katholizismus, was sind sie im
Grunde anderes als eine großartige Organisation des Traums und des

Glückes Organisation der Erde und des Himmels in einer hierarchischen

Synthese, auf die das Weltall gründet; und es war dies nicht nur eine

Gewähr gegen den Tod, es war dies auch das Glück des ganzen
heiliggesprochenen Lebens, vom Schaffen bis zum Ruhm, von der Geburt
bis zum Hingang. Die menschliche und göttliche, irdische und himmlische

Kirche, die nach außen hin wie nach innen wirkende, die
Patriarchen, die Heiligen, die Päpste haben die Wirklichkeit umgeschaffen

zu jenem großen, schönen Traum, darin das häusliche Leben, die
Arbeit, die soziale Ordnung, das Bedürfnis nach Poesie gewahrt und
harmonisch ausgeglichen waren; einzig der Trieb des Geschlechts
wurde ein wenig zurückgedrängt. Dieser bewundernswerte Bau, jenseits
aller Politik, dessen wesentlicher Zweck das Glück war, hat seinesgleichen
bisher nicht gefunden. Dieses göttliche Märchen, ein geheiligtes Erbgut
des Abendlandes, kann neu aufgenommen werden.

*

Spinoza suchte das Wesen, Descartes die Methode, Newton die

physikalische Wahrheit, Kant die kritische Gewißheit, die Pflicht und
noch anderes: all dies ist groß, und dennoch glauben wir, daß die
Suche nach dem Glück eine Aufgabe ist, deren Durchführung noch

wichtiger wäre. Einen meiner Erfahrung und meiner Lebensweise

entnommenen Beitrag zu diesem Werk zu liefern, dies das Ziel, das ich

mir in dieser Darlegung gestellt habe; jene hingegen, welche darin



Der Demiurg 123

nicht Lebensregeln, sondern Stilübungen suchen möchten, können sich
die Mühe, sie zu lesen, sparen. Um meinen Gedanken bis aufs letzte
zu erklären, sage ich noch mehr: es liegt mir recht wenig daran, ob den
Dingen, die ich gesagt habe, bestimmt ist, geräuschvollen Widerhall
zu wecken oder nur auf Schweigen zu stoßen ; in dieser Hinsicht fühle
ich mich (und dies nicht nur seit Jahren, sondern fast seit Jahrzehnten)
geschützt und doppelt geschützt, - meine Magie ist sich's gewohnt,
fast völlig auf den Widerhall der Welt zu verzichten. Aber immerhin,
'ch glaube, daß bei der jetzigen Lage des Abendlandes diejenigen, die
nach Glück verlangen, sich auf meine Seite werden stellen, in der von
nur gezogenen Furche werden arbeiten müssen. Es gibt nichts anderes
zu tun.

Die Lebensregel, die ich angedeutet habe, schließt keinen der sonstigen
sittlichen, politischen, gesellschaftlichen Werte aus; sie zielt vielmehr
darauf, sie insgesamt in der Wirklichkeit des innern Lebens zu organisieren

und zu bewahren. Der Mensch bedarf, um glücklich zu sein, der
Freude am Leben und des Glaubens an die Tat; so sind uns denn auch
alle jenen materiellen und ideellen, seelischen und geistigen Kräfte
willkommen, die, wie die Vitamine den Körper, in der Seele diese
Verfassung nähren. Aber man darf nicht vergessen, daß es noch andere
Wirklichkeiten gibt - so den Tod und die Unendlichkeit der Zeit und des
Raumes -, welche den allzu gebrechlichen Bau, die allzu vorschnelle
Gewißheit, welche auf diesen rein instinktiven Kräften beruhen würden,
unterhöhlen und zernagen. Das Bewußtsein davon hat sogar in einer
ersten Epoche die religiöse Verneinung der Welt und ihrer Werke
hervorgebracht; später dann (bei den großen positiven Religionen) ihre
Erlösung im Geist und in Gott. Der Begriff der Magie (und übrigens
die ganze demiurgische Idee) weist ebenfalls in diese Richtung. Gewiß,
es handelt sich hier nicht um eine ebenso kategorische Lösung wie die
religiöse Lösung es ist, denn sie triumphiert über das Leben, aber
Oicht über den Tod ; es handelt sich eben gerade um eine demiurgische
Lösung, nicht um eine göttliche. Wenn eine allmächtige geistige Kraft
das All beseelt, so ist diese Bemühung ihr geweiht, ja sie wird glücklich
sein, sich in sie aufzulösen. Doch in diesem gegebenen Zeitpunkt
scheint unser Wort uns weder nutzlos noch des Abendlandes unwürdig
zu sein. « Wer Wissenschaft und Kunst besitzt, der hat auch Religion »,

sagte Goethe. Der Demiurg fügt hinzu: « Wer Losgelöstheit und Magie
besitzt, der hat auch das Glück. »

*



124 Filippo Burzio

Glück - höchstes Ziel Paris war wohl eine Messe wert, so wäre auch

die Eroberung des Glücks mehr wert als eine Illusion. Doch es ist uns
nicht erlaubt, diese Illusion aufrechtzuerhalten, und wir begeben uns,
ohne daß uns Träume umgaukeln, auf die Suche nach dir, Glück!
Möge das Geschick uns gewähren, daß das Geheimnis der Heiligen uns
sich gleichfalls eröffne, daß das Strahlen ihrer Freude das letzte Stück
Weges des Demiurgen erhelle! Sie lebten in einem glücklichen Märchen,
wir ringen mit der unnachgiebigen Geschichte. Sie gingen zu Gott hin,
wir sind nur auf dem Wege zu den Erfindungen des Geistes - ihre
Heiligkeit, wir können sie höchstens in Magie verwandeln. Die Tätigkeit

erhält sich aus sich selbst, sie zeitigt zugleich das Märchen und die

Geschichte; diese ist nicht wahrer als jenes, - unmöglich, sich dieser

Überzeugung zu entziehen. Wir können nicht anders als in der Wahrheit

leben, und wir müssen zum Ganzen hinstreben; ein solcher Preis

steht auf dem Glück des Demiurgen. Wenn er zu teuer kommt, mag
Gott uns helfen. Wir dienen seiner Sache, doch uns mit Geringerem zu
bescheiden, das ist uns nicht möglich.

Zwei Seelen wohnen in unserer Brust, das Zeitliche und das Ewige,
das Märchen und die Geschichte; auf die eine zugunsten der andern

zu verzichten, das wäre uns nicht möglich. Wohlan, o Demiurgen!
Wenn ein Dilemma sich euch in den Weg stellt, greift kühn nach seinen
beiden Möglichkeiten: dies ist das Mittel, um sich nicht zu täuschen.

Ach, wir sind vergänglich, und die Zeit trägt uns mit fort: vielleicht,
daß dies ein Mangel ist, vielleicht auch handelt es sich hier um ein
Geheimnis des Weltalls; vielleicht auch, daß wir Besseres verdienten
als das. Doch wie dem auch sein mag, es ist nur weise, sich an die
Tatsachen zu halten.

Vom Glück als von etwas, das der Geist sich erdenkt, als von einem
Problem des Willens - von ihm mehr als einen Schleier zu lüften, haben

wir uns bemüht ; vielleicht sind wir bis an die Schwelle der magischen
Kreise gedrungen, innerhalb derer, dank dem Spiel so mancher
Erfindungen, die Tätigkeit sich selbst zu genügen vermag; wir sind
vielleicht an einem Punkt angelangt, an dem wir vielleicht, wenn es die
Zeit nicht gäbe, versuchen könnten, Gott gleich zu sein. Da aber die
Zeit besteht, bleibt uns, den Demiurgen, nichts übrig als an nichtigem
Stoffe zu arbeiten. Möge diese letzte Niederlage uns noch zu einem

Siege dienen! Möge unser Leben aus der Hinfälligkeit, von der es

umlauert ist, eine noch bewegtere Trunkenheit schöpfen, wie wenn das

Sich-entfalten des Frühlings seine kurze Vollendung mit sich bringt,



Der Demiurg 125

in der Zeit der Glühwürmer, in Mainacht und Rosenduft, da das Reifen
auf den jungen Mädchen lastet wie ein Geheimnis, allzu schwer, um
es allein zu tragen. Wie ist das Vergängliche vom Zauber erfüllt! Das
Märchen steigt auf leichten Sohlen wie Titania, der Karfreitagszauber
erklingt, und durch die Liebe des Heilands ist das Geschlecht erlöst.
Aber der Demiurg wird sich durch nichts täuschen lassen, seine
Universalität erschlafft nicht, er verzichtet auf nichts.

Losgelöstheit und Liebe, vereinigt diese Polarität in euch! Verharrt
in der Zeit, doch mit zeitlosem Herzen. Die Ewigkeit besteht aus Zeit,
vergeßt in der Ewigkeit nie der Zeit, noch in der Zeit der Ewigkeit.
Wir wollen zielen auf das höchste Gleichgewicht zwischen Gott und
Geschichte. Dies ist des Demiurgen letztes Wort.


	Der Demiurg [Fortsetzung]

