Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 2

Artikel: Der Demiurg [Fortsetzung]

Autor: Burzio, Filippo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760100

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

107

Der Demiurg
von Filippo Burzio

IV. Losgeldstheit.

All dies ist Politik, es ist noch nicht Religion. Oder, wenn man so
will, es ist die Religion des Ich, eine unzulingliche Religion. Die Kraft-
vertellung und die Politik des Demiurgen zielen, wie man gesehen hat,
auf die Verwirklichung des Individuums, auf die Entwicklung seiner
gesamten Méglichkeiten hin. Sich verwirklichen (und zwar durch die
Universalitit), siegen — gewiB, das ist recht; man fiihlt, daB dies genug,
1a daf} es viel ist, aber daB es nicht alles ist. Und doch handelt es sich
hiebei um die einzige Freude, die unserem Abendland gewihrt ist: eine
traurige Freude. Warum wohl — die Einfiltigen, die jenseits von Gut
und Bése sind, ausgenommen — unsere Zeitgenossen mehr oder weniger
dumpf leiden und unbefriedigt sind> Warum sie bése und heftig sind ?
Warum die sozialen Schichten sich versteifen, das Erbarmen fernbleibt,
die Liebe selbstsiichtig wird, die Kunst travert, der Erfolg reizt, statt
zu beruhigen ? Das Abendland ist gerade dort betroffen, wo es siindigt,
es leidet infolge des Ubermafles seiner Begabung, eines Ubermafles von
Wirtschaft und Politik, von Stofflichkeit und Berechnung. Das Abend-
land vermag nur mehr an Materielles zu glauben, an das, was sich
ausmiinzen lafit, handle es sich nun um den Einzelnen, um die Familie
oder aber um die Rasse. Das Abendland vermag nur mehr in der Ge-
schichte zu leben.

Zur Zeit, als sie christlich war, kannte unsere Kultur die Heiligen —
thr Wort war: « Verzicht ». Dann, zum drittenmal heidnisch geworden,
hat sie den Ubermenschen erfunden — sein Wort ist: « Besitz und Ge-
nuf », Dies ist noch das Wort der Stunde, ohne daf} es jedoch die Besten
unserer Zeit frei machte von dem Unbehagen, das ich gerade geschildert
habe. Die Kultur mit ihrem Jahrhundertrhythmus, die Einzelnen im
schnellen Aufblitzen und Verschwinden ihres kurzen Lebens — sie
schwanken also zwischen diesen beiden einander entgegengesetzten
Polen: Begier nach den Erdendingen und Ekel. Es handelt sich hier
um einen wohlbekannten psychischen Vorgang. Wird es nicht méglich
sein, iiber ihn hinauszukommen und den Pendel in seiner Stellung zum
Stehen zu bringen? Der Demiurg meint: ja; sein Wort ist zugleich ~



108 Filippo Burzio

« Besitz und Losgelstheit »>. Sein Gedanke ist, da3 die Schuld bei
dieser Seelenverfassung liegt, die uns mit threm Spiel und Gegenspiel
narrt; dal es uns ziemt, sie zu meistern und uns iiber unsere Gefiihle
zu erheben; daf}, kurz gesagt, der Asket auf der einen und der Uber-
mensch auf der andern Seite nur die unvollkommenen Endgrade einer
Antithese sind, die noch ihrer Synthese harrt.

Dies Unendliche, dieses Perpetuum mobile von einander widerspre-
chenden Wiinschen, Antrieben, Geliisten, die das Gewebe unseres
Seelenlebens ausmachen, zu meistern, ohne auf die Bahn des Verzichts
(von dem unsere Zeit nichts wissen mag) zu geraten, das ist gewif}
nicht einfach; das kann sogar nicht notwendig scheinen. Es ist so
bequem, sich gehen zu lassen! In gewissen Stunden wiirde ein Mann
seine Seele um seiner Maitresse willen verkaufen; dann, der Vergnii-
gungen satt, strebt er danach, sich durch Arbeit loszukaufen. Wenn
er sodann deren Unergiebigkeit nicht mehr ertrigt, so jagt er auf Reisen
oder im gesellschaftlichen Erfolg, etwa im Spiel, der schwindenden
Freude am Dasein nach. Und von jedem Unternehmen kehrt er miide
und gelangweilt zuriick. Dies der Seelenzustand : eine typisch weibliche
Verfassung, Paradies und Hélle der Dichter, in der das Leben glithend
gelebt, doch nicht gemeistert wird, eine Reihe, deren jedes Glied aus
Widerspruch zum vorigen erwichst. Sind diese Zusammenhanglosig-
keit, diese Knechtschaft des Geistes wiirdig, kénnen sie sein Gliick ge-
wihrleisten? Aber ist es iibrigens recht und billig, ist es gut, im Biifler-~
tum dies Keimen von Gefiihlen und Leidenschaften, das dem Dasein
soviel von seinem Wert gibt, zu ersticken?

Unsere Zeit besitzt ein Geheimnis, um den Menschen durch den
Wald der Seele zu geleiten, ja ihn zu iiberreden, dort kraftig abzuholzen:
es ist die Handlung, es ist das Blendwerk des Erfolgs. Durch die fast
jedermann auferlegte Arbeitsdisziplin ist die moderne Gesellschaft vieler
Ablenkungen iiberhoben. Auch hier wieder handelt es sich um eine Art
Askese, bei der die Unméglichkeit an Stelle des Verzichts tritt. Nicht die
Zeit dafiir zu haben, ist ebenfalls eine Art und Weise nicht zu siindigen.
Ein Zwang &uflerlicher und automatischer Natur, der iibrigens auf die
Masse geniigend wirkt und dem Niitzlichkeitstreiben der kapitalistischen
Kultur einen sittlichen Anflug verleiht. Doch dieser Zwang macht das
Leben drmer, und iiberdies geht er nicht wirklich iiber jene Seelen-
verfassung hinaus. Zwischen dem Leben der Leidenschaften und
diesem praktischen gibt es eher einen Gegensatz als Ausgleich und
Zusammenfassung ; der Beweis dessen ist, daf} bei zahlreichen Praktikern



Der Demiurg 109

das ungebindigte Seelische oft genug recht bose Streiche spielt: Fehl-

tritte, Schmach, Tragédie von Vitern, Gatten, Liebhabern unter der

tadellosen Maske des ernsten Kaufmanns oder des groBen Industriellen.

Wir miissen noch hinzufiigen, daB selbst der Ansporn des Niitzlichkeits-

treibens noch eine seelische Gegebenheit und eine der einfachsten ist.
i

Es gibt noch eine andere Art, die Fiille des Seelischen zu meistern,
ohne sie zu mindern: nimlich die Losgelsstheit. Die Losgelsstheit ist
eine geistige Verfassung, durch die der Mensch dazu gelangt, im Fluten
semner Leidenschaften zu leben, ohne blindlings eins damit zu werden
oder drin zu versinken. Jede geistige Tétigkeit (auch das reine und ein-
fache wissenschaftliche Denken) bedingt im Grund Askese (in Gestalt
von Konzentration und AbschlieBung), welche der Demiurg nicht
hinnehmen kénnte, wire sie nicht die Voraussetzung einer héheren
Lebensform, wie sie den Kindern der Welt versagt ist. Die Gefahr eines
allzu geselligen Lebens ist, daBl dabei die innere Regsamkeit erstickt
wird, die thm einzig Wert geben kann (so auch ist allzu reichliche
Nahrung nicht verdaulich), — ist die, nutzlos zu sein wie ein Salondasein
oder recht flach wie eines in Geschiften, welche, obschon angefiillt
mit Tatsachen, leer bleiben. Ebenso wie die Zubereitung der Speisen
das Aroma erst spiirbar macht, so miissen die Tatsachen erst Wiirze
erhalten. Zwischen diesen beiden, einander entgegengesetzten Gefahren—
der, in asketischer Leere zu ersticken, oder der, in weltlicher Fiille
zu ertrinken, stellt die Losgelostheit das Gleichgewicht dar, denn es
laBt die Tat (ja selbst die Leidenschaft) zu, ohne den Geist allzusehr
abzulenken. Die Losgelsstheit ist jene Richtung, mit Hilfe deren der
Mensch ungefihrdet ins Meer der Welt taucht; sie macht es derart der
Politik moglich, neben und mit der Religion zu bestehen. Die Los-
gelsstheit 1st der Wachter in der Werkstatt der innern Titigkeit, fiir die
er das weltliche Gefiihl bandigt.

In dieser Werkstatt wird sich sodann durch das Eingreifen einer neuen
Kraft, von der wir sogleich sprechen werden, ein sehr wesentlicher
Vorgang vollziehen: der Ubergang zum magischen Leben — was nicht
ohne Schmerzen noch ohne Bedauern vor sich gehen wird, denn der
Duft der Erdendinge ist berauschend, die Liebe der Geschépfe ist sehr
siify; sich diesem allem zu entziehen, ist fast etwas wie sterben. Die
Losgelsstheit ist also auch eine Art Askese; doch sie ist die notwendige

Askese der Fiille, d. h. die dem Leben nichste.

%



110 Filippo Burzio

Es gibt in der Abstufung der Seelenzustinde etwas, was die Los-
gelostheit nachifft. Und dieses Wort selbst trigt in seiner gewshnlichen
Bedeutung einen Beigeschmack von Miidigkeit, Ubersittigung, Ent-
tduschung, der unsere Idee Liigen straft. Losgelsstheit — das hiefle der
Schatten der Hinfalligkeit, das Vorgefiihl eines nahen Endes, die grofle
Haltung Karls V. bei seiner Abdankung, ein der Tat und des Erfolges
Uberdriissigsein. Wollten unsere Zeitgenossen von dem allem kosten,
statt sich selbst durch Larm zu betriigen, so wire das gewif3 nicht von
Ubel, und selbst der Ton des Lebens wiirde dadurch erhsht. Dennoch
miissen wir sagen, daf} die demiurgische Losgel6stheit etwas anderes
ist, daB} sie nicht mehr ein Seelenzustand ist, sondern vielmehr die
Lebensform einer hsheren Titigkeit, welche iiber die innere Welt
hinausgeht, ein Ins-Bewuftsein-treten der gesamten seelischen Reihe,
welches sie vorwegnimmt und objektiviert und derart sozusagen ein
Losgelostsein vom Losgelostsein erzeugt. Und dies ist das letzte Wort
in diesen Dingen. Dies betrifft und beriihrt auch die Krankheit, das
Alter, den Tod, soweit sie Gemiitszustinde sind; dies gebietet auch
dem kérperlichen Schmerz, der, zuweilen durch das Bewufitsein los-
gelsst und isoliert, gleichsam ausgeschaltet ist. Selbst das Nichts, die
Eitelkeit aller Dinge sind noch Eindriicke — begreifen Sie? Es bleibt
sodann dem Leben keine andere Moglichkeit, als aus dem seelischen
Umkreis herauszutreten und trotz allem fortzuschreiten. « Rufe meine
Seele zu Dir, mein Gott, denn ich bin miide », seufzt Luther im Alter
in einem Augenblick der Niedergeschlagenheit. Nun wohl, denken Sie
sich, die demiurgische Losgelostheit trete an Stelle dieser seelischen
Ermiidung, und die Tat, unbelastet durch alle Fesseln der Gefiihle,
nun ohne Hoffnung wie ohne Furcht, schreitet nackt und frei.

Bedenken Sie, bitte, das Beispiel der zwei oder drei geometrischen
Dimensionen, das Einstein durch die Relativitit in Schwang gebracht
hat. Fiir ein flaches, zweidimensionales Wesen ist der seelische Kreis
alles, es ist in thm ausweglos befangen. Das dreidimensionale Wesen
aber tritt in 1thn ein und verlait ithn wieder leicht und miihelos. Die
Losgelsstheit ist die Aneignung einer dritten geistigen Dimension; die
beiden andern aber, dies wohlverstanden, bleiben einem zu eigen. Die
demiurgische Losgelsstheit ist nicht nur wie die Askese eine Antithese,
sondern eine wirkliche Synthese geistiger Grundstellungen. Das Héhere
schliefit das Geringere nicht aus. Man vermag sehr wohl, sich iiber die
Gefiihle zu erheben und sie doch noch zu empfinden. Man wundere
sich daher nicht, daf} der Demiurg, wenn man ihm von Katastrophen,



Der Demiurg 111

Orkanen, Tragédien des Gefiihls spricht, ein wenig murrt. Die Musiker
und die Dichter bzschriinken sich gewdhnlich auf die Auswertung des
Gefiihls; dies ist ihr Fehler, ihre Schwiiche. Der grofite Teil ihres
Werkes ist nichts als reine SeelenergieBung, d.h. er spricht einen
elementaren Zustand des BewuBtseins aus. Manche klugen Geister
unserer Tage meinen, dafl Lust und Schmerz, dafl Liebe und Haf3
nicht das Tiefste der Seele sind, sondern eher embryonale Reaktionen,
iiber die man hinausgelangen kann, ja soll. Vermogen Sie sich einen Gott
zu denken, der sich selbst auf die gleiche Ebene stellt wie die Welt, die
er geschaffen hat und die er daher liebt? Nun wohl, seid die Gétter
eurer Welt; diese Empfindungen, diese Leidenschaften, die euch das
unbefangene Leben bietet, liebt sie, zerstort nichts, aber meistert alles.
Die Losgelsstheit bezeichnet den Ubergang aus der Haltung des Ge-
schépfs zur Haltung des Schépfers. Da ist die Handlung nicht mehr
wirr und triebbedingt, sie wird unabhingig. Gewisse stoische und
Protestantische Verhaltungsweisen, wie sie z. B. das Wort: « Tu was
du sollst, was immer geschehe » ausspricht, oder auch der Wahlspruch
Wilhelms des Schweigers: « Man muB nicht hoffen, um zu handeln,
noch siegen, um auszuharren» — sie nihern sich in praxi der demi-
urgischen Art, aber es ist bereits klar, dal deren seelischer Ursprung
ein anderer ist. Wenn die Hemmnisse der Handlung vorauszusehen
f‘)ind, warum dann unter ihnen leiden? Man stellt sie in Rechnung, das
ist alles. Das Spiel der Handlung muB in einer Atmosphire von Leiden-
schaftslosigkeit gespielt werden wie eine Schachpartie. Dazu gelangt
man durch die Losgelstheit, indem man sich daran gewshnt, von
keinem Zjel abzuhingen, seine Seele auf keinen Einsatz festzulegen.

enn dies die Universalitit ist, dafl man mehrere Pfeile im Kécher
hilt, so ist es die Losgeléstheit, dal man jedem von ihnen entraten
!(ann. Denn ihr hichster Sieg (den sie iibrigens nur durch das Eingreifen
Jener neuen Geisteskraft erringen kann, von der ich sogleich sprechen
werde und die ich Magie nenne) ist der, den Menschen dazu fihig zu
machen, daf} er die gliickliche Gleichwertigkeit von Gefiihlen und

onstellationen begreift. « Hirt sein oder Kénig sein, mir ist es gleich,
und alles ist recht so. » Diesen Gipfel zu erreichen, das heifit Zeit und
Gliick meistern.

Hievon nichts weiter. GewiB, ein solcher Fortschritt wiire ungeheuer.

*

_Diese Hohe ist so schén, dal man sie wohl wahren soll. Nun ist aber

die Gefahr, von neuem in die Tiefe hinabzugleiten, eine dauernde.



112 Filippo Burzio

Die Seele ist stindig bedroht durch die Trauer und durch ihr Bedauern
ebensosehr wie durch ihre Hoffnungen. Ist also die Losgel6stheit fiir
den Geist ein Stand der Gnade, so kann er zum Gliick durch kluge
Listen aufrecht erhalten werden.

Von diesen die erste und die beste ist die Einsamkeit.

Sich entziehen, nachdem man sich gegeben, sich sammeln, nachdem
man sich ausgegeben, mit dem Feuer spielen, sich ohne Schaden mit
allem AuBerlichen sittigen — all dies gefahrvolle Virtuosentum, dessen
das demiurgische Gesetz sich rithmt — gegen all dies wird man durch die
Zucht regelmiBiger tiglicher Einsamkeit fast immun. Nur um so besser,
wenn sie fiir einen zu einer Art von automatischer Vornahme wird, wie
sich waschen oder sich ankleiden. — O geliebte Einsamkeit auf den
kiimmerlichen Wiesen der Vororte, dort, wo die Stadt ganz leise in die
Campagna hiniiberstirbt, dort, wo die Tramlinien enden und in der
Stille, welche quillt, die innern Stimmen sich neu sammeln! Einsambkeit,
wohltitiger Trank, draus jeder schopfen kann: ein Léoffel tiglich, die
Stunde nach Mittag (lichtvolle und schéne Stunde), dem Geist zum
Heil! Das Leben wird ruhevoll und geriumig, reich an magischer
Kraft kehret ihr dann zu den Menschen zuriick. Eine Stunde, sage ich:
sie vergilt threr vierundzwanzig. Hygiene und Therapeutik der Los-
gelostheit.

« Und wenn du allein bist, gehorst du ganz dir selbst », sagte schon
Leonardo da Vinei. War dies Losgelsstheit? Ja und nein. Die Methoden
dieses groflen Mannes iiberschritten zuweilen das Ziel; in den Fragen
des Geschlechts z. B. miindeten sie in Gleichgiiltigkeit, d. h. sie machten
das Leben um eine ihrer Freuden drmer, was der Demiurg mit Wider-
willen ablehnt. Goethe kam dem Ziel niher, denn er entglitt der Liebe
wie allen andern Dingen einzig dann, wenn ihre Bedréngnis das freie
Spiel seines Geistes allzusehr stérte. Wohl, man muf} noch einen Schritt
weiter tun auf dieser Bahn: zugleich gegenwirtig sein und sich ent-
ziehen, immer im Spiel, ohne sich je ganz zu wagen, immer in Fiih-
lung, ohne je mitgerissen zu werden.

Die Minner der Losgelsstheit erkennt man instinktiv. Muf3 man erst
sagen, dafl Napoleon nicht zu ihnen gehérte und auch Victor Hugo
nicht? Kraftvoll und einfach in ihrer Lust an den Erdendingen, be-
achteten sie deren Nichtigkeit zu wenig; sie hatten keine Religion. Die
Qual Michelangelos, auch sie war nicht Losgelsstheit; obschon die
Romantiker seine sittlich erhebende Wirkung verherrlichten, war dies
doch nur seelisch.



Der Demiurg 113

V. Magie.

Durch Wirtschaft und Politik zielt der Demiurg auf Erfolg; durch
Religion erstrebt er das Gliick.

Die weitere Entwicklung dieser geistigen Dialektik ist folgende. Ist
es moéglich, wenn einmal die Losgelostheit erreicht ist, noch einen
Schritt vorwirts zu tun auf dem Gebiet der Religion und sozusagen
von der Verneinung zur Bejahung iiberzugehen? Losgelostheit und
Gliick zu vereinigen? Ja, dies ist méglich. Hat man Kap Psyche einmal
hinter sich, so stellt sich, plstzlich aufgetaucht, ein wundervolles Eiland,
ein Eiland, das man fast fiir mirchenhaft halten kénnte, den Augen
der Seele dar: es ist das Gliick.

Achten Sie, bitte, wohl auf dieses Wort, das ich hier verwende, um
es in symbolischer Weise zu behandeln, und auf das ich den letzten
Teil meiner Abhandlung griinde; es ist ein grofies und entwertetes
Wort. Wer sucht nicht, so mag es scheinen, das Gliick? Wer erstrebt es
nicht, und mit aller Heftigkeit? Und doch ist es nur dem Anschein
nach so. Die moderne Welt kennt andere Worte, so den Erfolg, die Tat,
die Macht, die Lust, ja — in gewissen Kreisen — die Dichtung; aber man
méachte sagen, daB sie nach dem Niedergang der alten Religion nicht
mehr wagt, sich das Problem des Gliicks zu stellen. Erinnert man sie
daran, daf§ einst die Armen in ihrem Verzicht, die Heiligen in ihrer
Askese gliicklich waren, so lehnt sich die heutige Seele empért auf:
«Steht ein solcher Preis auf dem Gliick », scheint sie zu sagen, «so
verzichte ich auf das Gliick.» Die Romantiker des 19. Jahrhunderts
mit ihrer Pein, die Positivisten mit ihren F eststellungen entbehrten des
Gliicks ; des Gliicks entbehren die heutigen Aktivisten mit ihrer Energie.

Dennoch scheint (wenn ich mich nicht tiusche) in neuester Zeit ein,
zwar noch undeutliches, Gefiihl dieses wesentlichen Entbehrens zu
tagen. Und ich, auf Wache, horchend auf jedes Geriusch, ich glaube es
2u erlauschen. Man schlage nach bei Valéry, dem wir einige von den

ervorragendsten Erfindungen unserer Zeit verdanken; man betrachte
seine Gestalten, Monsieur Teste, Eupalinos, jenseits von Romantik und
Energie stehend, also an der Spitze der Besten von heute: durch
chattenwelten irrend, bewundernswert, nur fehlt thnen, mochte man
Sagen, e « Es werde » des Gliicks. So auch bemerkt anlaflich Talley-
fands dessen jiingster Biograph, der zu den besten Vertretern der
Neuen franzssischen Kultur zihlt, mit einem plétzlichen und héchst
bezeichnenden Ausblick, dafl der Fiirst von Benevent, auf der Héhe



114 Filippo Burzio

seiner Laufbahn angelangt, dessen wohl inne werden mufite, daf} sein
unvergleichlicher Erfolg « mehr ein Authdufen von Wiirden und Titeln
als ein Erreichen des Gliicks war ». Diese Worte von Fabre-Luce schei-
nen mir von einer liefe zu sein, die den Gegenstand weit hinter sich
laBt. Glinzend als Darsteller fremder Zonen, hilt Paul Morand dem
heutigen Leben des Abendlandes mit dem Instinkt eines Loti des
20. Jahrhunderts seinen Lebenden Buddha entgegen.

All dies beweist, dafl das Problem bereits angebrochen ist;: also muf}
seine Losung gesucht werden. Soweit mir bekannt, sind die deutsche
und die angelsichsische Welt auf dieser Bahn nicht weiter vorge-
schritten als wir: weder das heroisch Nietzscheanische Georges ist es,
noch das genial, doch nicht konstruktiv Paradoxe Bernard Shaws. Es
ist iibrigens bekannt, daf} der alternde Sainte-Beuve bereits bald nach
der Mitte seines nachromantischen und positivistischen 19. Jahrhunderts
seufzte: « Was hilft es mir, daf} ich Erfolg hatte, wenn ich nicht gliick-
lich bin?»

« Was ist Ehre? » fragte Sir John Falstaff, seine reuigen Diener zu
verwirren. « Fiillt sie euren Magen? » Was ist Erfolg? Macht er euch
gliicklich? Man begreift, dafl wir die Abhandlung vom Demiurgen
nicht bis zu diesem Punkt gefiihrt haben, um grobschliachtig mit Ja
oder Nein zu antworten.

Es sind zummindesten fiinfzig Jahre her seit Nietzsche (ich meiner-
seits wiirde sagen: hundert Jahre seit Goethe), dafl man im Abendland
keine neue eigene Lebenslehre, die sich wenigstens an die Individuen
richtete, mehr verkiindet hat; es sind einige Jahrhunderte seit Luther
und Calvin, dafl man den Massen keine allgemein giiltigen geistigen
Vorschriften mehr gegeben hat; was Rousseau betrifft, so gehort er
eher in die erste Reihe als in die zweite. Soll man glauben, daf} diese
ganze Zeit hindurch, wihrend dieser langen Interregna des Ceistes,
das sittliche Leben keine Stiitze hatte? Nein — denn es gibt, durch die
Atmosphire verstreut und unbenannt, wesentliche Prinzipien, auf die
jedermann zuriickgreift. Wer, der wahrhaft nach Gliick begehrte (nach
jenem Minimum von Gliick, das Frieden, Gleichgewicht, innere Ruhe
bedeutet), hat sich denn je an den selbstsiichtigen Erfolg als solchen
gehalten? Eine geliebte Frau, Haus, Familie, Staat, Kirche, Wissen-
schaft — das sind ehrenwerte Ziele; sich irgendeinem Ganzen, das
iiber uns hinausgeht, in dem Bestrebungen der einzelnen sich ver-



Der Demiurg 115

binden und erhalten, hingeben und ihm dienen, dies sind die alten ehr-
wiirdigen Geheimnisse des Gliicks. Doch, ach, nur dem Blick dessen,
der den Dingen auf den Grund zu gehen liebt, hlt ihre Herrlichkeit
nicht stand. Wie viele tapfere Franzosen opferten ihr Leben am Ende
des 18. Jahrhunderts fiir die Sache des Konigtums! Treue Bretonen-
und Vendéerherzen, Ritterdegen und Chouanschiitzen, sie starben fast
gliicklich, getrostet durch diesen Glauben, der ihre Seele erhob. Wohl,
kénnten sie heute ihre Haupter aus den Gribern heben, sie wiirden
begreifen, sie wiirden sagen: « Ein Phantom hat uns genarrt.» Ihr Idol,
die Geschichte hat es gestiirzt. Die Geschichte, die euch narrt, die
Geschichte, deren hinfillige Triumphe eure ehrgeizigen Traume durch-
glithen, ihr Jager des Erfolgs, Menschen ohne Religion! Glaubt ihr
denn nicht, daf sie vielleicht einst nichts sein wird als nur eine vereiste
Erinnerung, dahinrollend mit der erstorbenen Erde durch das Nichts?
Nicht die Wege der Geschichte sind es, auf denen man das Gliick
erreichen kann.
*

All dies wohl erwiigend, nenne ich also ein Gebot, das allen andern
vorangehen sollte: Sein Leben auf eine alle Poesie verwirklichende
Ordnung einstellen, deren Besitz Gliick bedeutet: die magische Ord-
nung, Diese Ordnung herzustellen, jenseits der wirtschaftlichen (oder
politischen, oder sittlichen) Ordnung, in der sich das gewchnliche
Leben erschopft, dies ist die neue, die demiurgische Aufgabe, die sich
gebieterisch stellt. Wahrend man nun unter dem Ausdruck « poetischer
Zustand » gewohnheitsmiflig etwas recht Seltenes, ja nur einer bestimm-
ten Art von Menschen Vorbehaltenes versteht, ist das, was ich hier
unter diesem Wort begreife, jene intuitive (und eben dadurch gliick-
liche) Veranlagung des Geistes, die, wenn einmal die praktischen und
Nﬁtzlichkeitssorgen iiberwunden sind, allen auf der Welt offen steht.

as Gliick, das sie gewihrt, ist dhnlich jenem der Kranken, die ver-
zichten, der Einfachen, die das Leben so hinnehmen, wie es kommt,
der Heiligen, die ihren Willen Gott anbefohlen haben. Dies ist das
Gliick eines Musikers (eines Bach), der von seinen Harmonien traumt
und nicht von dem Nutzen noch vom Ruhm, den sie ihm einzutragen
verméchten; dies ist auch das Gliick eines Baumeisters, der in dem

empel, den er errichtet, seine Wohnung aufschliige, gleich jenen
frommen Werkmeistern des gotischen Zeitalters, jenen Erbauern von
Kﬂthedralen, die sich so wenig um Zeit und Geschichte kiimmerten,
daf} sie nicht einmal daran dachten, thren Namen der Nachwelt zu tiber-~



116 Filippo Burzio

liefern. Als gute Abendlinder, die sie waren, handelten sie, dies gewif},
aber mit freudiger Losgel6stheit, war ihre innere Atmosphire doch nicht
verdunkelt von Ehrgeiz oder von Neid oder von Berechnung. Die Selbst-
losigkeit ist dasjenige, was die Seele am besten reinigt.

Und dennoch, wir lieben diese Leidenschaften, diesen Ehrgeiz, diese
Berechnungen. Sie quellen, auch sie, aus dem tiefen Sein; ja man kénnte
sagen, daf} das Leben ohne sie um einen Teil seiner Wirklichkeit und
seiner Wiirze drmer wiirde. Warum sollten einzig der Hirte und die
Magd und der christliche Kiinstler und der Heilige gliicklich sein und
nicht auch der Kimpfende, der Erobernde, der Willensmensch? Weil,
sage ich, gewisse neue, dieser komplexeren Wirklichkeit angepafite
Lebensformen nicht befolgt werden. Es lafit sich eine Geisteshaltung
denken, bei der die Fiille titigen Lebens die intuitive Tatigkeit, die
Gabe des Traums (im Gegensatz zu dem, wie es gewdhnlich geht)
weder ausschlieBBt noch verkiimmern 1aBt; wo selbst bei den Minnern
der praktischen Geschifte sich sozusagen eine Art von doppeltem Ertrag
ergeben wiirde: der erste wire der Erfolg, doch der zweite wire das
Gliick. Ebenso wie die Einfachen die Freude des Statischen kennen,
kénnen die andern die Freude des Dynamischen erleben, vorausgesetzt,
daf} es thnen gelingt, ihre Leidenschaften, ithren Vorteil, ihre Ideale,
jeden titigen Antrieb auf die Ebene der Magie, der objektivierten und
poetisierten Dinge zu versetzen, 1thnen jene Harte duflerer Gegenstinde
zu nehmen, welche sie fiir Wesen mit innerem seelischen Leben stets
noch haben, indem man sie in die Atmosphire des Traums, des Mir-
chens stellt. Macht das Leben zum Mairchen, das ganze Leben, das
graue Leben des Alltags, das von den Demiitigen erduldete Leben, das
von den Starken gewollte Leben — macht draus ein geschmeidiges,
schwebendes Abenteuer, als wire es das Dasein von Gnomen, von
Elfen. Es gilt eine fruchtbare Wahrheit zu erfassen, und zwar, dafi, da
der Erfolg ebenso wie das Vergniigen im Grunde nur einen Sinnen-
eindruck darstellt, eine Intuition, das heif}t irgend etwas Innerliches (der
Kénig sieht sich auf seinem Thron, der Liebhaber mit seiner Ge-
liebten) — nun, so gilt es gleicherweise alles iibrige zu verinnerlichen : die
Anstrengung, um jene zu erreichen, die harte Praxis, das miithsame Tun,
die gleichgiiltigen Tage. Traumt, triumt nur immer, wollet triumen,
wenn ihr aus der Hypnose des Handelns erwacht, selbst wenn euer
Verlangen gliithender, euer Wille gespannter 1st: nach der Losgelostheit
~ der Traum, und dies ist das endliche Ziel. Auf das von den Ein-
fachen und den Heiligen gelebte « statische » Miarchen 1afit der Demiurg



Der Demiurg 117

das « dynamische » Mirchen folgen, in dem das Handeln selbst durch
den Traum umgestaltet ist; und auf diese Art ist die nachchristliche
Modernitit, auf das Gliick hin besehen, gerettet, ohne irgendeinen
Verzicht.

Auf der magischen Ebene geschieht es, daf} sich nicht nur die Leiden-
schaften und der Vorteil objektivieren, sondern auch das Ideelle sich
verpersonlicht. Auf der magischen Ebene sind Richelieu, Spinoza,
Newton nicht die ein wenig verblafiten Diener einer schweren geschicht-
lichen Aufgabe, sondern vielmehr die seligen Erfinder eines schénen,
den herrlichen Elementen (Politik und Wissenschaft), mit denen sie
schalteten, entnommenen Mirchens. Nachdem seine Erfinder dieses
hiibsche Mirchen einmal gelebt haben, wird die Geschichte dessen
Reste erben und aus ihnen Nutzen ziehen. Man denke an einen Goethe,
der ein Staatsmann wire, man denke an die Tragddienprinzen, an
Hamlet usf. — welcher Schimmer um diese Geschehnisse! Es ist der
Traum. Dieser Traum kann Wirklichkeit werden; man denke, dafi man
so das ganze ungeheure Gliick des Marchens ins Leben heriiberbringen
kann. Wenn man mich eines Tages zum Minister machen wollte, ich
wiirde sagen: « Ja, doch unter der Bedingung, daf} ich ein Demiurg
bleibe. » Und das hitte einen ganz bestimmten Sinn; das wiirde besagen,
daf} alles AuBerliche des «offiziellen» Lebens erst in zweiter Linie
kime nach meinem Innenleben, das mir folgen wiirde. Meine « Magie »,
die Erfindungen meiner « Gliicksdichtung » wiirden sich die neuen
ElEtmente, welche diese Wiirde ausmachen, angleichen, wie sie sich
schon heute das Schul- oder Gesellschaftsleben angleichen. Es ginge
bei mir genau so wie bei einem Priester, der als Staatsmann seine
Mlmstertatlgkelt in den Rahmen seines frommen Lebens, seiner Kirche,
seiner Andachten einordnet.

Der Primat des Innern, kennzeichnend fiir die Magie, hat offensicht-
liche und sehr bedeutsame Folgen. Die wichtigste ist die gliickliche
Gletchwerizgkelt der duflern Bedingungen. Wenn man ausschliefllich auf
seine [ntuition achtet, ohne sich durch &uflere (also souale) Uber-
legungen tiuschen zu lassen, so wird einem die Lage eines Hirten
nicht geringer scheinen als die Lage eines Kénigs. Einen Gurkensalat
essen, Quellwasser trinken, mit seiner Herde unter den Sternen schlafen
18t nicht weniger schén als in einem Palast zu wohnen, eine Krone
aufzusetzen und von seiner Leibgarde begleitet auszugehen. Selbst die
Untertéinigkeit des Hirten unter den Kénig ist mehr sinnbildlich als

wirklich, und die Wahrheit ist, daB sie alle beide den Beschliissen der



118 Filippo Burzio

Gestirne untertan sind: wenn der Kénig dich auspeitschen lassen kann,
so kann ein Moérder seinerseits den Konig téten. Es handelt sich hier
um eine grofle verlorengegangene religiése Einsicht, um ein Geheimnis
des Gliicks, um eine Weisheit jener Zeiten, da der Maonch, wenn er
auf seinem Weg den Kaiser traf, thm zu predigen wagte; um eine
Weisheit, welche unsere titige Zeit, arm an mnerem Leben und vom
duflern sozialen Schein betért, villig vergessen hat. Heute will jeder-
mann Kénig sein, und miifite er auch dafiir auf das Gliick verzichten.
Eine wahrhaft aufrichtige und dauerhafte religiése Wiedergeburt miifite,
weit mehr als von der Restauration des Dogmas, von hier ihren Aus-
gang nehmen.

Indem sie mit einer Art freudiger Offenbarung zeigt, was alles an
den sozialen Unterschieden verginglich und blol herkémmlich ist,
wird die Magie zu einem Faktor der Gleichheit und des Gliickes, weit
michtiger als ganz gleich welche politische Eroberung. Das ist es, was
zu allen Zeiten einerseits die religiosen Genien einsahen, als sie die
Politik aus 1hren Kreisen bannten, und andererseits die sozialen Agita-
toren, als sie die Religion als Faktor des Quietismus verschrien. Aber
der demiurgische Quietismus ist titig und nicht passiv. Sicher auf dem
Grund der tiefsten G]eichwertigkeit aller auflern Lagen grﬁndend.
geht der Demiurg erst in zweiter Linie und mit aller Gelassenheit, die
sich fiir thn bei einem solchen Ausgangspunkt ergibt, darauf aus,
Anderungen vorzunehmen.

Frither einmal war ich von einer Menge béser Triume gleichsam
verfolgt. Zahlreiche Orte, Menschen, Lagen bedriickten mich und
widerten mich zugleich an. Ein triiber Sonntagnachmittag zu Hause,
ein sommerlicher Glanz auf einem einsamen Platz, schon allein die Tat-~
sache, hier zu sein und nicht dort, reichten aus, mich ungliicklich zu
machen. Die Wasserkraftanlagen, welche die Burgen auf unsern Bergen
ersetzen, der Techniker, der an die Stelle des Humanisten tritt, und
andere dhnlich geartete Tatsachen waren fiir mich widerwirtige Be-
weise einer geschichtlichen Notwendigkeit, die zu erdulden ich ge-
zwungen war. Seitdem das Innenleben iiberwiegt — wie sehr hat all
dies sich seitdem gewandelt, wie sind diese Schatten verflogen! Wie
scheint die Welt sich angesichts der mir innewohnenden Magie aufzu-
tun, wie abwechslungsreich und gefiigig wird ihr Aufienanblick! Wie
scheinen die Umstinde zu gehorchen, ich mochte nicht sagen: einem
allmichtigen Willen, sondern dem magischen Erfinden. Nun reist man,
verliebt man sich, betitigt man sich gerne; beraubt eine Krankheit



Der Demiurg 119

einen der Bewegungsfahigkeit, so wahrt die seelische Verzweiflung
nur einen Augenblick; neue Hilfsmittel steigen vor einem auf, deren
man sich froh bedient: die Geriusche, die Schau, das unendlich Kleine
der Reise rings um mein Zimmer. Jede auflere Gegebenheit wird durch
die ihr gemiBe Reaktion beherrscht. Die Gleichwertigkeit hat einen
Grad erreicht, auf dem in meinen Augen die Niederlage beinahe dem
Sieg gleichkommt, denn dieser sowie jene bieten mir Moglichkeiten
dar, welche die Kraft im Innern nutzbar macht.

Die Minner der Praxis ebensowohl wie die Leute von Welt ver-
wundern sich dariiber, daB8 der Demiurg sich zuweilen in untergeord-
neter Stellung zu gefallen, die Méglichkeiten nicht auszunutzen und, dies
vor allem, sich vom Getriebe fern zu halten scheint. Es gibt gute Griinde
dafiir, Das Leben des Menschen ist kurz, und dennoch, wie sehr
wiederholt man sich darin! Wieviele Nichtigkeiten fiillen die Stunden
und die Tage! Wie erbarmlich sind sie, diese ungliicklichen « offiziellen »
PerSiinlichkeiten, aufgeschwellte Autokraten, Puppen, deren tausend
Gebiirden einander véllig gleichen! Der Demiurg, wenn er mit ithnen
in Beriihrung tritt, nimmt ihre Mechanismen nicht ernst; er betrachtet
den Fiirstenhof oder eine Ballgesellschaft, wie man auf ein reines Mir-
chen blickt. Ihrer Wichtigkeit, die sie zur Schau stellen, und ihrer
duflern Erscheinung entkleidet, unvermégend, in ihm fortan noch
Leidenschaften und Gefiihle zu erregen, wie werden nun alle diese
Menschen niedlich, wie erscheinen sie ihm als Elfen und Puppen!
Ein Reigen von Gespenstern, von chinesischen Schattenfiguren: so
verliert das Leben zugleich seine Harte und all sein Prahlendes und laft
uns seine Kunstgriffe selbst gewahren. All dies ein Fliichten der Gliih-
Wirmer hin zum Fackellicht, ein Wogen der Miickenschwirme rings
um die Lampe: Wesen, die sich fiir lebend halten, indes sie fiir uns nur
schattenhafte F iguren sind; und gleicherweise iiber Stufen und Stufen
empor, bis zu Einblicken, welche, magisch wie sie sind, sich bis zum
Saum des Géttlichen erstrecken kénnen. .. Nichts mehr als tot und
mechanisch ist in den Augen des Lebenden der Stein, in den Augen
des Menschen das Tier, vom magischen Standpunkt aus der Mensch.
Nehmt ihr das Miauen eines Kitzchens, die Trinen eines kleinen
Ladenmidchens ernst? Nein, ihr lichelt ithnen mit Wohlwollen zu,
diesen Sorgen des einfiltigen Lebens. Ganz so erschien uns, da wir
.Kinder waren, ein Schatten lings der Strafle furchterregend ; wenn man
thn heute wieder sieht, so war es nichts als ein Gebiisch. Es ist diese
nur bedingte, oder auch magische Teilhaberschaft am Leben, in der



120 Filippo Burzio

wir die inneren Quellen der von mir eben dargelegten Gleichwertig-
keit suchen miissen.
#

Alles hier oben Gesagte erweist meines Erachtens deutlich, daf}, was
ich Magie nenne, nicht véllig gleich i1st mit der reinen und bloflen
Poesie. Zu allererst: die Poesie erfordert emne Betitigung des Ausdrucks-
vermégens (das heifit das Schreiben von Versen oder auch von Prosa),
welche die Magie ihrerseits keineswegs erheischt; und sodann: der
Poesie gelingt es gewohnlich nicht, das Gliicksgefiihl im wirklichen Leben
zu erhohen, was die Magie hingegen sich vornimmt und erreicht. Man
betrachte nur Baudelaire, Verlaine, Rimbaud: sie hatten die Poeste,
und dennoch waren sie traurig; man denke an unsern Carducci: er
hatte die Poesie, und dennoch blieb sein Leben ein alltigliches. Man
muf} diejenigen bemitleiden, die nicht die Poesie zu einem Werkzeug
des Gliicks gestalten wollen; und dies ist das Ungliick der neueren
Poesie, daf} sie sich nicht dem Leben einzuverleiben, daf} sie sich nicht
zur Religion zu steigern vermag. Und dies ist vielleicht eine der Ur-
sachen ihrer so schwachen Wirkung auf die Massen. Zur Zeit, da die
Heilige Schrift noch nicht als ein literarisches Werk betrachtet wurde,
sondern als ein Lebensbuch, fand sie den Zugang in jeden Krimerladen.

Eine der bemerkenswertesten Entdeckungen in dieser Ideensphire
war der Goethesche Begriff der Kunst als seelischer Befreiung. « Singe,
und es geht voriiber!» rit iibrigens ein italienisches Sprichwort dem
ungliicklich Liebenden an ; nur muf3 man hier nicht den « Leopardischen»
Sinn eines Beschwichtigungsmittels fiir das Unvermégen aus thm heraus-
lesen, sondern den demiurgischen Sinn des Ubergangs zu einem héheren
Seelenzustand, der indessen den Kampf und méglicherweise den Sieg
auf praktischem Gebiete in sich schlieit. Es handelt sich hier um eine
hohe Anwendung des Grundsatzes, daf} die Kunst dienen soll — ich
will nicht sagen: der Moral dienen, oder aber der Gesellschaft, wie
einige Pedanten das méchten, sondern vielmehr dem Leben, dem
Gliick. Ja ich wiirde noch hinzufiigen, daf} ich den Vorwurf immer fiir
recht toricht gehalten habe, den einige Goethe oder Leonardo da Vinci
machen, weil sie sich mit wissenschaftlichen Forschungen abgegeben,
oder Tolstoi, weil er religiése und sittliche Propaganda getrieben hat.
« Dies war ein Irrtum, eine Abirrung; sie hitten sich an die reine Kunst
halten miissen », rufen diese Zensoren, und sie begreifen nicht, dafl
Leben besser ist als Schreitben und dafl diese Meister, nachdem sie
einmal ihrer Kunst Herr geworden, nach héheren Synthesen zielten.



Der Demiurg 121

An all dem haben wir auf kiinstlerischem Gebiet ein Beispiel des
zeitgendssischen Materialismus (das will sagen des Fehlens der Religion),
der die Theorie von der Praxis und das, was man sagt, von dem, was
man tut, unterscheidet: gegen welchen verhingnisvollen Irrtum ich eine
Reaktion zu bemerken glaube, die mich hoffen lafit. Alle, die jener
torichten Formel: « die Kunst fiir die Kunst », oder auch jener andern
unzulinglichen: «die Kunst fiir den Erfolg» absagen, um mit Auf-
richtigkeit einer dritten: «die Kunst fiir das Gliick» Gefolgschaft zu
leisten, und welche mittels des praktischen Lebens ihre Poesie und ihr
Leben vereinen — die Schriftsteller, welche im gesunden viterlichen
Beruf verharren, die Verfasser, welche Verleger werden, die Kiinstler,
welche nicht davor zuriickschrecken, Handwerker zu werden, um auf
die Masse zu wirken, damit der Geist diese durchdringe, die Dichter,
die, des Reklamewesens und der Liige des literarischen Betriebs miide,
thre Triume aus dem Herzen holen, aus dem einst die Evangelien
kamen - all diese Minner (eine Art neuen Ménchtums, in seltsamem
Gegensatz zum kapitalistischen Geist, der aus den Schreibenden die
Hanswurste unserer alle Krifte an sich saugenden Stidte macht) zihlen,
1m Sinne der religissen Erneuerung betrachtet, weit mehr als eine ganze
Anzahl geriuschvoller neomystischer Bekehrungen.

Kénnte sich die Magie auf alle Menschen erstrecken? Ich glaube, ja.
Die Fihigkeit zum Traum ist eine natiirliche und weitverbreitete. Ich
selbst habe ganz einfache Leute gekannt, bel denen eine Art von un-
bewufter Magie zutage trat. Einer vor allem fiel mir auf, ein Marmor-
bildhauer, der Grabsteine machte, den ich kannte, als er um die vierzig
war, und den ich zehn Jahre spiter unverindert wiedersah. Wofiir er,
der von gleichmifigem und heiterem Gemiit war, vor allem schwirmte,
das war, von Berufs wegen kleine lindliche Friedhsfe zu besehen; dort
verweilte er sich denn, um die Végel in den hiibschen Trauergebiischen
zwitschern und die Insekten iiber den griinen Rosenstriuchern rings
um die Griifte summen zu héren. Er hatte runde gelbe Augen wie eine
Sutmiitige Eule, als lichelte er (hitte man fast gesagt) einem innern
Licht zu; der Totengriber und die an Werktagen seltenen Besucherinnen
Waren davon wie gebannt.

Wenn die Arbeiter an ihren Maschinen frohlich trdumten, statt ihr
Leben von acht und dann von weiteren sechzehn Stunden zu erdulden,
kénnten sie dann nicht gliicklich sein, da dann selbst das Heldenlied
der Arbeit das Angesicht eines Mirchens annihme? Mit Bezug auf
das Gliick wire dies zweifellos dem Sorelschen Mythus vom General-



122 Filippo Burzio

streik, der letzten Endes einer eher diisteren Phantasie entstammit,
vorzuziehen. Wenn die Werkstitten von Gottbeseelten voll wiren,
die ithm in Frohlichkeit dienten, was kénnten dann die Unternehmer
dagegen tun? Wird man behaupten wollen, dafl dort Raum und Werk
zu hiBlich sind, als daf} sie fahig wiren, einen frohen Traum zu spenden?
Doch es ist dem Geist eigentiimlich, den dufleren Schein umzuwandeln,
und fiir diese Aufgabe, fiir sie sind wir hier. Verglichen mit den Men-
schen des Alltags, kann der Demiurg als derjenige bezeichnet werden,
der zum Triumen hilft. Die grofien Erfinder und Meister des Lebens,
was sind sie im Grunde anderes gewesen als Zauberer, die es vermoch-
ten, den Himmel fiir jedermann auf die Erde herabzubringen, indem
sie zeigten, daf3 die Wirklichkeit nichts Geringeres ist als ein seliges
Mirchen? Was mich personlich betrifft, so glaube ich, daf}, mehr noch
als seine sittliche Lehre, in Jesus die Kraft des Traumes géttlich war.
Und das Christentum als solches, der Katholizismus, was sind sie 1im
Grunde anderes als eine groflartige Organisation des Traums und des
Cliickes ? Organisation der Erde und des Himmels in einer hierarchischen
Synthese, auf die das Weltall griindet; und es war dies nicht nur eine
Gewihr gegen den Tod, es war dies auch das Gliick des ganzen heilig-
gesprochenen Lebens, vom Schaffen bis zum Ruhm, von der Geburt
bis zum Hingang. Die menschliche und géttliche, irdische und himm-
lische Kirche, die nach auflen hin wie nach innen wirkende, die Patri-
archen, die Heiligen, die Pépste haben die Wirklichkeit umgeschaffen
zu jenem groflen, schonen Traum, darin das hiusliche Leben, die
Arbeit, die soziale Ordnung, das Bediirfnis nach Poesie gewahrt und
harmonisch ausgeglichen waren; einzig der Trieb des Geschlechts
wurde ein wenig zuriickgedringt. Dieser bewundernswerte Bau, jenseits
aller Politik, dessen wesentlicher Zweck das Gliick war, hat seinesgleichen
bisher nicht gefunden. Dieses gottliche Marchen, ein geheiligtes Exrbgut
des Abendlandes, kann neu aufgenommen werden.

*

Spinoza suchte das Wesen, Descartes die Methode, Newton die
physikalische Wahrheit, Kant die kritische Gewi3heit, die Pflicht und
noch anderes: all dies ist groff, und dennoch glauben wir, dafi die
Suche nach dem Gliick eine Aufgabe ist, deren Durchfithrung noch
wichtiger wire. Einen meiner Erfahrung und meiner Lebensweise ent-
nommenen Beitrag zu diesem Werk zu liefern, dies das Ziel, das ich
mir in dieser Darlegung gestellt habe; jene hingegen, welche darin



Der Demiurg 123

nicht Lebensregeln, sondern Stiliibungen suchen méchten, kénnen sich
die Miihe, sie zu lesen, sparen. Um meinen Gedanken bis aufs letzte
zu erkldren, sage ich noch mehr: es liegt mir recht wenig daran, ob den
Dingen, die ich gesagt habe, bestimmt ist, gerduschvollen Widerhall
zu wecken oder nur auf Schweigen zu stofien; in dieser Hinsicht fiihle
ich mich (und dies nicht nur seit Jahren, sondern fast seit Jahrzehnten)
geschiitzt und doppelt geschiitzt, — meine Magie ist sich’s gewohnt,
fast véllig auf den Widerhall der Welt zu verzichten. Aber immerhin,
ich glaube, daB bei der jetzigen Lage des Abendlandes diejenigen, die
nach Gliick verlangen, sich auf meine Seite werden stellen, in der von
mir gezogenen Furche werden arbeiten miissen. Es gibt nichts anderes
Zu tun.

Die Lebensregel, die ich angedeutet habe, schlief3t keinen der sonstigen
sittlichen, politischen, gesellschaftlichen Werte aus; sie zielt vielmehr
darauf, sie insgesamt in der Wirklichkeit des innern Lebens zu organi-
sieren und zu bewahren. Der Mensch bedarf, um gliicklich zu sein, der
Freude am Leben und des Glaubens an die Tat; so sind uns denn auch
alle jenen materiellen und ideellen, seelischen und geistigen Krifte will-
l(Ol’nmt-:-n, die, wie die Vitamine den Korper, in der Seele diese Ver-
fassung nihren. Aber man darf nicht vergessen, daf} es noch andere Wirk-
lichkeiten gibt — so den Tod und die Unendlichkeit der Zeit und des
Raumes -, welche den allzu gebrechlichen Bau, die allzu vorschnelle
GeWiﬁheit, welche auf diesen rein instinktiven Kriften beruhen wiirden,
unterhshlen und zernagen. Das BewuBtsein davon hat sogar in einer
ersten Epoche die religisse Verneinung der Welt und ihrer Werke

ervorgebracht; spiter dann (bei den groflen positiven Religionen) ihre
Erlﬁsung im Geist und in Gott. Der Begriff der Magie (und iibrigens
die ganze demiurgische Idee) weist ebenfalls in diese Richtung. Gewif},
es handelt sich hier nicht um eine ebenso kategorische Lésung wie die
religisse Lssung es ist, denn sie triumphiert iiber das Leben, aber
nicht iiber den Tod; es handelt sich eben gerade um eine demiurgische
Lésung, nicht um eine géttliche. Wenn eine allmichtige geistige Kraft
das All beseelt, so ist diese Bemiihung ihr geweiht, ja sie wird gliicklich
sein, sich in sie aufzulésen. Doch in diesem gegebenen Zeitpunkt
scheint unser Wort uns weder nutzlos noch des Abendlandes unwiirdig
zu sein. « Wer Wissenschaft und Kunst besitzt, der hat auch Religion »,
sagte Goethe. Der Demiurg fiigt hinzu: « Wer Losgelsstheit und Magie
besitzt, der hat auch das Gliick. »

*



124 Filippo Burzio

Cliick — héchstes Ziel! Paris war wohl eine Messe wert, so wire auch
die Eroberung des Gliicks mehr wert als eine Illusion. Doch es ist uns
nicht erlaubt, diese Illusion aufrechtzuerhalten, und wir begeben uns,
ohne dafl uns Triume umgaukeln, auf die Suche nach dir, Gliick!
Mabge das Geschick uns gewihren, dafl das Geheimnis der Heiligen uns
sich gleichfalls ersfine, daf} das Strahlen ihrer Freude das letzte Stiick
Weges des Demiurgen erhelle! Sie lebten in einem gliicklichen Mirchen,
wir ringen mit der unnachgiebigen Geschichte. Sie gingen zu Gott hin,
wir sind nur auf dem Wege zu den Erfindungen des Geistes — ihre
Heiligkeit, wir kénnen sie hochstens in Magie verwandeln. Die Titig-
keit erhalt sich aus sich selbst, sie zeitigt zugleich das Marchen und die
Geschichte; diese ist nicht wahrer als jenes, — unméglich, sich dieser
Uberzeugung zu entziehen. Wir kénnen nicht anders als in der Wahr-
heit leben, und wir miissen zum Ganzen hinstreben; ein solcher Preis
steht auf dem Gliick des Demiurgen. Wenn er zu teuer kommt, mag
Gott uns helfen. Wir dienen seiner Sache, doch uns mit Geringerem zu
bescheiden, das ist uns nicht méglich.

Zwei Seelen wohnen in unserer Brust, das Zeitliche und das Ewige,
das Mirchen und die Geschichte; auf die eine zugunsten der andern
zu verzichten, das wire uns nicht méglich. Wohlan, o Demiurgen!
Wenn ein Dilemma sich euch in den Weg stellt, greift kiithn nach seinen
beiden Méglichkeiten: dies ist das Mittel, um sich nicht zu tiuschen.
Ach, wir sind verginglich, und die Zeit trigt uns mit fort: vielleicht,
daB dies ein Mangel ist, vielleicht auch handelt es sich hier um ein
Geheimnis des Weltalls; vielleicht auch, dafl wir Besseres verdienten
als das. Doch wie dem auch sein mag, es ist nur weise, sich an die Tat-
sachen zu halten.

Vom Gliick als von etwas, das der Geist sich erdenkt, als von einem
Problem des Willens — von 1thm mehr als einen Schleier zu liiften, haben
wir uns bemiiht; vielleicht sind wir bis an die Schwelle der magischen
Kreise gedrungen, innerhalb derer, dank dem Spiel so mancher Er-
findungen, die Titigkeit sich selbst zu geniigen vermag; wir sind viel-
leicht an einem Punkt angelangt, an dem wir vielleicht, wenn es die
Zeit nicht gibe, versuchen kénnten, Gott gleich zu sein. Da aber die
Zeit besteht, bleibt uns, den Demiurgen, nichts iibrig als an nichtigem
Stoffe zu arbeiten. Moge diese letzte Niederlage uns noch zu einem
Siege dienen! Moge unser Leben aus der Hinfilligkeit, von der es
umlauert ist, eine noch bewegtere Trunkenheit schépfen, wie wenn das
Sich-entfalten des Friihlings seine kurze Vollendung mit sich bringt,



Der Demiurg 125

in der Zeit der Glithwiirmer, in Mainachi und Rosenduft, da das Reifen
auf den jungen Midchen lastet wie ein Geheimnis, allzu schwer, um
es allein zu tragen. Wie ist das Vergingliche vom Zauber erfiillt! Das
Meérchen steigt auf leichten Sohlen wie Titania, der Karfreitagszauber
erklingt, und durch die Liebe des Heilands ist das Geschlecht erlést.
Aber der Demiurg wird sich durch nichts tauschen lassen, seine Uni-
versalitit erschlafft nicht, er verzichtet auf nichts.

Losgelsstheit und Liebe, vereinigt diese Polaritit in euch! Verharrt
in der Zeit, doch mit zeitlosem Herzen. Die Ewigkeit besteht aus Zeit,
vergeft in der Ewigkeit nie der Zeit, noch in der Zeit der Ewigkeit.
Wir wollen zielen auf das héchste Gleichgewicht zwischen Gott und
Geschichte. Dies ist des Demiurgen letztes Wort.



	Der Demiurg [Fortsetzung]

