Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 2

Artikel: Die Botschaft Soren Kierkegaards
Autor: Brunner, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

84

Die Botschaft Soren Kierkegaards?)

von Emil Brunner

Es ist ein hochst fragwiirdiges Unternehmen, dafl ein Professor der
Theologie zu einem verwéhnten literarischen Publikum iiber Séren
Kierkegaard spricht. Kaum einer hat sich iiber das Publikum ver-
dchtlicher geduflert als er und niemanden hat er mit seinem verdachti-
genden Polizistenblick ~ wie er ihn selbst nennt — so unerbittlich ver-
folgt wie den Professor der Theologie. Soll das, was hier unternommen
wird, nicht auf einen grotesken Selbstwiderspruch hinauslaufen, so
ist, meine ich, nur eines méglich: daf3 wir, Sie und ich, uns von Kierke-
gaard sagen lassen, was er gegen uns hat. Dieser Gesichtspunkt fiir eine
Darlegung seiner Botschaft 1st kein zufilliger oder kiinstlicher,
sondern fithrt uns mitten in seinen Kampf hinein. Gelingt es uns, zu
zeigen, warum Kierkegaard das Publikum verachtete und den Professor
der Theologie unter héchstem Verdacht hielt, so werden wir das
Zentrum seiner Gedanken verstanden haben. Dafl damit im besten
Falle nur ein bescheidener Anfang gemacht werden kann, der
in keiner Weise dem Reichtum der Gedanken Kierkegaards gerecht
wird, darf ich als eine Selbstverstindlichkeit nur eben andeuten.

Soren Kierkegaard ist in dreifachem Sinn ein Spitgekommener.
Einmal ist er ein spit zu uns Gekommener. Nietzsche beklagte sich
ungeduldig iiber die Langsamkeit, mit der die Zeitgenossen auf ihn
eingingen; und doch hat er noch bei seinen Lebzeiten den Gipfel
seines Ruhmes erklommen. Kierkegaard beginnt erst jetzt, dreiviertel
Jahrhunderte nach seinem Tode, in sein Eigenes zu kommen. Wohl
hat sein Heimatland Déinemark und seine Vaterstadt Kopenhagen,
als er am 11. November 1855 starb, um ihn als einen Groflen seines
Volkes getrauert; Ibsen bezeugt es, dafl das letzte Jahr des Kampfes
zwischen Kierkegaard und der Kirche auch fiir Norwegen eine unerhérte
Luftreinigung bedeutet habe, und das Werk des groflen Dramatikers,
ebenso wie das Strindbergs, ist dem Kundigen ein Beweis fiir den
Eindruck, den der grofie Einsame auf seine geistige Umwelt gemacht hat.

Aber auBerhalb Skandinaviens waren es bis vor 20 Jahren nur wenige,
die den gewaltigen Diinen kannten. Erst durch die Ubersetzung seiner
Hauptwerke ins Deutsche hat seine universelle Wirkung begonnen.

1) Rede vor dem Lesezirkel Hottingen, Ziirich.




Die Botschaft Séren Kierkegaards 85

Er war ein Spitling aber auch in seiner eigenen Zeit. Will man
ihn in die allgemeine Geistesgeschichte einreihen, so miifite man ihn
zunichst als einen spiiten Sprofi der Romantik bezeichnen. Er wurde
geboren, als die romantische Bewegung in Deutschland bereits ihren
Zenith iiberschritten hatte, im Jahre 1813. Seine Erstlingsschrift, die
vor kurzem zuginglich gewordene Magisterdissertation vom Jahre
1841 iiber denBegriff der Ironie,?) behandelt ein charakteristisch romanti-
sches Thema noch vorwiegend im Geist des romantischen Idealismus.
Zwei Jahre nachher beginnt seine eigentliche schriftstellerische Wirk-
samkeit, mit einer Intensitit und inneren Geschlossenheit des Gesamt-
werks, wie die Literaturgeschichte wohl nichts anderes mehr kennt.
Nur 12 Jahre hat sie gedauert; in dieser kurzen Zeitspanne sind die
beildufig dreifiig Binde seiner Werke und Tagebiicher entstanden;
dann brach er von Arbeit und Kampf erschépft zusammen und starb
nach wenigen Tagen.

In einem dritten Sinne ist er ein Spitling. Als er als siebentes Kind
des Wollwarenhindlers Michael Pedersen Kierkegaard geboren wurde,
stand der Vater in seinem 58. Jahre. Kierkegaard wufite sich sein Leben
lang in ganz besonderem Sinn als Kind seines Vaters. Der schwer-
miitige Greis — wie er ihn &fters nennt — spielt in seinem Leben eine
entscheidende Rolle. Er hat ithm nicht nur das schwere nordische Blut
und die strenge Lebensanschauung, sondern auch ein furchtbares
personliches Erbe iibermacht, das oft in Kierkegaards Schriften ange-
deutet, trotz allen zudringlichen Forschungen der Biographen von
einem dichten Schleier des Geheimnisses umbhiillt ist. Es war dieser
Vater, der den hochbegabten, verschlossenen Knaben auf die Bahn
der Theologie wies, der ihm in seiner Person den christlichen Glauben
als Verantwortung vor Gott und Leben in persénlicher Entscheidung
vor Augen stellte. Es war diese Gestalt des wenig gebildeten Klein-
kaufmanns, die ihn fiir Lebzeiten daran erinnerte, daBl das MaB des
personlichen geistigen Wertes ein anderes ist als das Maf} der Bildung.
Er hat es aber auch gerade in seinem Verhiltnis zu dem von ihm hoch-
verehrten Manne erlebt, dafl das Entscheidende sich nicht vererben
und anerziehen lifit, weil es eigene Entscheidung sein muBl. Wahrend
seines Theologie- und Philosophiestudiums wird er in die Erschiitte-
rungen des Zweifels und in den Strudel der Lust hineingerissen. Sein
ererbter Christenglaube zerbricht in diesen inneren Kampfen, er treibt

1) Ubersetzt und eingeleitet von Hans Heinrich Schaeder. Verlag Oldenbourg,
Miinchen 1929,



86 Emil Brunner

zunichst ohne festen Kurs auf den Wellen des zeitgendssischen Denkens,
er gibt sich im Freundeskreis als iibermiitiger Geniefler des Lebens,
dem der geistreiche Witz und der dtzende Spott nie ausgeht. Er bildet
die Kunst des Inkognitolebens zur Meisterschaft aus. Denn unter jener
heiteren Oberfliche gehen Stiirme in der Tiefe vor sich, deren Furcht-
barkeit kein Mensch ahnt. Darum schiebt er sein Kandidatenexamen
endlos hinaus. Inzwischen stirbt sein Vater; Soren schliefit endlich seine
theologischen Studien mit dem Kandidatenexamen und die philo-
sophischen mit jener Magisterdissertation ab, verlobt sich mit Regine
Olsen, lsst aber nach schweren inneren Kémpfen die Verlobung in
einer Weise auf, aus der man bereits den ganzen spiteren Kierkegaard
erkennen konnte. Er tut es darum, weil er es nicht iiber sich bringt, sie
in das Geheimnis seines unheimlichen Erbes einzuweihen. Dann tritt
er mit einem in wenigen Monaten geschriebenen zweibéindigen Werk
Entweder Oder vor die Offentlichkeit und wird mit einem Male der
berithmteste Schriftsteller seines Landes. Seine innere Entwicklung ist
im wesentlichen abgeschlossen. Er hat sich gefunden, er weifl, was er
will, was er muf}. Aber seinen Lesern sagt er es nicht. Er wahlt die in
der Romantik beliebte Form des Versteckenspieles. Aber seine pseudo-
nyme Schriftstellerei 1st weder blofle literarische Form, noch will sie
ihn vor der Offentlichkeit verbergen. Er weiB, dafl man ihn aus jeder
Zeile kennen mufi. Denn so wie er, schreibt kein anderer. DiePseudonymi-
tat ist streng sachlich begriindet. Er darf nicht in direkter Rede sprechen.
Das literarische Publikum ist von seinem Entweder Oder entziickt.
Solch ein geistreiches Spiel der Gedanken, solch genufireiches psycho-
logisches Raffinement, solche souverine Beherrschung aller sprach-
lichen Mittel war auch fiir den Verwéshntesten ein ungewdhnliches
Ereignis. Auch der Gegenstand dieses Werkes, die dsthetische Lebens-
form, insbesondere die des geistreichen Erotikers, von einem so griind-
lichen Kenner, wie er sich in dem Tagebuch cines Verfiihrers zeigt,
dichterisch dargestellt und psychologisch analysiert, war anziehend
genug. Entweder Oder ist, trotz dem herausfordernden Titel durchaus
noch keine Kampfschrift, sondern ein genuBreiches Gesprich, ein
Gegenstiick zum platonischen Gastmahl, ein echtes Priludium. Man
mufte und wollte héren, was der Mann weiterhin zu sagen hatte.
Und dieser Mann laBt auch nicht lange auf sich warten. Er will
nicht, er muf} heraus mit der quilenden Fiille der Gedanken; er muf}
aber nicht bloB8 wie der echte Dichter. Er mufl auch, weil er einen
Auftrag hat. Das offenbart schon die erste Schrift nach Entweder Oder :



Die Botschaft Séren Kierkegaards 87

Furcht und Zittern, die noch im selben Jahre erscheint. Ihr Gegenstand
ist der Glaube als. Leidenschaft, nicht von einem Theologen, sondern
von einem Dichter und Philosophen behandelt. Und nun folgt Werk
auf Werk; der Kreis zieht sich immer enger, immer unmifverstandlicher
wird, was der Mann eigentlich sagen will. Die letzte Schrift: Einiibung
im Christentum 1aBt schon im Titel keinen Zweifel mehr dariiber, um
was es geht. Auch sie ist noch pseudonym, d. h. auch in ihr spricht
noch der Dichter und Philosoph «ohne Autoritit », wie Kierkegaard
immer versichert. Jetzt hat der Schriftsteller sein Werk getan. Eine
Atempause von drei Jahren tritt ein. Dann bricht, 1854, der offene
Kampf aus, in unerhért direkter Rede, ohne irgendwelche Riicksicht
auf die Gesetze geistiger Produktion, nur erfiillt von dem einen Willen,
anzuklagen und zu entlarven. Ein Jahr nur dauert diese Epoche. Der
Vulkan hat all sein glithendes Innere ergossen. Er stirbt, nicht an einer
Krankheit, sondern an Erschopfung, 42 Jahre alt.

Kierkegaards Persénlichkeit und Leben ist, obschon an &ufleren
Begebenheiten und Beziehungen arm, fiir den Biographen und Psycho-
logen ein ungewdhnlich interessanter und reizvoller Gegenstand durch
den Reichtum und die Differenziertheit der inneren Erlebnisse, die
vor allem in seinen umfangreichen Tagebiichern dem Wilbegierigen
zuginglich sind, durch die geheimnisvollen, bis jetzt von keinem
véllig entschleierten Zusammenhinge zwischen seinen Erlebnissen und
seinem Werk. Vor allem aber auch dadurch, dafl Kierkegaard wie
wenige Menschen die Gabe und Leidenschaft besessen hat, seelisches
Geschehen durch eine besondere Art von Tiefenpsychologie aus dem
Unbewufiten ins Bewufite zu erheben und durch dichterische An-
schauungskraft mitzuteilen. Die Komplexitit seines Charakters und
Geistes, die Gewalt seiner Leidenschaft, seine Schwermut, die Intensitit
seiner Wirklichkeitserfassung, die Wucht seines Willens und vieles
andere muf} dem Charakterdarsteller einen kaum je versagenden Reiz
bieten. Auf diese ganze Seite des Problems Kierkegaard kénnen wir
hier nicht eingehen; wir haben nicht die Persénlichkeit, sondern die
Botschaft Kierkegaards als Gegenstand gewihlt. Aber von ihm gilt,
was schliefilich von jedem groflen Manne wahr ist, in besonderem Mafle:
er 1st grof} durch seine Sache. Seine Gréfle ist eine wesentliche und das
heifit: er ist grof} durch das, was er uns zu sagen hat. Was auflerhalb
dieser Sache liegt, ist letzten Endes doch belangloser psychologischer
MC:Chanismus. Nicht seine Personlichkeit als solche, sondern das, worum
es ithm ging, geht uns an.



88 Emil Brunner

Damit meinen wir nicht eine an sich giiltige, von der Person ab-
lssbare Idee. Man kann wohl die Philosophie eines Aristoteles oder
Leibniz von ithrem Triger loslésen, nicht aber die Botschaft Kierke-
gaards. Denn im Unterschied zu den meisten grofien Denkern ging
es thm nur um das eine: die Wahrheit, die mit der Personexistenz
identisch ist. Er ist der erste, der mit voller Klarheit dieses Problem
in den Mittelpunkt alles Denkens stellte; also der erste Existenzphilo-
soph. Seine Philosophie gipfelt in dem Satz: die Subjektivitit ist die
Wahrheit. Wer diesen Satz versteht, hat Kierkegaard verstanden. Wer
ithn nicht versteht, der mag immerhin der gréfite Kenner sein, aber
verstanden hat er nichts. Mit diesem Satz ist der doppelte Kampf
seines Lebens gegeben: der Kampf gegen den Asthetizismus und der
Kampf gegen die Kirche seiner Zeit. Ein Krieg mit zwei Fronten, aber
mit nur einem Feind. Was soll das heiflen?

Wenn Kierkegaard den Satz aufstellt: die Subjektivitit ist die Wahr-
heit, so will er sich in keiner Weise als Mystiker verstanden wissen,
fiir den die ganze Objektivitit in einem Allichgefiihl untergeht. Ich
kenne kaum einen unmystischeren Denker als ihn. Ebensowenig darf
der Satz im Sinn des Relativismus oder — was dasselbe heiflt — der
Skepsis verstanden werden, fiir die alle objektive Wirklichkeit sich in
subjektive Sensationen auflést. Man soll «nicht meinen, ich sei ein
Vandale, der die heilige Einfriedung des Feldes der Wissenschaft zer-
storen und das Vieh darauf weiden lassen wolle ». Es gibt keinen, meint
er, «der stolzer und Gott dankbarer daran glaubt, daf} in der Welt des
Geistes ewige Eigentumssicherheit herrscht und die Bummler drauflen
bletben ». Aber die Frage nach dem Gegenstand wissenschaftlicher
Erkenntnis iiberlafit er anderen. Ihn interessiert an der Wissenschaft
letztlich nur eins: wie existiert man, wenn man wesentlich in der Wissen-
schaft seine Existenz hat? Das ist sein Thema: wie existierst du, d. h.
wie verstehst du praktisch deine Existenz?

Das ist die Fragestellung schon seines ersten Buches, Entfweder
Oder. Man existiert, wenn man iiberhaupt eine geistige Existenz hat,
entweder isthetisch oder ethisch, lautet zundchst die Antwort. Das
will nicht heiflen: Entweder als Kiinstler oder als Philanthrop. Es
kénnte sehr wohl geschehen, daB ein Kiinstler ethisch und ein Philan-
throp isthetisch existierte. Maflgebend ist nicht der Stoff des Lebens,
sondern die innere Ordnung, der er unterworfen ist. Asthetisch exi-
stieren, hat zunichst mit Kunst nichts zu tun, sondern heifit: als Be-
trachter und Geniefer leben, Geniefler nicht etwa im brutalen Sinne



Die Botschaft Séren Kierkegaards 89

des Wortes, sondern als Geniefler von Geist. Die meisten Menschen
sind zu geistlos, um dsthetisch zu leben. Zum asthetischen Leben gehort
Geist, aber der Geist ist dabei nur in der Betrachtung da. Asthetische
Existenz ist Spiel mit Geist. Das Ich ist wohl dabei, so wie der Zu-
schauer im Theater an dem, was auf der Biihne geschieht, Anteil
nmmmt. Aber er ist nicht im Ernstfall dabei, sondern er steht, wenn der
Held tragisch gefallen ist, von seinem Polstersitz auf und fahrt nach
Hause. Er war mit dem Helden nur durch asthetische Sympathie ver-
bunden, jetzt ist er von ihm losgelést. In der asthetischen Existenz
bindet der genossene Geist nicht das Ich, es selbst bleibt aufler Spiel ~
eben weil es spielt. « Die Souverénitit iiber sich gibt der Asthetische
nicht auf.» Diese Wechselwirtschaft ist sein Lebenselement. Er kennt
bloB ein Gesetz: Nur um keinen Preis Langeweile! Langweilig ist aber
nur das Geistlose. Aller Geist ist, wenn er nur kraftvoll genug ist,
interessant. Nach der Qualitit darf hier nicht gefragt werden. Denn
dazu brauchte es Entscheidung, ein Sichfestlegen, und gerade das will
der isthetische Mensch nicht. Er will nur Geist haben, er will nicht
selbst Geist sein. Denn sonst horte das Spiel auf. Geist i1st Mittel, nicht
Zweck, Mittel der Existenz- und Genufsteigerung.

Geist aufler sich haben, heifit objektivieren. Durch Objektivierung
hilt man sich den Geist gegeniiber, in sicherer Distanz, man bleibt
Zuschauer. Man verfiigt iiber den Geist; wie einer der am Radio sitzt
nach Belieben den Hérer abhéngen kann, wenn thm das Gehérte nicht
mehr pafit, so kann der asthetische Mensch dem Spiel des Geistes zu-
schauen solang er will. Dann geht er zu einem andern iiber. Das vor-
nehmste Mittel dieser Geistobjektivierung ist die schépferische Phanta-
sie, in hrer gesteigerten Form: die Genialitit. Genialitit ist darum fiir
den #sthetischen Menschen der Inbegriff von Geist und sein einziger
Wertmafstab. Auch darin zeigt es sich, dal man es hier nicht mit der
Qualitit, sondern nur mit der Dynamis, also dem Quantum von Geist
zu tun hat. Genialitat ist nicht eine Qualitit des Geistes, sondern
Geistkraft, Geistmaichtigkeit, die an sich ganz qualititslos ist. Auch fiir
die Genialitit braucht es, wie fiir den Geistgenuf}, kein Sichfestlegen,
sie ist im Gegenteil freies Spielenkénnen mit Geist.

Aber diese asthetische Existenzform findet sich nun nicht bloff bei
den Astheten, sondern auch in einer viel imposanteren Gestaltung: in
der wissenschaftlich spekulativen Existenz. Fiir Kierkegaard kam als
solche vor allem die Hegelsche Philosophie in Betracht. Wiederum
kiimmert sich Kierkegaard primir nicht um die Richtigkeit oder Un-



90 Emil Brunner

richtigkeit der Hegelschen — oder irgendeiner — Philosophie; als Philo-
soph ist er ein groffer Bewunderer Hegels, der mitten im Kampf plétz-
lich innehalten und sich ehrfiirchtig vor seinem Gegner verbeugen
kann. Daf} er iiberhaupt mit thm kampft, hat einzig darin seinen Grund,
daB seine Philosophie als Macht der Lebensgestaltung, sozusagen als
Religion auftritt, was allerdings bei dieser Philosophie besonders nahe
liegt. In der Hauptsache aber gilt alles, was Kierkegaard gegen Hegel
sagt, gegen jede wissenschaftliche Existenzform, d. h. gegen jedes
solche Selbstverstindnis des Menschen, das von der objektiven Wissen-
schaft her bestimmt ist. Wo man sich selbst wissenschaftlich sieht, da
sieht man sich iiberhaupt nicht. Denn da sieht man ein Objekt. Ein Ich
aber ist gerade kein Objekt, sondern eben ein Subjekt. Die Subjektivitat
ist die Wahrheit — was die Existenz betrifft.

Kierkegaard erliutert das am Beispiel der Hegelschen Geschichts-
philosophie; der Zuhérer moge getrost statt Hegel Spengler einsetzen,
die Argumente bleiben dieselben. Indem Hegel uns anweist, uns als
Momente im Proze der Menschheitsgeschichte zu verstehen, macht
er uns zu Betrachtern unserer selbst, macht er, da} wir unsere Existenz
als fertige statt als werdende, als entschiedene statt als sich entscheidende
verstehen. Nicht nur die Geschichte, sondern auch ich selbst werde
mir dadurch zu einem &sthetischen Gegenstande, zu objektiviertem
Geist. Wie ein groflartiger Film ziechen die Bilder der Geschichte an
meinem Geiste vorbei, und im letzten Stiick dieses Films sehe ich nun
auch noch mich selbst, als Glied in der Kette dieses notwendigen Ge-
schehens. Dieses objektivierte, betrachtete Ich gleicht vielleicht mir
selbst vollkommen — bis auf eins: die Existenz selbst. Es ist ja nur ein
gedachtes Ich, nicht ein wirkliches. Die Wirklichkeit hat sich in den
Gedanken verfliichtigt. Dasselbe gilt aber auch von der psychologischen
Betrachtung. Betrachtetes Ich, theoretisch angeschautes Ich ist immer:
Ich minus Existenzwirklichkeit. Oder wenn Sie wollen: Es ist immer
Es, statt Ich.

Wenn nun aber ein Verteidiger Hegels dem entgegenhielte, Hegel
sei doch als Philosoph des Geistes gerade derjenige, der die Bedeutung
der Subjektivitit aufs héchste steigerte, so wiirde thm Kierkegaard
erwidern: Das Ich, von dem der Philosoph des Geistes spricht, ist ja
dasjenige, das das System aller Wirklichkeit zu erkennen meint, vor
dem die ganze Welt samt ihrer Geschichte wie ein offenes Buch da-
liegt : das gottliche Ich. Und mit dieser Seite der Hegelschen Philosophie
hat nun Kierkegaard allerdings kein Erbarmen. Uber diese komische



Die Botschaft Soren Kierkegaards 91

Zerstreutheit, dafl der Philosoph — derselbe, der vielleicht im niichsten
Moment auf seinem Stuhl sich umdrehen muf}, um zu nieflen —, daB
dieser Philosoph sich mit dem absoluten, gottlichen Geist verwechselt,
gieBt er reichlich seinen Spott aus. So zerstérend durch seine Arm-
seligkeit der positivistische Irrtum ist, der den Menschengeist mit
emem Objekt verwechselt, so verheerend durch seine Phantastik ist
der Irrtum des spekulativen Idealismus, der Gottesgeist und Menschen-
geist identifiziert. Die idealistische Philosophie hat — bei allem Groflen,
was sie gesehen hat — jedenfalls eins nie verstanden: daf} der Menschen-
geist geschaffener, endlicher und in der Zeit existierender Geist ist.
Freilich ist diese Philosophie sehr geistreich. Kierkegaard meint einmal,
sie sei das hervorragendste Mittel, sein Leben lang geistreich zu sein.
Aber sie ist geistreich auf Kosten der Wirklichkeit: sie ist phantastische
Verfliichtigung der Existenz, dhnlich und aus #hnlichem Grunde wie
die Mystik. « Das Hauptungliick der Moderne ist die Abschaffung des
personlichen Ich.»

Was heifit denn nun aber: in Wirklichkeit oder persénlich existieren?
Auf diese Frage hin entfaltet sich der Satz: die Subjektivitit ist die
Wahrheit in zwei Momente. Existenzwirklichkeit ist Leidenschaft und
Existenzwirklichkeit ist Entscheidung. Wenn unser Denken, also das
BewuBtsein des Unendlichen, unsere Existenz als Menschen von der
Unmittelbarkeit tierischen Daseins unterscheidet, so unterscheidet sich
anderseits unsere Wirklichkeit vom blol Gedachten darin, daf} ich an
meiner Existenz unendlich interessiert bin. Eben das ist die Warme der
Subjektivitit gegeniiber der Kiihle wissenschaftlicher Objektivitit. Das
Interesse ist der Ursprung der Leidenschaft. Das Interesse aber ist
ein infer esse, ein in der Mitte stehen, das Anteilhaben sowohl an der
zeitlichen Endlichkeit wie an der Ewigkeit und Unendlichkeit. Daher
ist Leidenschaft das eigentlich Menschliche. Ein Mensch ist gerade so-
sehr Mensch, als er Leidenschaft hat. Ein Mensch ohne Leidenschaft
1st ein ausgebrannter Krater, eine Mumie. Leidenschaft aber ist nicht
eine Gabe der Natur. Das Tier hat keine Leidenschaft, weil es kein
inter - esse hat, weil es nicht in der Mitte steht zwischen Endlichkeit
und Unendlichkeit, weil es keinen Anteil am Geist hat. Leidenschaft
1st eine Bestimmung des Geistes, und zwar, so kénnen wir jetzt schon
sagen, ein Verhiltnis zwischen meinem Existieren in der Zeit und dem
Unendlich-Ewigen. Die Leidenschaft hért auf, wo der Mensch sich
phantastisch-dsthetisch ins Unendliche verfliichtigt, oder wo er geistlos
in der Endlichkeit versinkt.



92 Emil Brunner

Das zweite Moment war: Wirkliches Existieren ist Entscheidung.
Das Gedachte ist nie in der Entscheidung, sondern fertig, entschieden.
Wir kénnen Entscheidung nie denken, sondern immer nur sie voll-
ziehen. Entscheiden kann sich weder das nur endliche Objekt, noch
auch das nur unendliche géttliche Subjekt, der géttliche Geist, sondern
nur der in der Endlichkeit der Zeit existierende Geist: der Mensch.
Das spezifisch Menschliche ist die Entscheidung. Damit ist nun auch
der deutliche Gegensatz gegen die dsthetische Lebensform da. Asthetisch
leben heifit: sich nicht festlegen, sich in der Schwebe halten. Nur so
kann man Zuschauer, Spieler bleiben. Der isthetisch Lebende weicht
der Entscheidung aus. Er zieht sich von der Bithne des Lebens,” wo
entschieden wird, zuriick in den Zuschauerraum der Betrachtung, der
Theorie, des Genusses, der Kontemplation. Die Entscheidung aber
setzt diesem Spiel ein Ende. Sie schniirt den weiten Kreis der Még-
lichkeiten auf einen Punkt, das enge Entweder-Oder des Augenblicks
zusammen.

Damit 1ist eine neue Existenzform da: die ethische. Durch das
Ethische, durch die Entscheidung wird nun der Geist, der vorher
neutral war, qualifiziert, als gut oder bés. Vom ésthetischen Standpunkt
aus ist das eine bedauerliche Borniertheit, eine fiir den Genuf} schid-
liche Eingrenzung der Méglichkeiten. Aber was man um diesen Preis
gewinnt, 1st nichts geringeres als die Wirklichkeit. Durch die Phantaste,
durch die Wechselwirtschaft, lebt der Asthetische in der blofien Mog-
lichkeit. Er ist darum liebenswiirdig wie das Kind, fiir das noch alle
Maglichkeiten offen sind. Kind und Genie haben ja diese Unbegrenzt-
heit des Moglichen gemeinsam. Aber wer blofl Genie ist, ist wie das
Kind als Mensch noch nicht wirklich. Er wird es erst, wenn er durch
den Engpall des Entweder-Oder hindurchgeht, wenn er sich ent-
scheidet. Genie ist noch keine persénliche Existenz, sondern geistige
Naturkraft. Personlichkeit entsteht in der sittlichen Entscheidung.
Weil der Hegelsche Idealismus die sittliche Entscheidung in geistreiche
Betrachtung verfliichtigt — darum ist Kierkegaard gegen ihn aufgetreten.
Asthetische Existenzform ist ein Raub an der Personwirklichkeit.

Erst durch das Ethische wird die Existenz ernst; vorher ist sie Spiel.
Der deutlichste Ausdruck dieses Ernstes ist: die Verantwortlichkeit.
Hier erst steht das Leben unter der Doppelfrage: Wer bin ich und was
bin ich dir schuldig? Aber mit dem Ernst der Verantwortlichkeit ist
zugleich auch das Religiose da. Verantwortlichkeit ist nicht nur ein
Verhilinis zwischen Ich und Du; daf ich dir verantwortlich bin, heifit,



Die Botschaft Séren Kierkegaards 93

dal mein Verhiltnis zu dir durch eine heilige Macht gebunden ist.
Hinter dem sittlichen Sollen steht ein heilig bindender Wille. Es ist
dieser Wille, der Entscheidung fordert, es ist diese Forderung, die
verantwortlich macht. Ohne die Anerkennung dieser heiligen Willens-
macht bleibt das Sittliche im Konventionellen und im biirgerlichen
Niitzlichkeitsgedanken gefangen. Ist das Sittliche wirklich persénliche
Entscheidung, lebt in thm die Leidenschaft persénlicher Verantwortung,
1st es wirklich ernst, so heifit es: vor Gott stehen. Solange wir wissen~
schaftlich fragen, verstehen wir nicht, was mit den vier Buchstaben
Gott gemeint ist. Die Gottesfrage ist eine praktische, keine theoretische
Angelegenheit, darin stimmt Kierkegaard vollig mit Kant iiberein.
Fiir das Unternehmen, Gott zu beweisen, hat er nichts als Spott und
Zorn. « Denn das Dasein eines, der da ist, beweisen, ist das unver-
schimteste Attentat, da es ein Versuch ist, thn licherlich zu machen. ..
man beweist Gottes Dasein durch Anbetung nicht durch Beweise. »
Vielmehr: Gott selbst beweist sich darin, daf} er uns in die Situation
der Verantwortlichkeit stellt, daf} er von uns Verantwortung statt Spiel
fordert. In dieser Existenzverinderung, nicht in einer theoretischen
Reflexion geschieht es, dafl wir von Gott zu wissen bekommen.

Aber auch dariiber sollen wir nicht philosophisch reflektieren, sondern
in der Verantwortlichkeit sollen wir existierend stehen. Was geschieht
dann? Wer es darin aushilt, wer nicht das Sollen der Verantwortlich-
keit mit einer biirgerlichen Moral verwechselt, wer also gesonnen ist,
die Verantwortlichkeit auf sich zu nehmen und nicht einen bloflen
modus vivendi mit der Gesellschaft zu finden, wer sich von der Psycho-
logie der Masse freimacht und darum als ein wahrhaft Einzelner vor
Gott lebt, wer es so mit seiner Schuldigkeit ernst nimmt, der wird die
Erfahrung machen, dafl diese Schuldigkeit immer zugleich Schuld
heifit. Er bleibt schuldig, was er schuldig ist. Das ist der letzte Punkt,
den die verinnerlichende Besinnung erreicht.

Aber hier endet deswegen nicht die Arbeit des Existenzphilosophen.
Im Gegenteil: nun beginnt erst das, worum es ihm eigentlich geht,
hervorzutreten. Denn er kennt ein Personsein, das nicht auf das ge-
griindet ist, was der Mensch durch Selbstbesinnung erreichen kann,
sondern auf ein Faktum, das seine Existenz ganz neu qualifiziert: die
Offenbarung und den Glauben. Nicht als Philosoph kann er von diesem
Faktum wissen. Denn es gehért zu diesem Faktum, daBl man nur als
Glaubender weifl, was es ist, gerade wie man nur als Sehender weiB3,
was Licht ist. Wohl aber kann er, der als Glaubender um dieses Faktum



94 Emil Brunner

weil}, als Philosoph der Existenz untersuchen, wie sich das Existieren
im Glauben zur isthetischen, ethischen und allgemein religiésen Existenz
verhilt. Kierkegaard ist der erste, der diese Frage gestellt und zu be-
antworten versucht hat. Aber auch diese Frage stellt er nicht in philo-
sophischer, sondern in praktischer Absicht.

In seiner tiefsinnigsten und auch der Komposition nach vollendetsten
Schrift, Krankheit zum Tode, kniipft er als christlicher Philosoph
dort an, wo er als Philosoph des allgemein menschlichen Bewuftseins
aufgehort hat: beim Begriff der Schuld. Vom Glauben aus wird aus
der Erkenntnis der Schuld die Erkenntnis der Siinde. Was dieses, in
so viel Geschwitz und Miflverstindnis verknduelte Problem, das im
Begriff Siinde steckt, als Existenzproblem bedeute, das ist der Gegen-
stand dieses Meisterwerkes. Als Philosoph und Psychologe tut er das —
nicht als Theologe —, d. h. er beruft sich nicht auf irgendeine Autoritit,
sondern ausgehend von dieser im Glauben gewonnenen Erkenntnis
schreitet er den ganzen Bereich menschlicher Wirklichkeit noch einmal
ab. Wie ein unheimlicher Scheinwerfer in nichtlicher Finsternis die
ganze Landschaft mit seinem grellen Licht absucht und gleichzeitig
die Gegenstinde sichtbar und die Nacht fiihlbar macht, so wirft von
Kierkegaards Meisterhand gebraucht dieser Begriff sein erschreckendes
Licht iiber den ganzen Umkreis menschlicher Existenzwirklichkeit,
ziindet in seine verborgenen Winkel, lifit sehen, was man sonst nur
dunkel fiihlte, und laft fiithlen, was man sonst nicht ahnte. Was er als
Titel iiber eine spitere Schrift setzte: Zur Selbstpriifung der Gegenwart
empfohlen, das hitte er mit demselben Recht iiber dieses kleine Buch
schreiben diirfen. Priifet selbst, ob es sich nicht so verhilt, wie ich es
euch kraft dieses Lichtes zeigen kann.

Kierkegaard verhehlt es seinen Lesern nicht, woher ithm dies Licht
kommt. Von Siinde sprechen kann er nur, weil er als Glaubender von
Offenbarung weifl. Auch diesem Wort will er sein volles Gewicht
zuriickgeben, das thm in der idealistischen Verdiinnung abhanden ge-
kommen war. Er meint mit Offenbarung nicht etwas, was dem Men-
schen als geistigem Wesen zukommt, nicht etwas der genialen Inspiration
Verwandtes, sondern schlecht und recht jenes Faktum, das allein so
heiflen kann: das Ewige als ein zeitlich Gewordenes, das Wort als
Fleischgewordenes, Jesus Christus. Das auszusprechen, ist die Aufgabe
seiner letzten grofleren Schrift Einiibung im Christentum. Thr Inhalt ist
das Paradox des Gottmenschen. Mit dieser Schrift aber hat die Spiral-
bewegung seines Denkens und seiner Schriftstellerei den innersten



Die Botschaft Séren Kierkegaards 95

Punkt erreicht, dem sie, von auflen herkommend, folgerichtig zugestrebt
1st. Diese Schrift steht darum auf der Schwelle zwischen der Reflexion
der Existenzphilosophie und der prophetischen Verkiindigung. Mit
thr bricht die schriftstellerische oder philosophische Wirksamkeit
Kierkegaards ab, und es tritt jene Atempause von drei Jahren ein,
wihrend deren er sich sammelte, um zum entscheidenden Schlag
auszuholen. Die letzten Schriften deuteten aber bereits dem Kundigen
an, auf wessen Haupt dieser Schlag niedergehen sollte: nicht dem
dsthetischen Publikum, nicht der zuschauerischen Philosophie, sondern
der Kirche und ihrer Theologie war er zugedacht. Das war die neue
Wendung. Denn bisher hatte er fiir die Kirche gegen ihre Feinde
gefochten, mit den Waffen, durch die jener Feind einzig zu verwunden
war: mit seinen eigenen. Woher nun die plétzliche Wendung gegen die
Kirche und christliche Theologie?

Aus keinem anderen Grund als dem, dafl Kierkegaard an seinem
Satz unbeirrbar festhielt: die Subjektivitat ist die Wahrheit. Aus dem-
selben Grund, kraft derselben Wahrheit, durch die er den Asthetizismus
und die Hegelsche Philosophie bekimpft, wendet er sich nun gegen die
Kirche und Theologie seiner Zeit. Diese Kirchlichkeit und diese
Orthodoxie ist eine Flucht aus der Subjektivitit in die Objektivitit.
Es ist seine Existenzphilosophie, die es thm erméglicht, den gréfiten
Betrug, den es geben kann, aufzudecken: die objektive Verfliichtigung
der Glaubensexistenz. Die Existenzphilosophie hatte thm gezeigt: wahr-
haft menschliche Existenz ist erstens Sein in Leidenschaft und zweitens
Sein in Entscheidung. Seine christliche Existenzphilosophie hatte ihm
bewiesen, dafl erst und einzig der christliche Glaube dem Postulat
einer solchen Existenz entspreche. Aber an dieser Erkenntnis erwies
sich das, was sich zu seiner Zeit in Kirche und Theologie Christentum
nannte, als ein durch héchste duflere Ahnlichkeit desto gefihrlicheres
Faksimile des wirklichen christlichen Glaubens.

Leidenschaft, so sagten wir vorhin, ist das spezifisch Menschliche,
denn es ist die Spannung, die aus dem Zusammenhalten von Existieren
in der Zeitwirklichkeit und Existieren im Ewigen resultiert. In Leiden-
schaft, also in menschlicher Wirklichkeit lebt nur der, der, ohne seiner
Zeitlichkeit und ihrem Widerspruch zum Ewigen zu entflichen, sich
ganz in die Ewigkeit hineingestellt weifl. Das aber ist der christliche
Glaube als die Existenz dessen, der sich als im Widerspruch zu Gott
weif} und doch durch das Wort der Gnade hineingestellt in die Ewigkeit
Jenseits alles Widerspruchs. Der Glaube also, der den Rechtsgrund



96 Emil Brunner

seiner Existenz nicht in der Tiefe des Ich selbst sucht, sondern der
ithn im Zeit gewordenen Ewigen, im Geschehnis der géottlichen Zu-
wendung gefunden hat, der christliche Glaube. Das Paradox des Gott-
menschen ist der géttliche Akt, durch den der Glaube als Verharren in
jenem Widerspruch und doch Besitz der Losung des Widerspruchs —
als das was Luther «die getroste Verzweiflung » heifit, méglich wird.
Am Paradox entziindet sich also jene Existenzform, in der allein der
Gegensatz der Zeitlichkeit und Ewigkeit im Sein ausgehalten wird und
der darum héchste Leidenschaft sein mufi: der Glaube. Er ist die
Klammer, der den ewigen heiligen Gott und den siindigen zeitlichen
Menschen zusammenhilt und beides sich nicht idsthetisch-phantastisch
verfliichtigen lafit. Im Vergleich mit dem Glauben erscheint darum
jede andere Existenzform als harmlose Ungebrochenheit. Man méchte
sagen als Naivitdt, wenn nicht diese Naivitit durch eine Flucht vor
sich selbst zustandekime. Nichtglauben kann man also nur um den
Preis, daf} man vor seiner eigenen Wirklichkeit flicht, sei es in den
Zynismus oder in die Phantastik, also um den Preis der Einbufle wahr-
haft personlicher Existenz.

Aber auch der zweite Grundsatz bewihrt sich: Personhafte Existenz
ist Sein in der Entscheidung. Der Mystiker oder Idealist, der Gott auf
dem Grunde seiner eigenen Seele findet, der also schon in Gott ist,
kann weder glauben noch sich entscheiden. Er braucht nicht zu glauben,
denn er hat ja das Géttliche in sich selbst. Ex kann nicht glauben, denn
Clauben gibt es nur dort, wo man nicht drinnen, sondern drauflen ist
und hineinkommt erst durch das Wagnis, vom eigenen Ufer auf das
jenseitige hiniiberzuspringen. Wo die Verbindung zwischen Gott und
Mensch nicht eine vorhandene, sondern eine durch einen Akt ge-
schehende ist, und zwar einen Akt von beiden Seiten: einen Akt Gottes,
der den von thm Getrennten zu sich ruft, und einen Akt des Menschen,
der diesem Ruf Gehorsam leistet und es auf ihn hin wagt. Eben dieser
Sprung des Glaubens aber ist auch die Entscheidung. Ich brauche
mich nicht zu etwas zu entscheiden, was ich schon bin. Ich kann mich nur
entscheiden, indem ich den Sprung tue. Das letzte Wort der Mystik
und des Idealismus heifit: Anschauung des tiefsten Seinsgrundes,
Wissen um mein innerstes Sein, eben darum niemals Entscheidung.
Die Entscheidung ist identisch mit dem Wagnis des Glaubens. Um-
gekehrt muf} sich aber auch die Echtheit des Glaubens, im Unterschied
zu einer bloflen Theorie, darin beweisen, dafl er Wagnis und Tat ist.

Der Glaube ist die Subjektivitit, die die Wahrheit ist, die aber gerade



Die Botschaft S6ren Kierkegaards 97

darin besteht, zu wissen, dafl meine eigene Subjektivitit die Unwahr-
heit ist. Daraus wird nun ein Letztes bei Kierkegaard verstindlich: was
er mit der indirekten und direkten Mitteilung meint, und von da aus
sein Kampf gegen Kirche und Orthodoxie. Der Glaube kann als das
Subjektivste nicht objektiviert werden. Damit ist nicht gemeint, er
kénne nicht ausgesprochen werden. Die Sprachlosigkeit gehort zur
Mystik; die Mystik entsteht im Schweigen und sucht das Schweigen.
Der Glaube entsteht durch das Wort und will sich im Wort bezeugen.
Mit der falschen Objektivierung ist vielmehr eine falsche Direktheit
der Mitteilung gemeint, die dieSubjektivitit des Glaubens aufler Spiel lafit.

Kierkegaard stellt den Satz auf: je mehr Geist, desto mehr indirekte,
desto weniger direkte Mitteilung. Ein dufleres brutales Faktum kann
ich direkt mitteilen, eine geistige Wahrheit nicht. Das hat Sokrates
gewuflt, als er sich, den Lehrer, als Hebamme der Erkenntnis des
Schiilers bezeichnete. Der echte Lehrer teilt nicht mit — denn alle
direkte Mitteilung gleicht dem Eingieflen durch den Niirnberger
Trichter, sie nimmt die Subjektivitit nicht in Anspruch. Der echte
Lehrer hilft zum Selbsterkennen. Aber - darin tut Kierkegaard abermals
einen Schritt in unbekanntes Land : auch die Sokratik ist noch zu direkt,
um wirklich geistige Existenz zu schaffen. Denn hier ist das Erkennen
ein Finden der Wahrheit in sich selbst und aus sich selbst. Dadurch
weif} sich das Subjekt als der Besitzer der wenn auch latenten Wahrheit ;
es 1st darum wesentlich beruhigt, nicht in Spannung. Denn es hat die
Wahrheit. In wirklicher Spannung ist es erst, wo es sie nicht hat, sondern
bekommt, und doch nicht in direkter Mitteilung bekommt : im Paradox,
oder, was dasselbe heifit: in der Form des Inkognito. Darum ist der
Gegenstand des Glaubens das Paradox, das Inkognito des ewigen Gottes
in der Zeitlichkeit eines Menschenlebens, Christus. Darum ist aber auch
die Form der Mitteilung nicht eine direkte Lehre, sondern eine solche
Verkiindigung, die die ganze Verinnerlichung des Glaubens, die ganze
Leidenschaft und Entscheidungskraft des Glaubens herausfordert und
das Ich im persénlichen Zentrum trifft. Es gibt darum eines niemals:
Glaube in der Massenform. Es mag wohl Massenglaubigkeit als eine
Erscheinung der Massenpsychologie geben. Aber niemals Massen-
glauben. Um ein Glaubender zu sein, muf} man in absoluter Einsamkeit
vor Gott stehen, als der Einzelne. « Religios betrachtet gibt es kein
Publikum sondern nur Einzelne.» « Und weshalb mache ich nun so
viel Wesens aus der Kategorie der Einzelheit? Ja ganz einfach, durch
sie und mit ihr steht die Sache des Christentums.»



98 Emil Brunner

Damit will Kierkegaard in keiner Weise etwa die Giiltigkeit der
christlichen Idee der Kirche leugnen. Im Gegenteil: « Gerade das ist
Kirche, die Gemeinschaft, die aus qualitativ Einzelnen, d. h. aus solchen,
die in personlicher Verantwortung vor Gott stehen, besteht.» Aber
diese darf eben darum um keinen Preis mit Menge oder Masse, mit
Kirchenpublikum verwechselt werden. Kirche in seinem Sinn ist die
Gemeinschaft derer, die aufgehért haben, Masse zu sein, weil sie Einzelne
geworden sind.

An all diesen Kriterien gemessen aber erwies sich das Christentum,
das er vorfand, als eine ungeheuerliche Verfilschung. Es gibt ja nichts
Billigeres als die intellektuelle Aneignung einer paradoxen Lehre da-
durch, dafl man einfach den Verstand still stellt. Ist schon diese Narkoti-
sierung des Denkorgans von grofiter Schiadlichkeit fiir die Existenz,
so noch viel mehr die durch die Narkotisierung des Lebenszentrums
entstehende Beruhigung. Das ist die Orthodoxie, oder das orthodoxe
MiBverstindnis des Christentums, jene Gliaubigkeit, die den rechten
Glauben besitzt wie eine Versicherungspolice fiir Zeit und Ewigkeit,
die dort, wo die hichste Spannung der Leidenschaft und Aktualitit der
Entscheidung sein sollte, einen Zustand behibigster Ruhe und Selbst-
zufriedenheit hat. Das Faksimile hat das Original ersetzt, und natiirlich:
es ist unendlich billiger als das Original und kommt darum in un-
begrenzter Massenhaftigkeit vor. Der Glaube als Massenerscheinung,
statt als die Entscheidung des Einzelnen.

Gegen diese Inflation der geistigen Valuta, die jeden zum geistigen
Millionér, in Wirklichkeit aber bettelarm macht, ist Kierkegaard auf-
gestanden. Auf den Kampf gegen diese Falschmiinzerei ist seine
Schriftstellerwirksamkeit eine einzige lange Vorbereitung. In diesen
Kampf hat er seine ganze Seele und auch sein Leben geworfen.

Die Einiibung, die letzte pseudonyme Schrift, d. h. die letzte Schrift
des Philosophen Kierkegaard, die aber bereits an der Schwelle der
christlichen prophetischen Verkiindigung stand, war verdffentlicht. Nun
lieB er jene Pause eintreten und wartete. Er wartete auf die Antwort
des offiziellen Hauptes seiner Kirche, des hochverehrten, auch von
thm pietitvoll geliebten Bischofs Mynster. Er wollte von thm nur eins:
das Zugestindnis, daf} er und seine Kirche nicht im strengen, vollen,
sondern nur in einem abgeschwichten Sinn Christen seien. War dies
der Erfolg seiner Schriftstellerei, so wollte er zufrieden sein, dann blieb
das Ideal, dann blieb die Wahrheit unverletzt, dann wollte er sich
selbst mit der Kirche solidarisch erkliren in der Schuld, und nicht



Die Botschaft Séren Kierkegaards 99

gegen sie auftreten. Aber diese Antwort kam nicht. Bischof Mynster
starb. Sein Nachfolger Martensen, eine glinzende Theologengestalt,
feierte ihn als einen in der Kette der wahrhaften Zeugen der Kirche.
Kierkegaard hatte gewartet bis die Wahl Martensens zum Bischof
vorbeil war; er wollte seinen Aufstieg nicht hindern. Aber dann brach
der drei Jahre zuriickgehaltene Strom der Empérung im wilden Schufl
der Anklage hervor. Zuerst in der Tageszeitung Vaterland. Kopen-
hagen, das ganze kirchliche Land schrie auf iiber diesen unerhorten
Angriff und fiel wiitend iiber den Stérer der kirchlichen Ruhe her. Er
besiegte aufkeimende Mirtyrersucht, aber er wuBte, daf} er das Opfer
dieses Kampfes sein werde. Schlag auf Schlag fielen nun seine Hiebe
gegen die satte, sichere Kirchlichkeit, gegen das bequeme selbstsichere
Pfaffentum, gegen die ganze Verbiirgerlichung jenes Glaubens, der doch
gerade den absoluten Gegensatz gegen alle gesicherte Existenz darstellt.
Immer maBloser wurden seine Ausfille in der kurzen Pamphletenfolge
Der Augenblick. Seine Stimme iiberschlug sich, wurde hiflich und heiser
wie die eines revolutioniren Straflenagitators.

Nach einem Kampfjahr brach er ohnmichtig und véllig erschopft
auf der Strafle zusammen. Das kleine viterliche Vermégen, das thm
diese zwolfjahrige Schriftstellerexistenz erméglicht hatte, war aufge-
braucht bis auf einen kleinen Rest, der fiir die Kosten einer Beerdigung
eben hinreichte. Die letzten Tage im Krankenhaus waren vollkommen
ruhig. Der Sturm in seinem Herzen hatte ausgetobt, aber er wollte
nichts von dem Gesagten zuriickgenommen haben. Er war sich bewufit,
nicht aus Hochmut, sondern aus Liebe so scharf geurteilt und an-
gegriffen zu haben. Er starb in tiefster Einsamkeit, er, der gewiinscht
hatte, daf} sein Grab nur die Inschrift trage: Jener FEinzelne.

Er ist tot. Aber die zwei Worte dieser Grabinschrift, die seine ganze
Botschaft enthalten, stellen jeden, der voriibergeht, vor die Frage: Bist
du ein Einzelner, in diesem Sinn, wie vor Kierkegaard nie einer das
Wort gebraucht hat? Diese Frage und den in ihr liegenden Verdacht
kénnen wir nicht wegschaffen. Sie liegt iiber Ihnen, dem Publikum,
sie liegt iiber mir dem theologischen Lehrer. Sie wegschaffen, hiefle
Kierkegaards Werk ins Harmlose umdeuten. So mége sie auf uns
liegen bleiben, zum Zeugnis fiir die Wahrheit seiner Botschaft.



	Die Botschaft Sören Kierkegaards

