
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 2

Rubrik: Anmerkungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


81

Anmerkungen

von Max Rychner

DIVAGATION
Nie war die Freiheit des Denkens und der Äußerung so weit begrenzt

wie heute, da sie uns schlechthin unbegrenzt erscheint, wenigstens in
Deutschland und Frankreich, den beiden Laboratorien des europäischen
Geistes, wo am intensivsten und kühnsten experimentiert wird. Keine
Konvention ist mehr stark genug, den Geist zu hemmen oder zu
binden, im Gegenteil, jede scheint ganz eigentlich dazusein, um alle
möglichen kritischen Einwände und Angriffe nicht allein auf sich zu locken,
sondern durch ihr bloßes Dasein mitzuproduzieren. Es gibt heute eine
intellektuelle Gesinnung, die in jedem historischen oder überlieferten
Gedanken das Vorurteil, den bedingenden unfreien Denkzwang wittert
und aufzudecken unternimmt. Aber die Verabsolutierung des
Kritizismus von 1930 bedeutet eine raffinierte Naivität. Es gibt in der Gegenwart

eine Tendenz, die nihilistischen Charakter hat, die aber trotzdem

nicht das Nichts als einen gültigen Endzustand anstrebt, sondern
die Ebene der unendlichen Möglichkeiten wiederherstellen will; das

Nichts ist dem europäischen Menschen nicht anders denkbar denn als

Urgrund unendlicher Möglichkeiten von Schöpfung. Die Schaffung
der Welt ist eine « Schöpfung aus dem Nichts ». Der Europäer
bezieht sich und sein Tun in den Werdeprozeß der Welt ein, er
rechtfertigt sein Dasein durch die Tat, ja er beweist sich seine Existenz
durch den (geistigen) Akt. Er will, daß etwas aus dem Nichts sich

erhebe, er will aber auch, daß gewisse Dinge wieder « ins Nichts
zurücksinken ». Die Vernichtung spielt im Kulturprozeß eine
unabsehbare Rolle, nicht der sinnlose Vandalismus, sondern die

Zerstörungen des Geistes im Namen seiner selbstgesetzten Freiheit.
Herostrat hat die Menschheit mit tiefer Richtigkeit eingeschätzt, als

er seine dauernde Weltberühmtheit auf eine ungeheuerliche Zerstörung
des Dianatempels gründete ; er hat ein Heiligtum vernichtet, aber seinen

Namen vor dem Untergang gerettet; er hat den Zorn der Götter und
Menschen herausgefordert, um durch den Vernichtungsakt der eigenen

Vernichtung zu entgehen. Sein Tun hat sinnbildliche Bedeutung

gewonnen, sein Name bezeichnet einen menschlichen Typus, denn der



82 Anmerkung en

Hauptakzent liegt uns nicht mehr auf dem Motiv der Tat, der vermessenen
Ruhmgier, als auf der Tat selber. Sie ist mehrdeutig. Mag ihr kein
überindividuelles Prinzip unterliegen, so ist Ruhmsucht darin geistig
betont, als sie die Errettung des Menschen aus dem Zeitlichen ins
Zeitlose anstrebt. « Uns zu verewigen sind wir ja da. » Die Brandlegung

in Ephesus hat in der Geschichte eine geistig-sittlich
begründete Wiederholung gefunden, als die Fackeln des Ecrasez l'infâme!
in das Heiligtum der Christlichen Kirche geschleudert wurden. Deren
Macht sollte ihr geraubt werden, als drohende Gegengründung wurde
der « Temple de la Raison » entworfen, der so ewig und von dieser

Welt sein sollte wie die Vernunft selber. Der Krieg gegen Dogmen
wurde zum Vater einer Menge von neuen Dogmen, die mit dem

Anspruch auftraten, mit der Vernunft selber gesetzt zu sein, und
die in Glaubensgewißheiten rückverwandelt werden sollten. Neben
der Aufklärung, dem Materialismus, dem Sozialismus kam als einziger
übervernünftiger, « mystischer » Glaubenswert hinzu der kulturelle
Nationalismus. Der Gültigkeitsanspruch aller dieser Systeme oder
« Ideologien >' ist heute gewaltig eingeschränkt und durch die Kritik
relativiert worden. Das Tempo geistiger Schöpfung und Uberwindung
des Geschaffenen ist seit zweihundert Jahren immer rascher geworden:
Systole und Diastole des Geistes.

Es gibt nichts, wogegen auf geistiger Ebene nicht angekämpft würde;
der Mensch läßt nichts sterben, er tötet es, aber im Namen des

Schöpfungsprinzips. Auch Caliban sogar tritt heute im Namen dieses Prinzips
auf.

Blickt man in die Literatur der Gegenwart, so wird einem deutlich,
daß jede Konvention erstorben ist, d. h. jede allgemeine, gültige
Ordnung, die dem Menschen sein Maß gibt. Alles ist erlaubt an Blasphemie

gegen überlieferte geglaubte und gewußte Werte. Am augenfälligsten
wird der Zustand, wenn man etwa vergleicht, aus welchen Gebundenheiten
die klassische französische Tragödie erwuchs. Die religiösen, gesellschaftlichen,

ethischen Konventionen waren ein festes und verbindliches
Ordnungsgefüge, an dem sich das Maß des Menschen bestimmen
ließ. Heute ist das nicht möglich, und doch wächst die Sehnsucht
nach einer alle bisherigen Ordnungen übergreifenden Bindung. Bewußt
geschaffen werden kann sie nicht, aber alle Erkenntnis ist für ihr
Zustandekommen dennoch notwendig. Der Geist kann nichts auslassen,

es ist ihm nicht gegeben, auch nur einen der Wege, die ihm nach seinem

Gesetz auferlegt sind, abzukürzen oder zu meiden. Historia non facit



Anmerkungen 83

saltus. Auch seine Beschränkung muß er willig auf sich nehmen, sein
schwerstes Kreuz.

Jede Zeit ist eine Übergangszeit; unsere Epoche, da alles frei gegeben
erscheint, müßte glücklicher sein, wenn sie mit ihrer Art von Freiheit
etwas dem Menschen fundamental Wichtiges erreicht hätte. Nietzsches
Wort, ihm scheine unwesentlich, wovon, wesentlich nur, wozu einer frei
sei, läßt sich heute aufs Allgemeine anwenden; d. h. aber zu welchem
Dienst frei, zu welcher Tat, zu welcher Freiheitseindämmung, vom
Standpunkt reiner Betrachtung aus! Zu welchem Opfer an schwebenden

Möglichkeiten, um die Kraft zu finden, eine davon, die höchste

zu erfüllen! Unsere erreichte Freiheit ist in Gefahr, zu bloßer
Schrankenlosigkeit zu verflachen, wenn sie nicht aus sich heraus ein

großes Gesetz (oder ein Ideal, eine Idee, ein Wertmaß) gebiert.^


	Anmerkungen

