
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 1

Artikel: Der platonische Film

Autor: Hirsch, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


63

Der platonische Film

Von Leo Hirsch

Zum Sehen geboren,
zum Schauen bestellt,

So seh ich in allen
die ewige Zier,
und wie mir's gefallen,
gefall' ich auch mir.

Goethe.

Vor etwa dreißig Jahren versuchten in Amerika einige Leute, den

Film zu erfinden. Sie hatten erkannt, daß der - noch nicht erfundene -
Film darin besteht, Bewegung entsprechend bewegt aufzunehmen, und
sie probierten es, indem sie einen gehenden Menschen in den fünfzig
Phasen seiner Schritte mit fünfzig nebeneinander aufgestellten
photographischen Apparaten photographierten.

Dieser Versuch, so kindisch wie phänomenal bedeutend, brachte
natürlich nicht die Erfindung des « Films ». Er beweist allerdings, daß

der Film als Idee schon vorhanden war, ehe man ihn vermittels Celluloids

herstellen konnte.
Vor etwa zwanzig Jahren wurde in einer kleinen Stadt in Spanien

eine Woche lang ein Asta Nielsen-Film von einem Wanderkino vorgeführt.

Ein Zuschauer fiel dadurch auf, daß er an allen sechs Tagen der
Woche jede Vorstellung besuchte. Der Beharrliche ruhte auch am
siebenten Tage nicht, zog während einer Großaufnahme Asta Nielsens

plötzlich den Revolver und erschoß das Bild der Schauspielerin.
Diese spontane Reaktion, so kindisch wie phänomenal bedeutend, ist

natürlich nicht typisch für die Gemeinwirkung « des » Films. Sie zeigt

allerdings die Wirkungsmöglichkeit filmischer Darstellung und die

Realität angeblich irrealer Vorgänge.

Vor etwa zehn Jahren schrieb Carl Mayer den Caligari, drehte

Chaplin Ein Hundeleben, Ernst Lubitsch die Madame Dubarry, in
Leningrad begann man Polihuschka. Deutsche und französische Maler
gingen mit dem abstrakten Film schwanger, seriöse Literaten schärften
ihre Lanzen, als wollten sie sie für den Film brechen.

Heute sind diese Lanzen zwar stumpf, aber noch ungebrochen. Das

Eintreten für den Film ist modern, einträglich unçl gewöhnlich'geworden,



64 Leo Hirsch

die Bücher und sonstigen Schreibereien über Filmisches sind meist
sehr illustriert, Bilderbücher ohne Worte, oberflächlich. Der Tonfilm
beginnt in allen ehedem angeblich so filmmärtyrerischen Hirnen sein

lautes Regiment, künstlerisch noch ein infantiler Nichtsnutz, wie es

der Spielfilm bei uns fast schon wieder zu werden scheint.
Heute...
Von der Wucht der Zerstörungen in diesen Jahren und vom Tempo

erfinderischen Aufbaus durchschüttert, durch Krieg und Inflation in
der Lebenshaltung schwankend geworden, vom Umlauf des Ameri-
kanismus betört und durch den Bankrott des praktischen Marxismus,
Zionismus und Swarajismus verwirrt, im Mangel an Religion,
Philosophie, an hinreißendem Aberglauben: machen wir uns auf, die
spärlichen Realitäten unseres fragwürdigen Daseins von den Schlachtfeldern

unserer Skepsis aufzulesen und den Sinn für sie - das ist: für
uns - aus ihnen - das ist: aus uns - zu erraten.

Da wir immer auf halbem Wege innehalten, nicht mehr weiter
können, abbiegen und, um uns vor den letzten Dingen zu schützen,
schließlich das Mittel zum Ziele machen, haben wir die Realität selbst

und als Prinzip auf unser Banner geschrieben. Mit der Vehemenz der

Angst klammern wir uns - nicht an alles Greifbare, sondern - an die

Tatsache, daß es greifbar sei. Wir erklären verschüchtert das Primitive
für allein seligmachend, zumal wir das Komplizierte nicht mehr
verstehen.

Wir begnügen uns in der Philosophie mit Empirik und leiten unser
Erschauen des Wesens und des Sinnes allein aus der Berechnung der
Wesen und Dinge ab, anstatt aus dem Erschauern vor der Wesen- wie

Dinglosigkeit des sogenannt Tatsächlichen. Wir vergraben uns gegenüber

den Künsten in das rein Stoffliche und Handwerkliche und lassen

uns bei den Techniken durch maschinelle Präzision und äußere

Monumentalität, auch Tempo, blenden, um nicht erwachend konstatieren zu

müssen, wie gar nicht absolut der Wert und die Bedeutung des Motors,
des Telephons, des Trustsystems sind.

Unser Zwiespalt: uns ist die Einheit zwischen Denken und Tun oder
Geschehenlassen, zwischen Geist- und Naturwelt, Wort und Sinn
abhanden gekommen. (Wir schreiben Verse und lesen Prosa. Wir lesen

Goethe und leben à la Edschmid. Wir bewundern Michelangelo und
ziehen ins Wochenendhaus. Wir träumen Napoleon, genießen ihn im Emil
Ludwig-Filter verdünnt und heißen Pazifisten. Kleine Buddhas be-

utzen wir als Aschbecher und spionieren uns, den Freud in der



Der platonische Film 65

Westentasche, durch die Liebe dem Katzenjammer Vanderveldes zu,
um in Gott zu entschlafen.)

Mitten in dieser Welt gibt es paradoxerweise den Film, und wir sind

es, die ihn schufen und schaffen werden, sehen und spüren.

*

Es ist vorauszusetzen, daß der Film eine Kunst sei, und es scheint
darin vereint, was sich in unserem Erleben bekämpft : Geist und Automat,

Gefühl und Maschine. Spricht man der Kunst, also jeder Kunst,
die Ewigkeit zu, so sollte man beim Film stutzig werden; die Technik
des Films, die Kinematographie, ist erst vor dreißig Jahren erfunden
worden. Künste aber sind ewig, und ohne Musik, Malerei, Dichtung,
Philosophie, Religion war jede menschliche Gemeinschaft von
vornherein undenkbar. Demnach müßte der Film verurteilt sein, niemals
eine Kunst zu werden. Und dennoch ist er, gegen solchen Verstand,
meinem Gefühle nach eine Kunst.

Bedenkenswert ist, daß die Kinematographie gleichzeitig in
verschiedenen Ländern und von verschiedenen Menschen erfunden wurde,
die fast ohne Zusammenhang miteinander waren. Vielleicht ist daraus

zu folgern, daß der Grund, Sinn und Anlaß, die Kinematographie zu
erfinden, immer, weil überall, nämlich in mehreren Zentren der Welt
war.

Von anderen Techniken kann man, nicht ohne Beweismöglichkeit,
sagen, sie seien zufällig erfunden worden; die Kinematographie war ein

ganz bestimmtes Ziel, auf das viele Menschen gleichzeitig und überaus
bewußt losgingen. Sie gingen auf dies Ziel so los, wie man einen Krieg
beginnt, um eine bestimmte Stadt, einen Hafen, eine Straße zu erobern,
und es ist ergreifend, heute zu hören, wie sie damals zähe die fünfzig
Apparate nebeneinander aufstellten, bloß um eine Bewegung in fünfzig
aufeinanderfolgenden Phasen auf fünfzig voneinander unabhängigen
Bildern festzuhalten, weil sie den Kniff, fünfzig aufnahmefähige Platten
in einen Apparat zu stecken, noch nicht heraus hatten.

Die Photographie wurde mit einigem Geschick ausgeübt, man suchte
sie zu vollenden und erfand die Kinematographie. Vorher hatte es die
Malerei und die Plastik gegeben; genügte das nicht? fragten damals
Maler und Plastiker. Man kann nicht sagen, Film, Photographie,
selbst in denkbarster technischer Vollkommenheit, wären auf Erden,
die Malerei und Plastik abzulösen oder naturalistisch zu vollenden.
Eine Kunst so hoch ins Zweckmäßige oder doch ins menschlich Be-



66 Leo Hirsch

greifbare stellen, hieße ihren Sinn erniedrigen. Immerhin aber ist
bedenkenswert, daß die Photographie, also die eine Grundtechnik des

Films, in einer Zeit aufkam, in der eine bis dahin doch nahezu starre
Tradition sich von unten her revolutionierte.

Der erste Effekt dieser Revolution, die nicht nur in der Malerei,
sondern gleichermaßen, wenn nicht viel leidenschaftlicher, in allen

Kunst-, Anschauungs- und Lebensformen die Welt erschütterte, war
in der Malerei und Plastik der Impressionismus, der Verismus von
Verdi und Wagner an in der Musik, der Realismus in der Literatur,
die Entwicklungslehre in den Naturwissenschaften, in der Theologie
und der empirischen Philosophie, der Skeptizismus in der Metaphysik.
Damit soll angedeutet sein, daß die gleiche geistige Strömung Darwin
und Nietzsche, Dostojewsky und Zola, Gustav Mahler und den Elektromotor,

die Settlementsbewegung und van Gogh, den Sozialismus und
den Film ans Licht spülte. Damit soll gesagt sein, daß der Film weder
eine zufällige, noch eine willkürliche Erfindung ist, sondern ein Phänomen,

ein Element, ein Stück Erde, ein Stück Welt, das entdeckt wurde,
wie Amerika und die Elektrizität entdeckt worden sind.

Sehen und Bewegung, auf diese Formel bringen wir die Bemühungen
der leibhaftigen Menschen um den leibhaftigen Menschen - diese nun
etwa hundert Jahre offenbaren Bemühungen! Sehen und Bewegung,«

nicht anders kann die Formel heißen, auf die wir den Film bringen
könnten. Halten wir dieses Paar Sehen und Bewegung als filmtypisch
fest und wagen wir noch einen Rückblick. Es gab noch im Mittelalter

einen, wie wir glauben müssen, unbezweifelten Gott. Dann wagten
einige Skeptiker, weil sie zugleich Mystiker waren, seine Unbedingtheit
in Frage zu stellen. Später versuchte man, das erschütterte
Glaubensfundament Gottes oder der Götter durch ein logisch konstruiertes
Verstandesfundament zu ersetzen. Die Minierer blieben am Werk,
ihr letzter Sieg war die Erklärung, die endgültige Erklärung von Gottes
Unsichtbarkeit, Unirdischkeit, Relativität. Während man den Wert
aller metaphysischen Objekte relativierte, im notwendigen Verfolg des

relativierten Grundbegriffs, während Mauthner etwa zur Grundzelle
allen geistigen Lebens die Sprache erhob und erniedrigte, nur um durch
sie die Relativität, das ist: die absolute Nichtigkeit jeder Metaphysik
zu entlarven, erstarkte die bewußte Gewalt der sinnlichen Erscheinungen,

kam der Film auf. Vergessen wir das nie: nahezu gleichzeitig^
mit dem Absterben der letzten Stützen des alten Gottes, der
Metaphysik, mit dem Bewußtsein der Lebensberechtigung selbst der Sprache



Der platonische Film 67

(Mauthner) geschah die Geburt, nämlich die Bewußtwerdung des

Films. Und gleichzeitig begann der Sport die Welt sich zu erobern,
und gleichzeitig begannen die letzten metaphysischen Gespenster ihre
tragikomische Agonie im « wissenschaftlichen » Okkultismus, in der
Psychoanalyse usw.

Während also die « ewigen » Dinge, die beständigen, stetig
unbewegten, in sich ruhenden, harmonischen Dinge sich aus dem Bewußtsein

der Menschheit zu verlieren begannen, setzte die Geburt des Films,
der Kunst des Sehens und der Bewegung, ein mit jenen Wehen. Löste
der Film die alten Götter, das Kino den gotischen Dom, die maurische

Synagoge und die Moschee Allahs ab? Ich meine, der Film ist eine'

Idee, ein Urelement des Geistes, so alt wie jeder Gott und vielleicht

gar ein alter Gott in einem neuen Haus. Der Film ist, zuerst und zuletzt,
eine Augensache, und ich glaube, er ist so alt wie unsere Augen. Der
Film, als Objekt, war immer in der Welt; man übersah ihn bloß, weil

man ihn vielleicht noch nicht zu erkennen brauchte.
Man hatte immer Augen, ihn zu sehen, aber die Augen waren noch

nicht schnellsichtig, waren sich vor allem ihrer selbst noch nicht bewußt

genug. Plötzlich wurden sich die Augen ihrer selbst bewußt. Dieser

Umschwung zur Bewußtheit muß im Inneren der Menschheit eine

ungeheure Erschütterung lawinenhaft ausgelöst haben, deren letzte
und größte Ausbrüche sich heute noch nicht zu Ende wirken konnten.

Sah die Menschheit schon den Film, ward sie sich bewußt, was « der »

Film sei? Unterscheiden wir «den» Film von den Filmen oder Films
(Häutchen), also von dem oder jenem Film, wie wir zwei Musiken
unterscheiden. Die eine Musik hat man in sich und man braucht für
sie weder Geige noch Klavier noch « Musiktalent » zu haben, noch

eigentlich Ohren, weil man diese Musik eben «innen » hat und hört;
die andere Musik umfaßt alle die Melodien und Kompositionen, für
die man Stimmen, Orchester und Noten braucht, die wir kennen,
vergaßen, hören werden. Also die eine Musik hat man in sich, im Kopf,
im Herzen, in der Seele, oder wie man diese fragliche Musikgegend da

innen sonst nennen will, und die andere Musik haben die anderen, die

Musiker, die Instrumente, nicht in sich, sondern außer sich, weil diese

Musik uns erst erhörbar wird, wenn sie aus sich heraus zu uns kommt.
Nicht weniger ahnen wir vom Film. Es gibt « den » Film für uns und

dann außer uns, die vielen Filme: « Was auch eine Art des Broterwerbs
ist, die dem Gesetz des Angebots und der Nachfrage, des Imports und



68 Leo Hirsch

Exports unterworfen ist, der Zollrevision und der Besteuerung. » Von
den Adern der Filme wird noch die Rede sein ; « den » Film hat man in
sich, genau dort, wo man die innere Musik hat. Und also hatte man den
inneren Film auch schon in sich, als man sich in Anbetracht des Turmbaus

zu Babel tausend Worte Unverständlich in die Hörer schrie.

« Der » Film, also nahezu eine menschliche Eigenschaft, als deren

Grundbedingungen wir Sehen und Bewegung weiterhin annehmen,
bleibt uns vor den vielen Filmen diskutabel und ist für unsere
Beobachtung natürlich auch unabhängig von Celluloid, Kamera,
Beleuchtung, Belichtung, Entwicklung, Kopie, Schnitt, Projektion,
Leinwand, Kino, unabhängig von Autor, Regisseur, Darsteller, Finanzier,
Verleih, Absatz, unabhängig selbst von der Sehkraft und Gewohnheit

unserer Augen. « Den » Film sieht in sich entweder auch der Blinde,
oder nicht einmal der Schärfstäugige.

Wir immerhin, aller nihilistischen Verzweiflung an real dergestalt
nicht faßbaren Erscheinungen zum Trotz, sehen, sehen, sehen «den »

Film; wir müßten anders unsere Augen überhaupt und für immer
schließen. Einfach erscheint er uns, als ein Lebenselement. Als der
Affenmensch sich im Urwald in rasender Eile, vom Baumast zum Mastbaum

der Kokospalme schwang, sah der Urwald, an dem er vorübersauste,

in seinen Augen wie ein Film aus, wenn jener Affenmensch
auch nicht wußte, daß man solches Sausensehen Film nennt. Einfach:
als Old Shatterhand an den Niagara-Falls stand und das Boot der
Huronen in den Abgrund sausen sah, was war dieser Anblick, wenn
nicht ein Film? (Und welch ein Film!) « Er stand am Ufer und vor ihm
rollte sein Schicksal» sichtbar (ein Film) ab. Man vergleiche: man
sitzt im Kino, und vor einem rollen die Bilder irgend eines, seines

Schicksals im Niagara-Tempo ab. Und, wir sind am Ausgangspunkt

unseres Rundlaufs, man zeichne in der Art eines Trickfilms Bilder an die
Wände der Untergrundbahntunnel, Bild um Bild als fortführende
Entwicklung aus dem vorigen Bilde und die Differenz der Entwicklung
von Bild zu Bild entsprechend der Bahngeschwindigkeit; der Effekt

wäre: man sähe im Vorüberfahren einen Film (eine Möglichkeit, auf
die unsere findigen Reklamehengste noch immer nicht gekommen sind).

Woraus hervorgeht, daß selbst die Bewegung, das eine Urwesen des

Filmischen, nicht an das Objekt gebunden ist. Ergo: wo Sehen und

Bewegung zusammen sich ereignen, ist Film.

*



Der platonische Film 69

Wo Sehen und Bewegung zusammen sich ereignen, ist Film; wo also

mehr als in den unzähligen Films, mit denen seit dreißig Jahren Milliarden

Augen gefüttert werden? Es ist selbstverständlich der gleiche
Unterschied zwischen dem Film in der Natur und dem Film im Kino
wie zwischen « dem » Film (als Element, Prinzip, dem naiven Zusammentreffen

von Sehen und Bewegung der filmischen Idee) und den Filmen
(die eine Ware, ein Fabrikationsprodukt, konglomeriert aus technischen
und sentimentalen Tricks, willkürliche Einzeltaten sind).

Nichts erscheint dem bewegt schauenden Geiste einfacher als « der »

Film, nichts schwieriger als die Films. Versucht man die Rückschau

auf alle die Films, die in dreißig Jahren in vielen Ländern gemacht
wurden, so hat man nichts als Namen, Worte, um sich ihrer Bilder zu
entsinnen. Das sind Namen von Schauspielern, Regisseuren, Autoren,
denen man die Gloriole seines Gedächtnisses gibt, ohne gleich zu
beachten, wie wenig der Schauspieler ohne den Regisseur, dieser ohne

den Autor hätte geben können und sie alle ohne den Finanzier, den

Beleuchter, den Vorführer, die Begleitmusik, das Material, den Operateur

usw.
Es gibt jetzt ungefähr 60,000 Kinos mit je 500 Plätzen in der Welt,

die täglich mindestens zwei Vorstellungen und jede Woche mindestens
einen neuen Film geben, und es sind jetzt etwa 15,000,000,000 Mark
in die Filmindustrie der Welt investiert. Man hat also ungefähr einen

Begriff davon, wieviel Films es geben mag. Doch nur der außerordentlichsten

Films und filmischen Einzeltaten sich zu erinnern, vermag man
nach strengster Prüfung, der unter den Tausenden kaum ein Dutzend
Darsteller standhält, das den Autoren und Regisseuren zum Trotz sich
hielt, kaum ein Dutzend Regisseure, das alles andere zum Filmischen
überwand, und kaum drei Autoren. Nicht darauf und nicht auf schöne,

gute Filme kommt es heute hier an, nicht auf das Glück, daß wir Schönheiten

und Bewegtheiten sichtbar haben wie Dolores del Rio, John
Barrymoore, Gloria Swanson, Emil Jannings, Colleen Moore, Werner
Krauß, Norma Talmadge und Adolphe Menjou.

Nicht von den Vollendungen von Gesichtern, Spielmöglichkeiten,
Eindrücken, sondern von den Keimen künftiger Filmkunst und von
deren Verhältnis zur Idee « des » Films ist die Rede, wenn wir in solchem

Zusammenhange alltäglich und sozusagen tatsächlich Vorhandenes

unter die species aeternitatis stellen. (Anstatt dies zu versuchen,
begnügen sich selbst angeblich ernstere Filmbesprecher wie Bagier mit
Vergleichen aus anderen Kulturgebieten und mit einer geschmacklich



70 Leo Hirsch

orientierten, oberflächlichen Einteilung in Kitsch und Kunst. Eugène
Sue schon und die beiden Dumas, Zola und Poe, Scholem Alejchem
und Dostojewsky schrieben « Film », nicht erst Kipling und Jack London.
Die Photographie wurde gefunden, man suchte ihre notwendige
Ergänzung im Festhalten des Sichtbaren in seiner Bewegung: Film. Man
fand schließlich die komplizierte Maschinerie, die es ermöglichte.
(Daß man nun noch weitersucht, experimentiert und findet, also die
Versuche um den plastischen, den Farben- und den Tonfilm, das

spielt heute und hier keine Rolle, zumal es vorerst auch als metaphysisch
deutbare Möglichkeit so wenig wie als künstlerische in Frage kommt.
Es handelt sich für uns beim Film nicht um technische Errungen^"
schaften, sondern um die Deutung der Lebensprinzipien Sehen und
Bewegung, die sich eine Kunstwelt schaffen, wenn nicht bereits schufen.)

Als die technische Möglichkeit, Filme zu machen, auf der Welt war,
versuchten es einige Tausend. Daß darunter nicht allein die bewegtesten,

sehendsten Geister waren, sagt nichts, und der Vorwurf gerade

um den Film als Kunst angeblich so bemühter Urteiler: der Unrat
aller Berufe erfülle die Filmwelt, ist sinnlos. Unter denen, die ohne
viel Worte versuchten, zum Film zu kommen, war von vornherein
ein Unterschied. Die einen Filmsucher gingen von der Theorie des

optischen Erfassens sichtlicher Bewegungen aus und glaubten ihren
Weg zu vereinfachen, indem sie die optischen Objekte in ihrer
primitivsten Gestalt aufsuchten. Die primitivste Figur alles optisch
Wahrnehmbaren ist Linie oder Kreis. Da Linien oder Kreise in solcher
Primitivität auf Erden nicht sichtbar sind oder doch so primitiv sichtbar
und abtrennbar von allem sonst Weltlichen nicht durch das Objektiv
erfaßbar, konstruierten die einen Filmsucher sich, auch im Hinblick
auf die Konstruiertheit der filmischen Maschinerie, ihre Kreise und

Linien, bewegten sie gegeneinander und hielten sie in der Kamera fest.
Diese Arbeit des « absoluten » Films ist als eine Vorstudie zu be-

trachten, eine Studie vor dem Film vielleicht der Zukunft; ihre einzigen,
keineswegs zu unterschätzenden bisherigen Ergebnisse von künstlerischer,

jedenfalls filmischer Bedeutung sind die Zeichentrickfilme
(Felix der Kater, Oswald das Karnickel, PinscheWer-Reklamen) und
Starewitschs Puppenfilme. Mehr über den Weg des « absoluten >» Films

sagt indessen die Entwicklung seines besten Vertreters Ruttmann aus:
Mit Linien und Kreisen fing er an, um sie bald durch das « symphonische

» Bild der Stadt (Berlin) als Objekt zu ersetzen. (Fahnenflucht?
Glücklicher Umweg!)



Der platonische Film 71

Die anderen Filmsucher glaubten, das Leben einfach wiedergeben zu
müssen so, wie es «ist», und machten irrtümlich Anleihen beim Theater,
bei der Malerei. Der Effekt (Kientopp) entsetzte sämtliche Vorurteile
der alten Welt, die daraufhin den Film überhaupt verdammte und nur
gelten ließ, wenn er die « Natur » photographierte. Es fiel niemandem
ein, daß derlei nur der (dem Wiedergeben von Theaterszenen)

entgegengesetzte Irrtum und daß (filmisch!) der sogenannte Kulturfilm
ebenso ein Nonsens ist wie der Theaterfilm.

Behaupteten wir, der Film an sich, aufgekommen mit einem
allgemeinen Realismus, sei etwa der Realismus in persona, so wußten wir
doch, daß der Begriff Realismus nicht die stupide (um nicht zu sagen :

objektive) Wiedergabe der Realitäten meint, sondern die relativ, das

ist die im Verhältnis zu den unkörperlich, unirdisch, unleibhaftig
orientierten Künsten der Vorzeit reale (nämlich körperlich, irdisch,
leibhaftig orientierte) Realität. Unter den Filmsuchern, die sich an die

lebende, unkonstruierte Welt als Objekt wendeten, fanden sich sehende

dirigierende Augen und ein- und ausdrucksfähige Gesichter genug, um
die Grundtypen künftiger Lichtspielarten zu gestalten. Charlie Chaplin
schuf die Groteske und die Tragikomödie der Optik, Carl Mayer das

reine Lichtschauspiel, Ernst Lubitsch die Komödie, Fred Niblo die

Romanze, René Clair die Satire, Dupont den tragischen Roman, Eisenstein

das Massenspiel, Buster Keaton die Posse, Cecil B. de Mille die
Prunkrevue. Aus allen diesen Lichtspielarten, dazu aus der mimischen
Vollkommenheit einer Asta Nielsen, aus der tänzerischen Gestik Dolores
del Rios, aus der Charakterausdruckskraft Jannings' und Werner
Krauß', Gloria Swansons und Colleen Moores, Norma Talmadges und
Adolphe Menjous werden sich die Wege des künftigen Films ergeben
dürfen.

Was haben diese Menschen und was haben ihre optischen Träume
und Taten mit « dem » Film zu tun? In ihren Filmen sind die Menschen,
die Landschaften, die Bewegungen zuweilen bildliches Gleichnis all
der letzten Dinge, die uns sonst Musik, Dichtung, Bilder und Dome

sagen. Sie werden zuweilen so sehr Gleichnis, so Ebenbild, daß wir,
ihnen nachsinnend, die Ebenbilder für die Urbilder halten. Und wenn
wir so in ihrem Spiegel zuweilen uns selbst wieder sehen, sollte « der »

Film sich in den Filmen nicht manchmal finden?
In diesen Augen, von Ruttmann bis Charlie Chaplin, von Asta Nielsen

bis Carl Mayer, leuchtet, bewußt oder halbgewußt, «der» Film auf
und heimlich meist und kaum geahnt in vielen Hunderten Menschen,



72 Leo Hirsch

die lachend oder erschauernd, erhoben oder lächelnd aus den Kinos
kommen. î

Denn « der » Film, dies so zeit- wie ewigkeitschaffende Element
Sehen und Bewegung, wurzelt zu tiefst im Volk, eine unendliche Menge
geistigen Stoffes, intuitiven Gehalts, sublimer Sinnlichkeit, die Bild
werden will und sich, sei es auch wie bei allen geistigen und Kunstdingen

in Zeiten kulturellen Beginnens und Niedergangs, ungleichmäßig

verteilt, so daß die Einen im Volke, die Wenigsten, mit
Schöpfungskraft, Schöpfungszwang und -Sinn übervoll bis zum Wahnsinn,

zur Tollheit, Groteske begnadet und die Anderen, die Vielzuvielen,
kaum offene Augen mitbekommen, um den genialen Überfluß der

Schöpferischen mitanzusehen.


	Der platonische Film

