
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 1

Artikel: Soziologie als Resignation und Mission

Autor: Martin, Alfred v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20

Soziologie als Resignation und Mission

von Alfred v. Martin

Ein Kampf mit dem Drachen erweckt, seit auch er sich in einer
Arena abspielt, auf der Zuschauertribüne in erster Linie sportliche
Empfindungen und sportliche Werturteile. Wir haben Freude an
einem eleganten Fechter; aber das Balladeske nehmen wir nicht gern
mehr moralisch : denn wir sind geneigt zu meinen, daß auch die Drachen
in dem großen Haushalt der Natur und des Geistes zu etwas gut sind,
und daß überdies die bis auf unsre Tage herübergekommene Spezies zu
zählebig ist, als daß sie durch Lanzenstiche in den Rachen umzubringen
wäre. So hat der Apologet der Drachenbrut heute vielleicht die günstigere

Bühne für sich, denn schwerlich ist es St. Michael, der die

heutige Stunde regiert. Auch die Heiligen haben ihre - intermittierenden

und wiederkehrenden - geschichtlichen Zeiten.
Ernst Robert Curtius und Karl Mannheim - beide haben, jeder von

seiner Position aus, in dem Kampf um den Drachen Soziologie die
Geschichtebeschworen. (Okt. u.Nov. Heft 1929) «Wer nicht von dreitausend
Jahren sich weiß Rechenschaft zu geben, Bleib' im Dunkeln unerfahren,
Mag von Tag zu Tage leben», — dies Goethewort aus dem Divan könnte,
so gut wie das Zahme Xenion gegen das angemaßte Richteramt « des

Augenblicks », an der Spitze des Textes von Curtius stehen. Das Zurückgehen

in die Tiefenräume der Geschichte soll, mit der so gewonnenen
Distanz, eine Perspektive weiter Sicht schaffen, soll die punktuelle
Gegenwart in eine große, aus reichen Vergangenheiten herkommende
Linie hineinstellen. Auch Mannheim fragt nach unserm geistig-seelischen

Standort « in der historischen Zeit ». Aber während für Curtius
die Einstellung gerade auf den gegenwärtigen « Augenblick » «

Kurzsichtigkeit » bedeutet, meint Mannheim ihr eine Scharfsichtigkeit zu
verdanken, eine Weitsichtigkeit und Hellsichtigkeit, die, zum ersten
und vielleicht einzigen Male, ungeahnte, unerhörte und unbegrenzte
Möglichkeiten einer - Entlarvung der ganzen Vergangenheit bietet.
Zwar ist dieser Zeitpunkt zeitbedingt ; aber infolge « einer historisch

unvergleichlich » günstigen Konstellation ermöglicht er, nach Mannheim,

ein absolutes « Wissen », ein « ein für allemal » zu erwerbendes
Wissen um die Relativität aller « Sinngebungsgefüge ». Der Relativismus



Soziologie als Resignation und Mission 21

wird absolut gesetzt. Und als der Höhepunkt aller bisherigen wie aller
künftighin noch möglichen Erkenntnis empfunden. Doch schwerlich
im Sinne einer demütigen, eher im Sinne einer stolzen Erkenntnis.

Kein Zweifel, daß, wie der Naturwissenschaft von gestern, so der
Soziologie von heute eine (wie immer es sich in der Bewußtseinssphäre
des Soziologen verhalten mag) immanent antimetaphysische Tendenz
innewohnt. Aber eine Antimetaphysik kann, wenn sie bescheiden,

wenn sie selbst demütig ist, gerade die Wegbereiterin für eine neue,
lebendigere Metaphysik werden. Das war, wie wir mindestens seit

Heidegger wieder verstehen sollten, die Leistung von Kants Kritik, der

reinen Vernunft. Indem sie vom Intellekt für absolut Gehaltenes, eben

vom Standpunkt des Intellekts aus, relativierte, erzog sie zu intellektueller

Bescheidenheit. Aber es folgte der Sündenfall, indem die zu
wenig kritisch und zu sehr panegyrisch behandelte «praktische»
Vernunft vom Menschen und seinen Bedürfnissen aus Gott « postulierte » :

eine depotenzierte Theologie, die eine Blasphemie ist. Die Soziologie

unsrer Tage hat, auch weltanschaulich, eine große Aufgabe in
weitgehend notwendiger Kritik; aber sie darf nicht vergessen, diese selbe

Kritik auch gegen sich zu kehren. Wissenschaftliche (und das heißt

immer: einzelwissenschaftliche) Aspekte können unendlich fruchtbar
sein - solange die Wissenschaft nicht, die mit ihrem eigenen Wesen

gegebenen Grenzen überschreitend, Weltanschauung sein will und ihre
eigene Relativität und Partikularität als Totalität setzt. Denn Wissenschaft

hat als solche nicht die Fähigkeit, aus sich heraus geistige
Totalität zu erzeugen.

Zur Bescheidenheit in ihren Ansprüchen darf sich die heutige
Soziologie schon durch ihren eigenen geistigen Stammbaum gemahnt
fühlen. Denn es handelt sich, insoweit sie von Troeltsch und Scheler
herkommt, nicht um einen Ascensus der Soziologie zur Philosophie,
sondern um einen Descensus der Philosophie zur Soziologie. Es ist
wichtig, hier die « Richtungs »-Tendenz richtig zu sehen. Wie kamen
Troeltsch und Scheler zur Soziologie? Der Theologe Troeltsch wurde
Philosoph aus Resignation, und der Philosoph Troeltsch wurde Soziologe
aus Resignation; und bei Scheler war es weitgehend ähnlich: die
Soziologie war - der Rest, der übrig blieb. Resignation aus Ehrlichkeit
ist etwas Schönes, ja sie kann etwas Heroisches haben; nur darf man
dabei nicht vergessen, daß es eben eine Not war, aus der man hier
eine Tugend machte. « Da nun einmal jede historische Formensprache
ihre Allgemeinverbindlichkeit zurzeit verloren hat, ist es nur ein Gebot



22 Alfred v. Martin

der Reinlichkeit, darauf zu verzichten. Nur ist das kein Anlaß zu Siegesgetöse,

sondern dieser Verzicht bedeutet unter allen Umständen ein

Armutszeugnis.» So urteilt soeben ein moderner Architekt1); und
was er über Sinn und Wert eines « repräsentativen Ornaments » -
solange es eben wirklich « repräsentativ » und darum mehr als nur « Ornament

» ist! - sagt, das ließe sich genau so von dem Sinn und Wert von
Ideologien, solange sie Fassungen lebendiger Ideen sind, sagen: ihre
objektive Funktion war eine « Halt gebende ». Gerade jene « gesteigerte

Haltung », die der einzelne Mensch « festzuhalten suchte, aber nicht immer
festhalten konnte », war im Ornament fixiert : « Gerade in den Augenblicken
der Müdigkeit und Depression war dann der Dekor recht eigentlich
eine Hilfe, eine Mahnung zur Haltung..., die... den Grundton wie
eine Stimmgabel festhielt, an der man sich wieder orientieren und ins

Gleichgewicht bringen konnte. »

Wenn also ein Ornament uns heute nichts mehr bedeutet, für uns
nichts mehr « repräsentiert», so besagt das gewiß etwas gegen seine

gegenwärtige weitere Verwendbarkeit, aber es besagt weder etwas gegen jene
Zeit, in der und für die es repräsentativ war, noch gegen repräsentative
Ornamente überhaupt. Stile sind immer kriegerisch. Auch
Weltanschauungsstile. Sollen sie leben, müssen sie sich frei regen können.

Und das einzige was wir fordern dürfen, ist fair play. Eine im Namen
eines geistigen Pazifismus errichtete Diktatur des Relativismus, die keine

anderen Standpunkte, auch wenn sie sich noch so ehrlicherweise für
richtig halten, mehr toleriert, sondern von oben her den einzig
richtigen (relativistischen) Standpunkt dekretiert, wäre Anmaßung eines

objektiven Richteramtes, die zu Rebellion führen muß. Und doch

wäre nichts bedauerlicher als solche Rebellion, deren Ausbruch einem
höchst notwendigen Werk der Purifikation in den Arm fiele.

Wenn « alle Ideen sich blamiert haben », so beweist das nicht ihren
Illusionscharakter, sondern gerade ihre Existenz: denn um mich
blamieren zu können, muß ich jedenfalls zunächst einmal vorhanden
sein! Und die Forderung, die sich aus der Anerkennung ergibt, daß

da etwas Blamables passiert ist, lautet: Rehabilitierung. Und eben

solcher Rehabilitierung der Ideen dient die Destruktion der aus der

Art geschlagenen, der « verlogenen » Ideologien, die heute an der Börse

der geistigen Werte « sich anpreisen und sich empfehlen », indem sie

auf die niederen Bedürfnisse des allzu durchschnittlichen Menschen

l) Peter Meyer Zur Theorie der modernen Archilekur. Zürich, Verlag der Schweizer.
Bauzeitg., 1929.



Soziologie als Resignation und Mission 23

« spekulieren ». Um eine Sache der Reinlichkeit und Ehrlichkeit handelt
es sich, die auch gegen die unbewußten Unehrlichkeiten ausgetragen
werden muß - nach der Nietzsche-Parole: was fallen will, soll man
noch stoßen. Das sind diejenigen Ideologien, die keine Lebensfunktion
mehr erfüllen.

Doch eben dies muß in jedem Einzelfall erst festgestellt werden, ob
bestimmte Ideen und Ideologien heute wirklich schlechthin nicht mehr
gelebt werden. Die Stigmatisierung als «nicht mehr lebbar» (die sich nicht
mit der Konstatierung eines - übrigens auch immer erst noch zu
prüfenden - « Meist » begnügt) könnte vorschnell sein und ist in jedem
Fall eine dogmatische Behauptung. So wichtig und nötig der eiserne
Besen ist zum Auskehren all des angesammelten Wustes von Saturiertheit,

die innerlich schon fragwürdig Gewordenes mit Scheinlösungen
äußerlich-ideologisch verdecken will, - sowenig darf man einfach

voraussetzen, daß sich überall die echte, wahre Tradition schon aufgelöst
habe, vielmehr muß man jeweils erst durch Unterscheidung feststellen,

wo und inwieweit sie sich innerlich zersetzt hat. Alle A/s-oè-Ideologien
verdienen gewiß nichts anderes als Destruktion; aber man darf nicht
hypostasieren, daß - selbst heute - alle Ideologien nur noch Fiktionen
seien : man muß « voraussetzungslos » sein Die Soziologie hat einen
Beruf in unsrer Zeit: einen kritischen und weithin destruktiven. Jeder
Beruf aber hat auch seine Gefahren. Und die Gefahr des Kritikerberufs

(zumal des destruktiv intendierten) ist Skeptizismus, der überall

erstarrte und verkapselte Ideologien zu sehen meint, auch wo lebendige
Ideen sind. Wer aus dem Entlarven ein Geschäft macht, kommt schließlich

- ein Opfer seines Berufs - dazu, überall nur noch Larven zu sehen

und schließlich zu glauben, es gebe überhaupt nichts anderes als Ver-
larvungen. Oder aber, indem er die jeweils gerade « modernsten »

Ideologien eben darum auch schon für echt und ehrlich nimmt, fällt
er optischen Täuschungen anheim, die ihn ideologische Verlogenheiten,

- wenn sie nur eben gerade « modern » sind, gar nicht als Verlogenheiten

erkennen lassen. Und doch vertritt heute so mancher, nur weil
er sich nie modern genug geben kann, gewisse Auflösungs-Ideologien
(auf dem Gebiet der Politik etwa oder der Ehe und Familie, der
Erziehung, der Kunst, oder was immer es sei), obwohl sie mit seiner -
vielleicht recht bürgerlich-reaktionären - Seinswirklichkeit sich keines-

Wegs in Deckung befinden.
Es ist vortrefflich, wenn jeder Vertreter einer ideologischen Position

aufgefordert wird, sich « für einen Augenblick » die Frage vorzulegen,



24 Alfred v. Martin

ob er mit seiner Ideologie nicht nur sich selbst setze. « Auch die eigene
Position in Frage zu stellen », das darf aber nicht nur das Postulat

an die Andern sein, sondern diese Forderung muß der neue soziologische
Standpunkt auch sich selbst gegenüber erheben. Auch für ihn gilt es,
sich « der letzten Selbstprüfung zu unterziehen ». Der Soziologismus
ist der Protestantismus unsrer Zeit; jeder Protestantismus aber hat

nur dann ein inneres Recht, wenn er auch gegen eine Absolutsetzung
seiner selbst zu protestieren, sich selbst in Frage zu stellen bereit ist.
Wie Freud sich gefallen lassen mußte, daß man auch ihn psycho-
analysierte, so wird auch der Marxismus - insoweit er ein Ismus
ist - sich selbst als «ideologischen Überbau» betrachten lassen müssen.

Vom ökonomischen zum Metaphysischen ist der Weg nicht nur
sehr weit, sondern es führt überhaupt keine direkte Linie vom einen

zum andern. So weitgehend der personale Kern des einzelnen Menschen

von der Gruppe her bestimmt und vom Gruppenbewußtsein geprägt
sein mag, bei aller Bedingtheit und Beeinflussung bleibt er doch etwas

an sich Selbständiges. Dieses Wissen sollen wir nicht künstlich in uns
ersticken wollen. Denn wir können nicht leben ohne eine irgendwie
metaphysische Haltung, die, latent und potentiell, in uns lebt, auch

wenn wir (wie es gerade unsrer Zeit adäquat ist) nicht von ihr sprechen,
ja sie in unsern Worten vielleicht sogar zu verleugnen suchen - aus
instinktiver Abwehr gegen jene Inflation metaphysischer Gehalte, die

erst beseitigt werden muß, wenn wir wieder zu einer Stabilisierung auf
Goldbasis gelangen wollen.

Im Garten Eden - da konnte das Metaphysische offen und frei
erblühen. Wir aber sehen das Paradies nicht mehr, wir sehen nur noch
den Engel mit dem feurigen Schwert, der davor Wache hält. Unsre
Intellektualisierung trieb uns hinaus. Aber wir haben sie zu tragen
als unser Schicksal, zu dem wir als solchem Ja sagen müssen. Wir
können nicht anders, als den uns vom Schicksal gewiesenen Weg, der
eben unser Weg ist, zu Ende gehen. Vielleicht ist es ein Weg des Teufels;
nun wohl, dann müssen wir den Teufel vertreiben durch Beelzebub, den
Obersten der Teufel. Jedenfalls ist es, wenn nicht der kürzeste, so doch
der allein aufrichtige Weg zurück zu Gott. Und wäre es selbst kein
Gehen mehr, sondern nur noch ein « Gleiten » auf diesem Wege, - alle

Wege, und noch die Gleitbahnen, führen zu Gott, wenn wir eines

guten, d. h. eines aufrichtigen und ehrlichen Willens sind.
Die Soziologie kann, indem sie vielerlei den Weg versperrendes

Gestrüpp wegschneidet, solche Bahn freimachen helfen. Denn das



Soziologie als Resignation und Mission 25

Erste, was geschaffen werden muß (und immer zuerst geschaffen wurde,
seit Gott die Welt erschuf), ist - Raum. Erst wenn er zuvor Raum
geschaffen hat, kann Gott (immer wieder von neuem) sprechen : « Lasset

uns Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei...» Die Soziologie

vermag, wie Johannes der Täufer, mit Wasser zur Buße zu taufen;
die Taufe mit dem heiligen Geist und mit Feuer muß sie dem Stärkeren

vorbehalten, der nach ihr kommen wird. Aber auch Buße predigen kann
sie nur, wenn sie selbst Buße tut: wenn sie nicht, in einem Anfall von
Hybris, sich selbst (samt ihrem Relativismus) verabsolutiert.

Der Philologe Ernst Robert Curtius hat Texte aus Karl Mannheim
wohl mit wenig philologischem Glück interpretiert; eine andere Frage

ist, ob nicht seine geistige Deutung der Unter- und Hintergründe der

neuesten soziologischen Phase weithin das Richtige traf. Wenn aber die
Soziologie sich auf ihre kritische Aufgabe beschränkt und nicht gültige
Weltanschauung zu sein prätendiert, dann hat sie - über alle rein
wissenschaftliche Fruchtbarkeit hinaus - eine Mission : die, mit ihrem Anti-
glauben den als Glauben drapierten Unglauben hinwegzuräumen, damit
ein neuer Glaube an das Unmögliche und ein neuer Wille zum
Unmöglichen möglich werde - aus einem erneuerten Wissen darum, daß
die Weisheit in einer ganz anderen Ebene wohnt als alle Erkenntnis
der Wissenschaft, und daß der Glaube immer höher ist denn alle
Vernunft, aber nimmermehr niederer sein kann als sie.


	Soziologie als Resignation und Mission

