Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 1

Artikel: Soziologie als Resignation und Mission
Autor: Martin, Alfred v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20

Soziologie als Resignation und Mission

von Alfred v. Martin

Ein Kampf mit dem Drachen erweckt, seit auch er sich in einer
Arena abspielt, auf der Zuschauertribiine in erster Linie sportliche
Empfindungen und sportliche Werturteile. Wir haben Freude an
einem eleganten Fechter; aber das Balladeske nehmen wir nicht gern
mehr moralisch : denn wir sind geneigt zu meinen, daf} auch die Drachen
in dem groflen Haushalt der Natur und des Geistes zu etwas gut sind,
und daf} iiberdies die bis auf unsre Tage heriibergekommene Spezies zu
zihlebig ist, als daf} sie durch Lanzenstiche in den Rachen umzubringen
wire. So hat der Apologet der Drachenbrut heute vielleicht die giinsti-
gere Biihne fiir sich, denn schwerlich ist es St. Michael, der die
heutige Stunde regiert. Auch die Heiligen haben ihre - intermittie-
renden und wiederkehrenden — geschichtlichen Zeiten.

Ernst Robert Curtius und Karl Mannheim — beide haben, jeder von
seiner Position aus, in dem Kampf um den Drachen Soziologie die Ge-
schichtebeschworen. (Okt.u. Nov. Heft 1929) « Wer nicht von dreitausend
Jahren sich weifl Rechenschaft zu geben, Bleib’ im Dunkeln unerfahren,
Mag von Tag zu Tage leben», — dies Goethewort aus dem Divan kénnte,
so gut wie das Zahme Xenion gegen das angemaflte Richteramt « des
Augenblicks », an der Spitze des Textes von Curtius stehen. Das Zuriick-
gehen in die Tiefenrdume der Geschichte soll, mit der so gewonnenen
Distanz, eine Perspektive weiter Sicht schaffen, soll die punktuelle
Gegenwart in eine grofle, aus reichen Vergangenheiten herkommende
Linie hineinstellen. Auch Mannheim fragt nach unserm geistig-seeli-
schen Standort «in der historischen Zeit ». Aber wihrend fiir Curtius
die Einstellung gerade auf den gegenwirtigen « Augenblick» « Kurz-
sichtigkeit » bedeutet, meint Mannheim ihr eine Scharfsichtigkeit zu
verdanken, eine Weitsichtigkeit und Hellsichtigkeit, die, zum ersten
und vielleicht einzigen Male, ungeahnte, unerhérte und unbegrenzte
Moglichkeiten einer — Entlarvung der ganzen Vergangenheit bietet.
Zwar ist dieser Zeitpunkt zeitbedingt; aber infolge « einer historisch
unvergleichlich » giinstigen Konstellation erméglicht er, nach Mann-
heim, ein absolutes « Wissen », ein «ein fiir allemal » zu erwerbendes
Wissen um die Relativitit aller « Sinngebungsgefiige ». Der Relativismus



Soziologie als Resignation und Mission | 21

wird absolut gesetzt. Und als der Hohepunkt aller bisherigen wie aller
kiinftighin noch méglichen Erkenntnis empfunden. Doch schwerlich
im Sinne einer demiitigen, eher im Sinne einer stolzen Erkenntnis.

Kein Zweifel, dafl, wie der Naturwissenschaft von gestern, so der
Soziologie von heute eine (wie immer es sich in der BewuBtseinssphire
des Soziologen verhalten mag) immanent antimetaphysische Tendenz
innewohnt. Aber eine Antimetaphysik kann, wenn sie bescheiden,
wenn sie selbst demiitig ist, gerade die Wegbereiterin fiir eine neue,
lebendigere Metaphysik werden. Das war, wie wir mindestens seit
Heidegger wieder verstehen sollten, die Leistung von Kants Kritik der
reinen Vernunft. Indem sie vom Intellekt fiir absolut Gehaltenes, eben
vom Standpunkt des Intellekts aus, relativierte, erzog sie zu intellek-
tueller Bescheidenheit. Aber es folgte der Siindenfall, indem die zu
wenig kritisch und zu sehr panegyrisch behandelte «praktische» Ver-
nunft vom Menschen und seinen Bediirfnissen aus Gott «postulierte»:
eme depotenzierte Theologie, die eine Blasphemie ist. Die Soziologie
unsrer Tage hat, auch weltanschaulich, eine grofie Aufgabe in weit-
gehend notwendiger Kritik; aber sie darf nicht vergessen, diese selbe
Kritik auch gegen sich zu kehren. Wissenschaftliche (und das heifit
immer: einzelwissenschaftliche) Aspekte kénnen unendlich fruchtbar
sein — solange die Wissenschaft nicht, die mit ihrem eigenen Wesen
gegebenen Grenzen iiberschreitend, Weltanschauung sein will und ihre
eigene Relativitit und Partikularitit als Totalitit setzt. Denn Wissen-
schaft hat als solche nicht die Fihigkeit, aus sich heraus geistige
Totalitit zu erzeugen.

Zur Bescheidenheit in ihren Anspriichen darf sich die heutige
Soziologie schon durch ihren eigenen geistigen Stammbaum gemahnt
fiihlen. Denn es handelt sich, insoweit sie von Troeltsch und Scheler
herkommt, nicht um einen Ascensus der Soziologie zur Philosophie,
Solndern um einen Descensus der Philosophie zur Soziologie. Es 1st
wichtig, hier die « Richtungs »-Tendenz richtig zu sehen. Wie kamen
Troeltsch und Scheler zur Soziologie? Der Theologe Troeltsch wurde
Philosoph aus Resignation, und der Philosoph Troeltsch wurde Soziologe
aus Resignation; und bei Scheler war es weitgehend ahnlich: die
$021ologie war — der Rest, der iibrig blieb. Resignation aus Ehrlichkeit
18t etwas Schénes, ja sie kann etwas Heroisches haben; nur darf man
d.abel nicht vergessen, dafl es eben eine Not war, aus der man hier
eine Tugend machte. « Da nun einmal jede historische Formensprache
thre Allgemeinverbindlichkeit zurzeit verloren hat, ist es nur ein Gebot



22 Alfred v. Martin

der Reinlichkeit, darauf zu verzichten. Nur ist das kein Anlaf} zu Sieges-
getose, sondern dieser Verzicht bedeutet unter allen Umstinden ein
Armutszeugnis.» So urteilt soeben ein moderner Architekt!); und
was er iiber Sinn und Wert eines « reprasentativen Ornaments » — so-
lange es eben wirklich « reprisentativ » und darum mehr als nur « Orna-
ment » ist! — sagt, das lieBe sich genau so von dem Sinn und Wert von
Ideologien, solange sie Fassungen lebendiger Ideen sind, sagen: ihre
objektive Funktion war eine « Halt gebende». Gerade jene « gesteigerte
Haltung», die der einzelne Mensch «festzuhalten suchte, aber nicht immer
festhalten konnte», war im Ornament fixiert : ¢ Gerade in den Augenblicken
der Miidigkeit und Depression war dann der Dekor recht eigentlich
eine Hilfe, eine Mahnung zur Haltung. .., die... den Grundton wie
eine Stimmgabel festhielt, an der man sich wieder orientieren und ins
Gleichgewicht bringen konnte. »

Wenn also ein Ornament uns heute nichts mehr bedeutet, fiir uns
nichts mehr «reprisentiert», so besagt das gewif3 etwas gegen seine gegen-
wirtige weitere Verwendbarkeit, aber es besagt weder etwas gegen jene
Zeit, in der und fiir die es reprisentativ war, noch gegen reprisentative
Ornamente iiberhaupt. Stile sind immer kriegerisch. Auch Welt-
anschauungsstile. Sollen sie leben, miissen sie sich frei regen kénnen.
Und das einzige was wir fordern diirfen, ist fair play. Eine im Namen
eines geistigen Pazifismus errichtete Diktatur des Relativismus, die keine
anderen Standpunkte, auch wenn sie sich noch so ehrlicherweise fiir
richtig halten, mehr toleriert, sondern von oben her den einzig rich-
tigen (relativistischen) Standpunkt dekretiert, wire Anmaflung eines
objektiven Richteramtes, die zu Rebellion fithren mufl. Und doch
wiire nichts bedauerlicher als solche Rebellion, deren Ausbruch einem
hochst notwendigen Werk der Purifikation in den Arm fiele.

Wenn «alle Ideen sich blamiert haben », so beweist das nicht ihren
[llusionscharakter, sondern gerade ihre Existenz: denn um mich
blamieren zu kénnen, muf} ich jedenfalls zunichst einmal vorhanden
sein! Und die Forderung, die sich aus der Anerkennung ergibt, dafl
da etwas Blamables passiert ist, lautet: Rehabilitierung. Und eben
solcher Rehabilitierung der Ideen dient die Destruktion der aus der
Art geschlagenen, der « verlogenen » Ideologien, die heute an der Borse
der geistigen Werte «sich anpreisen und sich empfehlen », indem sie
auf die niederen Bediirfnisse des allzu durchschnittlichen Menschen

1) Peter Meyer Zur Theorie der modernen Architekur. Ziirich, Verlag der Schweizer.
Bauzeitg., 1929.



Soziologie als Resignation und Mission 23

« spekulieren ». Um eine Sache der Reinlichkeit und Ehrlichkeit handelt
es sich, die auch gegen die unbewufiten Unehrlichkeiten ausgetragen
werden mufl — nach der Nietzsche-Parole: was fallen will, soll man
noch stoflen. Das sind diejenigen Ideologien, die keine Lebensfunktion
mehr erfiillen.

Doch eben dies muf} in jedem Einzelfall erst festgestellt werden, ob
bestimmte Ideen und Ideologien heute wirklich schlechthin nicht mehr
gelebt werden. Die Stigmatisierung als «nicht mehr lebbar» (die sich nicht
mit der Konstatierung eines - iibrigens auch immer erst noch zu
priifenden — « Meist » begniigt) koénnte vorschnell sein und ist in jedem
Fall eine dogmatische Behauptung. So wichtig und nétig der eiserne
Besen ist zum Auskehren all des angesammelten Wustes von Saturiert-
heit, die nnerlich schon fragwiirdig Gewordenes mit Scheinlésungen
duflerlich-ideologisch verdecken will, — sowenig darf man einfach vor-
aussetzen, daf} sich iiberall die echte, wahre Tradition schon aufgelsst
habe, vielmehr mufl man jeweils erst durch Unterscheidung feststellen,
wo und inwieweit sie sich innerlich zersetzt hat. Alle Als-ob-Ideologien
verdienen gewif} nichts anderes als Destruktion; aber man darf nicht
hypostasieren, daf} - selbst heute — alle ldeologien nur noch Fiktionen
selen: man muf} « voraussetzungslos » sein! Die Soziologie hat einen
Beruf in unsrer Zeit: einen kritischen und weithin destruktiven. Jeder
Beruf aber hat auch seine Gefahren. Und die Gefahr des Kritiker-
berufs (zumal des destruktiv intendierten) ist Skeptizismus, der iiberall
erstarrte und verkapselte Ideologien zu sehen meint, auch wo lebendige
Ideen sind. Wer aus dem Entlarven ein Geschift macht, kommt schlie-
lich - ein Opfer seines Berufs — dazu, iiberall nur noch Larven zu sehen
und schliefflich zu glauben, es gebe iiberhaupt nichts anderes als Ver-
larvungen. Oder aber, indem er die jeweils gerade «modernsten »
Ideologien eben darum auch schon fiir echt und ehrlich nimmt, fallt
er optischen Téauschungen anheim, die ihn ideologische Verlogenheiten,

-wenn sie nur eben gerade «modern» sind, gar nicht als Verlogen-
heiten erkennen lassen. Und doch vertritt heute so mancher, nur weil
er sich nie modern genug geben kann, gewisse Auflésungs-Ideologien
(auf dem Gebiet der Politik etwa oder der Ehe und Familie, der
E'rziehung, der Kunst, oder was immer es sei), obwohl sie mit seiner -
vielleicht recht biirgerlich-reaktiondren — Seinswirklichkeit sich keines-
wegs in Deckung befinden.

Es ist vortrefflich, wenn jeder Vertreter einer ideologischen Position
aufgefordert wird, sich « fiir einen Augenblick » die Frage vorzulegen,



24 Alfred v. Martin

ob er mit seiner Ideologie nicht nur sich selbst setze. « Auch die eigene
Position in Frage zu stellen», das darf aber nicht nur das Postulat
an die Andern sein, sondern diese Forderung muf} der neue soziologische
Standpunkt auch sich selbst gegeniiber erheben. Auch fiir 1thn gilt es,
sich «der letzten Selbstpriifung zu unterziehen ». Der Soziologismus
ist der Protestantismus unsrer Zeit; jeder Protestantismus aber hat
nur dann ein inneres Recht, wenn er auch gegen eine Absolutsetzung
seiner selbst zu protestieren, sich selbst in Frage zu stellen bereit ist.
Wie Freud sich gefallen lassen mufite, dal man auch ihn psycho-
analysierte, so wird auch der Marxismus — insoweit er ein Ismus
ist — sich selbst als «ideologischen Uberbau» betrachten lassen miissen.

Vom Okonomischen zum Metaphysischen ist der Weg nicht nur
sehr weit, sondern es fiihrt iiberhaupt keine direkte Linie vom einen
zum andern. So weitgehend der personale Kern des einzelnen Menschen
von der Gruppe her bestimmt und vom Gruppenbewufitsein geprigt
sein mag, bei aller Bedingtheit und Beeinflussung bleibt er doch etwas
an sich Selbstindiges. Dieses Wissen sollen wir nicht kiinstlich in uns
ersticken wollen. Denn wir konnen nicht leben ohne eine irgendwie
metaphysische Haltung, die, latent und potentiell, in uns lebt, auch
wenn wir (wie es gerade unsrer Zeit adiquat 1st) nicht von ihr sprechen,
ja sie in unsern Worten vielleicht sogar zu verleugnen suchen - aus
instinktiver Abwehr gegen jene Inflation metaphysischer Gehalte, die
erst beseitigt werden muf}, wenn wir wieder zu einer Stabilisierung auf
Coldbasis gelangen wollen.

Im QGarten Eden - da konnte das Metaphysische offen und frei
erblithen. Wir aber sehen das Paradies nicht mehr, wir sehen nur noch
den Engel mit dem feurigen Schwert, der davor Wache hilt. Unsre
Intellektualisierung trieb uns hinaus. Aber wir haben sie zu tragen
als unser Schicksal, zu dem wir als solchem Ja sagen miissen. Wir
kénnen nicht anders, als den uns vom Schicksal gewiesenen Weg, der
eben unser Weg ist, zu Ende gehen. Vielleicht ist es ein Weg des Teufels;
nun wohl, dann miissen wir den Teufel vertreiben durch Beelzebub, den
Obersten der Teufel. Jedenfalls ist es, wenn nicht der kiirzeste, so doch
der allein aufrichtige Weg zuriick zu Gott. Und wire es selbst kein
Gehen mehr, sondern nur noch ein « Gleiten » auf diesem Wege, — alle
Wege, und noch die Gleitbahnen, fithren zu Gott, wenn wir eines
guten, d. h. eines aufrichtigen und ehrlichen Willens sind.

Die Soziologie kann, indem sie vielerlet den Weg versperrendes
Gestriipp wegschneidet, solche Bahn freimachen helfen. Denn das



Soziologie als Resignation und Mission 25

Erste, was geschaffen werden muf} (und immer zuerst geschaffen wurde,
seit Gott die Welt erschuf), ist — Raum. Erst wenn er zuvor Raum
geschaffen hat, kann Gott (immer wieder von neuem) sprechen: « Lasset
uns Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei...» Die Soziologie
vermag, wie Johannes der Taufer, mit Wasser zur Bufie zu taufen;
die Taufe mit dem heiligen Geist und mit Feuer muf} sie dem Stirkeren
vorbehalten, der nach 1thr kommen wird. Aber auch Bufle predigen kann
sie nur, wenn sie selbst Bufle tut: wenn sie nicht, in einem Anfall von
Hybris, sich selbst (samt threm Relativismus) verabsolutiert.

Der Philologe Ernst Robert Curtius hat Texte aus Karl Mannheim
wohl mit wenig philologischem Gliick interpretiert; eine andere Frage
1st, ob nicht seine geistige Deutung der Unter- und Hintergriinde der
neuesten soziologischen Phase weithin das Richtige traf. Wenn aber die
Soziologie sich auf ihre kritische Aufgabe beschrinkt und nicht giiltige
Weltanschauung zu sein pritendiert, dann hat sie - iiber alle rein wissen-
schaftliche Fruchtbarkeit hinaus — eine Mission: die, mit threm Anti-
glauben den als Glauben drapierten Unglauben hinwegzurdumen, damit
ein neuer Glaube an das Unmaégliche und ein neuer Wille zum Un-
maéglichen méglich werde — aus einem erneuerten Wissen darum, daf}
die Weisheit in einer ganz anderen Ebene wohnt als alle Erkenntnis
der Wissenschaft, und daf der Glaube immer héher ist denn alle Ver-
nunft, aber nimmermehr niederer sein kann als sie.



	Soziologie als Resignation und Mission

