
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1930)

Heft: 1

Artikel: Der Demiurg

Autor: Burzio, Filippo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

Der Demiurg
von Filippo Burzio

I. Einführung.

Ich beabsichtige, hier einen bestimmten menschlichen Typus
andeutend zu zeichnen, so wie meine geistige Entwicklung mich ihn
denken und mich versuchen ließ, ihn meinen Kräften entsprechend zu
verwirklichen. Es geschah nicht ohne Bedenken, daß ich mich
entschloß, einen Gegenstand, der zweifellos für tiefgehende Erwägung
geeigneter war, in diskursiver Form zu behandeln, noch ohne Bedauern,
daß ich mich entschloß, aus einer Sphäre herauszutreten, in der ich nach

Grundsätzen, die mir wert sind, lebe und wirke, und zu versuchen,
sie als Theorie darzulegen. Aber wenn schon andere Gründe mich

bewogen haben, so gestehe ich, daß der Wunsch nach Propaganda hier

nur sehr wenig mitspielt, weiß ich doch wohl, daß, was ich zu sagen
habe, nicht für jedermann ist. Aber warum soll ich nicht, so wie Berlioz
seinen Faust aus Freude am Rakoczy-Marsch nach Ungarn führte,
eine Abhandlung schreiben, um des Vergnügens willen, von neuem
in die Lebensluft des 18. Jahrhunderts einzutauchen? In die Zeit der
Discours über die Ungleichheit oder über die Sitten, über die
Leidenschaften oder über die Schauspiele, als die Philosophen sich so gerne
einbildeten, die Welt entzünde sich an ihrem Licht und die Tyrannen
leisteten ihnen Folge. Die Kunst des Schreibens hat etwas Dämonisches,
und es ist das allerdings kärgliche Vorrecht der Reife, das Angenehme
zuweilen dem Erhabenen vorzuziehen.

Der Typus, den ich hier beschreiben will, steht innerhalb einer
sozialen Sphäre, in der einige Züge ihn sehr nah berühren. In der Tat
scheint irgend etwas Mystisches, ja Messianisches - viele Seelen hauchen

es aus - über dem Gelärm der heutigen Zivilisation hinzuschweben,
etwas, das, wohlgemerkt, weit über den nationalistischen Mystizismus
hinausgeht und von dem aus betrachtet die Begeisterung für das Fliegen
nur ein schwacher Ersatz ist, mag man sich darüber auch nicht im klaren

sein. Man spürt wohl einen leichten Schauer beim Gedanken, daß die
Keime einer religiösen Palingenesie, wie die antike Welt sie gekannt
hat, noch nicht völlig erloschen sind, sondern um uns und in uns
erhalten sind. Noch gibt es nicht nur literarische, sondern mystische



8 Filippo Burzio

Gesellschaften. Mitten im Herzen großer Städte entdeckt man
seltsame Sekten. Das heutige Leben ist hart und trocken und läßt der
Seele wenig Raum ; wenn auch die Massen diesen Zwang mit ihrer
gewohnten Trägheit erleiden, so wirken doch Sammelpunkte des
Widerstandes und der Befreiung unbewußt da und dort in den unberührten
Schichten der Gesellschaft, unter Angestellten und Handwerkern, unter
Frauen. Ich spreche nicht von den politischen Syndikaten, vielmehr
denke ich an Gesangvereine, hilfstätige, gegenseitiger Unterstützung
dienende Gesellschaften, an die kleinen Leute, die sich an Sonntagabenden

zu Beethoven und zu Wagner flüchten, um von ihrem Paradies
auf der Galerie in die Traumtiefen zu tauchen, die die Musik ihnen
auftut... Ich sage, daß es rings um uns mehr entzündbaren Stoff gibt,
als man vermutet, mehr weiße Jüngermäntel und Büßerkutten unter
den Straßenanzügen unserer Zeitgenossen.

Nun wohl, man nehme an, daß in solchen Umständen eine strahlende

Gestalt, ein religiöser Genius, ein Luther (wäre es auch nur, sagen wir,
ein Cure' d'Ars der zugleich auch ein Dichter wäre) mit einemmal
erschiene - denken Sie sich das! Welche plötzliche Befreiung, welches

Licht, welcher Glanz, welche Rührung Wie würde man ihn umdrängen,
wie seinen Spuren folgen All die guten Beichtväter könnten ihr Bündel
schnüren. Mit befriedigten Sinnen würde so manche fromme Frau
selig folgen, so mancher Arbeiter seine Werkstatt verlassen, so mancher
Angestellte seinen Arbeitsraum ; ja zwölf Apostel, um die neue Botschaft

zu künden, ließen sich sehr wohl finden. Überall dürstet man nach dem
Wunder: in Italien, in Deutschland gibt es Frauen, die Blut
ausschwitzen und Gesichte sehen; das Volk drängt zu, die Arzte stellen es

fest. Lourdes triumphiert. Die Priester verstehen es wohl, zu bezaubern,
und Rom ist reich. Da ist nicht nur der « Poverello ». In barocken Domen,
von verjährtem Glaubenseifer errichtet, bezaubern andere Schauspiele
andere Träume, entfalten sich Jesuitengesichte; mitten in Gold und
Lichtern, in Weihrauchgewölk, beim Gedröhn aller Orgeln zieht das

Allerheiligste vorbei, und ein König verneigt sich nicht ohne Edelsinn.
Gewiß, es gäbe viele, die sich wehrten. In ihren Maschinen, ihren

Börsen, ihren Hirnen besitzt die moderne Gesellschaft Mittel der
Verteidigung genug ; die beiden Parteien kämen vielleicht ins Handgemenge.
Sowie eine Hälfte des Erdballs immer beschattet ist, indes die andere

im Lichte liegt, wäre die Welt halb Erde und halb Himmel. 0 Demiurg,
wird es dir gegeben sein, diese Gegensätze zu versöhnen, oder wird ein

unerbittliches Gesetz dich in den ewigen Zwiespalt stellen? Werden



Der Demiurg 9

innerhalb des weiten Rahmens, in dem das Tun der Menschen sich

bewegt, deine Blicke weiter reichen, ferner ahnen? Zwischen so vielen
Kräften, welche streiten, wirst du von Ton, wirst du von Stahl sein?

II. Das Problem.

Die Welt mag mit einer Menge leerer Fragen spielen, jedoch es gibt
ein wichtigstes Problem, und zwar das Problem der Tat. Alle müssen es
lösen, und der Anblick ist verwirrend. Es gibt solche, die für Geld
arbeiten, andere wieder träumen von Ruhm; hier seht ihr die Diener
des Vaterlands, dort die Männer Gottes und seiner Kirche. Einige
ziehen die Furche, ohne weiter zu fragen, andere suchen. Einige sind
besessen von Erfolg, andere verzichten. Widmet der eine sein Leben der
Geometrie, so spottet der andere dessen und lebt nur für Frauen und
Geschäfte. Don Juan verlacht den Bibliothekar, die Bankleute
verachten die Dichter, Pascal schleudert den Fluch gegen die Lebeleute,
diese achten nicht darauf. Jedes Jahrhundert erklärt das ihm
vorangehende für « dumm ». Was bedeutet dieses ganze Chaos? Wer hat recht,
wer unrecht, was tun?

Gewöhnlich schlägt man zwei Lösungen vor, eine wirtschaftliche
und eine sittliche. Einmal sagt man: « Tu, was dir beliebt», ein andermal

sagt man: «Tu, was du sollst.» Tun, was einem beliebt, ist ein
leeres Wort: alles gefällt, es sei auch aus Widerspruch. Der seelische

Grund, auf dem jedes praktische Gebäude beruht, ist ein Perpetuum
mobile: man liebt zugleich Frauen und Geld, Wissen und Macht.
Richelieu hebt die Intrige und den Dienst des Königs; man liebt den
Frieden des Klosters. Eine Laune unserer Sinne, ein Schimmer von
Poesie genügt, um uns in einem plötzlichen Gesicht einen Zweck darzustellen

und den Geist mit einem Schlag von der bloßen Vorstellung
zur Begier und zur Tat übergehen und so die elementare Gewalt des

Lebens erreichen zu lassen.

In diesem Perpetuum mobile ereignen sich Kristallisationen, nämlich
die wirtschaftlichen Typen; man versucht Synthesen, es sind die sittlich

religiösen Systeme. Doch weder Typen noch Systeme umfassen
die Gesamtheit der Seele. Sie wählen nur aus der zahllosen Vielfalt der
Antriebe mittels eines Kriteriums, das nichts Objektives hat. Wenn in
der wirtschaftlichen Sphäre das Gesetz des Erfolges die Praktiker
nötigt, sich nach einmal erfolgter Auswahl nicht mehr ablenken zu
lassen, so ändert das nichts daran, daß diese nur als Notbehelf erscheint
(obwohl die nicht befriedigten Bestrebungen gewöhnlich keine tragische



10 Filippo Burzio

Wendung nehmen). In der sittlich religiösen Sphäre ist der Fall ein
anderer, hier wird diese Auswahl, die einem aufgenötigt ist, für die

beste, ja einzige gehalten. Es ist jedoch geradezu das Kennzeichen
einer gewissen geistigen Höhe der Individuen oder ein Merkmal, das

die Massen in gewissen Epochen auszeichnet, daß sie das Relative dieses

Absoluten, das Unzulängliche dieser Exklusivität fühlen ; dann entsteht
eine Krise.

Das Schlimmste ist, daß diese Auswahl uns selbst überlassen bleibt.
Wenn ein Gott entschiede, so wäre das etwas ganz anderes; alle jene,
deren Glaube an den Erfolg enttäuscht ist, würden sich ihm beseligt
anschließen. Nun ist es nicht schwer zu sehen, daß der Erfolg das

Leben nicht ausfüllt. Man sehe sich nur an, welchen Blendwerken die
Praktiker nachjagen, man blicke auf unsere Großstädte, in denen das

Treiben der Menge seinen Höhepunkt erreicht! Das Wirbeln der
Begierden und Bestrebungen in einer großen Stadt ist vor allem Drill
und Nachahmung, recht wohl vergleichbar dem, was die Mode für die
Frauen ist. All dies betrifft nur das Äußere und quillt nicht aus der
Seele; die Zwecke des Handelns sind mechanische, jedermann will das

gerade stilvolle Auto oder Mobiliar einzig darum, weil andere damit
prunken; man denkt gar nicht nach über diesen Wunsch, man frägt sich
nicht, ob das Spiel den Einsatz wert ist. Und ebenso mit Geld, mit
Würden, mit Bürden. Der persönliche Tageslauf der meisten Männer
ist öde: Frauen, Auto, Smoking; eine Frau schmücken, einen Gegner
demütigen - das ist alles ; und auch das ist oft mehr aus Büchern erlernt,
als von Herzen getan. In den Bekenntnissen großer Geschäftsleute —

Carnegie, Ford — überrascht die Alltäglichkeit der Ansichten und der
Pläne; es scheint unmöglich, daß soviel Erfolg auf soviel Mittelmäßigkeit

beruhen kann. Denkt man ruhig darüber nach, so löst sich dieses
Blendwerk auf; was bleibt, ist Leere. Mehrere von ihnen werden dessen
inne, nachdem sie den Gipfel erklommen haben; über ihre Antriebe
befragt und also genötigt, nachzudenken, wissen sie nicht, was
antworten. Hugo Stinnes sagte: «Ich arbeite für meine Kinder», und
Napoleon: «Ich arbeite für Frankreich.» Laßt uns in Frieden! Ihr
wißt selbst nicht, was ihr wollt. So ist nun einmal das Getriebe des

wirtschaftlichen Tuns; das ist klar. Beim Sturz der antiken Welt, nach
der langen Anspannung der Römer hatte der größte Teil der Besten
dies begriffen, und mit der Tatkraft war es aus. Ich glaube, daß sogar
in einer sehr tätigen - aber wirtschaftlich tätigen - Zeit wie der unsern
eine Seelenverfassung dieser Art, wenn auch auf bestimmte Kreise



Der Demiurg II

beschränkt, doch auf die Mehrzahl einzuwirken und Beunruhigung zu

erzeugen vermag. Andererseits würde das Vorhandensein eines gültigen
Gesetzes das Volk beruhigen, ohne deswegen die Kaufleute zu
verhindern, ihr Treiben daran anzuknüpfen. Im Gegenteil bringt die
Unsicherheit der Spitze die ganze Pyramide ins Wanken.

*

Nun denn, man weiß, daß die Spitze des Abendlandes sich in einer
Krise befindet - in einer Glaubenskrise. Die intellektuelle Elite (die
teilweise mit der gesellschaftlichen Elite zusammenfällt) leidet unter
dem fehlenden Gleichgewicht zwischen den zwei wesentlichen
Elementen des abendländischen Geistes, dem kritischen Bewußtsein und
dem tätigen Willen, dem élan vital. Bei der Menge ist die Handlung
unbedacht, wirtschaftliche und ethisch-religiöse Ziele sind darin nicht
unterschieden ; bei den Meistbesitzenden ist die Begier nach materiellen
Gütern so stark, daß sie allein schon den élan trägt; bei den geistig
Höchststehenden hingegen genügt das nicht; so wie ihr kritisches
Bewußtsein in Konflikt gerät mit ideellen Antrieben, entsteht eine

Krise, die sich sodann infolge der oben beschriebenen Kapillarität
durch das ganze Gefüge der Gesellschaft verbreitet.

Die Krise des abendländischen Geistes ist eine Glaubenskrise, und
sie ist schon alt. Der Glaube schien so notwendig für das Leben und
das Handeln, daß die Zerstörer, die Voltairianer sich sofort auf
einen sogenannten Vernunftglauben beriefen, auf eine « positive » oder
« wissenschaftliche » Ethik, Comtismus, Sozialismus, Humanitarismus,
Darwinismus (und, wie immer der Anschein sein mag, auch den

Nationalismus); Maurras ist ein Ungläubiger, der es mit einer Religion
versucht. Ein erster Zeitabschnitt - in ihm stellt sich das 18. Jahrhundert
als Plan, das 19. als Versuch der Verwirklichung dar - sieht, wie das

kritische Element (das die religiösen Stellungen von früher gestürmt
hatte) ein wesentlicher Bestandteil dieser neuen Bekenntnisse bleibt,
denn man hoffte, daß in dem Binom « vernunftgemäßer Glaube » das

Beiwort nicht dem Hauptwort Abbruch tun würde: es war die
Herrschaft des liberalen Bürgertums. Wenn diese Zeit große Dinge erlebt
hat und das 19. Jahrhundert als ganzes genommen ein großes gewesen
ist, so muß man doch erkennen, daß sein sittlich-religiöses Ergebnis
kein reiches gewesen ist. Der Vernunftglaube hat Bankrott gemacht.
Es ist dies nicht eine Frage der Einschätzung, sondern der Feststellung:
die Religion ist nicht ersetzt worden. Obwohl sie sich oft genug hinsieht-



12 Filippo Burzio

lieh des Problems der Tat bestritten, haben Wissenschaft und
Philosophie sich doch zusammengefunden; Werkzeuge des kritischen
Bewußtseins, haben sie alle beide einen negativen Einfluß auf das nicht
wirtschaftliche Handeln ausgeübt; sie haben dem élan die Flügel
gestutzt. Die tiefe Ursache dessen ist ebenfalls wohlbekannt: es ist der

Mangel an den mystischen und physischen Elementen, diesen
Vitaminen der Handlung. Die Nützlichkeit einer Sache, z. B. der sozialen

Pflicht, feststellen, bedeutet noch nicht, den Anstoß zu ihrer
Verwirklichung geben (dies betrifft die Wissenschaft und die «

wissenschaftliche » Moral); übrigens tötet es den élan, wenn man das Menschliche

im Göttlichen, das Relative im Absoluten aufzeigt (und dies

betrifft die Philosophie). Als Stütze des Handelns, als Hilfe zum Leben ist
der kategorische Imperativ ebenso trüb und leer wie die wissenschaftliche

Solidaritätslehre; die Seele erstickt in dieser Leere, und die
dichterische Eingebung, die Tag für Tag trauriger wird, weiß dies

wohl. Fast kein Innenleben unserer Zeit ist fröhlich.
Gegen Schluß des vorigen Jahrhunderts hatte das den alten Glauben

zerstörende kritische Bewußtsein als Lebensreaktion - während die
Laienmoral in der von oben anerkannten Prosa ein blasses Schattendasein

führte — auf der einen Seite den Individualismus, d. h. eine

Rückkehr zu den elementaren Instinkten, hervorgerufen als einzig
übriggebliebene Triebfeder der Handlung, die Entfeßlung des

Übermenschen, Nietzsche und D'Annunzio; auf der andern Seite eine Art
von Zusammenbruch des Ideals, eine skeptische Trägheit, die man den
Dilettantismus oder Eklektizismus fin de siècle nannte, von Renan zu
Anatole France. Die sittlich-religiösen Bedürfnisse, durch den Kritizismus

erschreckt, regten bei Ibsen und bei Tolstoi ohnmächtig die Flügel.
Was Dostojewski] und Tolstoi in der europäischen Atmosphäre ihrer
Zeit an Erstickendem fanden, rührte wohl von ihren östlichen Schwächen
her, aber auch von dieser Unfruchtbarkeit des Abendlandes. Was in
den ersten Jahren dieses Jahrhunderts sich ereignet hat, ist wohlbekannt;

der gestaltende Wille, der Lebensinstinkt haben heftig auf das

kritische Bewußtsein reagiert. Politische oder äußere Gründe haben
neben den innern in diesem Sinne gewirkt. Man empfand ein
gebieterisches Verlangen nach Glauben, Gewißheit, Disziplin und man
wollte auch den Gefahren der Zersetzung Widerstand leisten, mit
welcher die Forderungen des Kritizismus (Toleranz und Agnostizismus)
die Gesellschaft bedrohten. Die besten Geister und die Besten der
Gesellschaft, Intellektuelle, die die Vernunft satt hatten, und über den



Der Demiurg 13

Sozialismus empörte junge Bourgeois schworen sich gemeinsam einem
Werk völliger Reaktion und Restauration zu. Wenn auch dessen politischer

Erfolg bis jetzt auf einige Länder beschränkt geblieben ist, neige
ich doch zu dem Glauben, daß diese Reaktion sich durch dauerhaften
Charakter von der entsprechenden Bewegung, die auf den Fall Napoleons
folgte, unterscheidet ; und dies vor allem wegen der Zuspitzung, welche
die wirtschaftlichen und nationalen Probleme erfahren haben, und
infolge des Entstehens einer plutokratischen Feudalität. - Da war vor
allem der Idealismus in der Philosophie und der Rationalismus in der
Politik. Die Vorkriegszeit sah bei Rolland den Übergang und den
Hamletismus zwischen Altem und Neuem, bei Unamuno, D'Annunzio,
den italienischen Futuristen andere Symptome, indes schon damals
Sorelscher Syndikalismus und Action Française übereinstimmten in
bezug auf die Mittel und Zwecke: Verneinung der Kritik, Bejahung der
Autorität, Ausübung der Gewalt. Nach dem Krieg hat sich die Bewegung
entfaltet, Bolschewismus und Fascismus kamen auf. Was diese neue
Elite des 20. Jahrhunderts kennzeichnet, ist meiner Meinung nach die
heftige Begier nach Macht und Geld, verbunden mit einem ebenso

heftigen Bedürfnis nach sittlichen, politischen, religiösen Wirklichkeiten

: die Entfeßlung der Selbstsucht und die Behauptung der Ideale
mit einem scheinbaren Widerspruch, der oft ehrlicher ist, als man
denken mag, denn unter der gedanklichen Zusammenhanglosigkeit
drängt ein lebendiges Bedürfnis (es handelt sich eher um ein Chaos,
das keines Demiurgen harrt). Wir erleben die bejubelte Rückkehr des

alten Glaubens und verjährter Gewißheiten, wir sehen die Sektierer
der Ordnung und Disziplin, die Verwirrer der Köpfe, die Restauration
politischer wie religiöser Traditionalismen: Thron oder Altar, König
oder Gott. So hört man immer mehr « Rufe zur Ordnung » von seiten
der einstigen Boheme. Da ist die Apotheose des hl. Franziskus in Italien
von seiten der D'Annunzianer zum großen Ärgernis der Protestanten.
Diese Erscheinung ist nicht auf die lateinischen Länder beschränkt;
obschon in andern Formen, wird sie mit Kipling und dem amerikanischen

Imperialismus angelsächsisch, wie schon früher mit dem
Alldeutschtum deutsch; mit den verschiedenen Nationalismen breitet sie
sich über die ganze Welt aus. Hier zeichnet sich eine großartige
Vergeltung des tätigen Irrationalismus ab. Wenn nicht religiös, dann politisch ;

doch der Glaube, vor allem der Glaube, allem zum Trotz der Glaube!

*



14 Filippo Burzio

Und doch wirkt das Vergangene, auch wenn man es leugnet. Die
Geschichte des Abendlandes - Renaissance, Reformation, Wissenschaft,
Revolution - ist nicht umsonst gewesen; das kritische Bewußtsein
wirkt in uns allen, wir sind Menschen, die kamen, nachdem (um es mit
Carducci zu sagen) « Immanuel Kant Gott getötet hat, und Maximilian
Robespierre den König » ; krebst nur zurück, so weit ihr wollt, die

Dinge werden nie mehr so sein, wie sie gewesen sind. Die Toten sind
nicht so leicht zu erwecken, dies ist es, was der reaktionären Bewegung,
die wir beschrieben haben, ein fragwürdiges Aussehen gibt. Man will
zurückkehren zur Ordnung, zum Glauben, zum zielsichern Handeln,
denn man sehnt sich danach und man braucht es; aber wird man das

können? Sehnen genügt nicht, um zu glauben. Der Glaube ist nicht nur
ein Willensakt, sondern auch eine Zustimmung der Vernunft. Damit
ist gesagt, daß das Problem schwieriger ist, als man vermutet, daß die
wahre Lösung nicht so einfach ist, daß sie nicht bloß in einer völligen
Rückkehr zur Vergangenheit bestehen wird; daß man tiefer graben
muß, um besser zu bauen. Dies ist so wahr, daß unsere Zeitgenossen
nicht auf die festen wirtschaftlichen Tatsachen verzichten, obschon

viele unter ihnen sich nicht damit begnügen, und daß die Heiligen
nicht so zahlreich neu erstehen, als daß sie unter den neuen Publikationen
Furore machten. « Von zehn Engländern », stellt Galsworthy fest, wo
er vom frömmsten Volk des heutigen Abendlandes spricht, « glaubt
ein einziger wirklich an das künftige Leben » ; und gleicherweise ist
es der Satz vom Katholizismus ohne Gott, durch den man die Haltung
der Action Française hat bezeichnen können. Der Widerspruch zwischen
dem kritischen Bewußtsein und diesen jüngsten Ergebnissen des tätigen
Willens kann kaum genauer ausgedrückt werden.

Doch wir möchten nicht, daß unsere Meinung diesbezüglich falsch

gedeutet werden könnte; eine Unterscheidung ist also notwendig. Es

mag sehr wohl sein, daß sich aus diesem Seelenzustand, ungeachtet
seines Mangels an Zusammenhang, positive politische Folgerungen
ergeben; dies ist bereits in einigen Ländern Europas eingetreten. Die
Geschichte ist nicht streng logisch, die Antriebe, aus denen sie resultiert,
haben es nicht nötig, sich einer genauen Prüfung zu unterziehen, um
Tatsachen hervorzubringen, und man hat schon mehrmals gesehen,
wie geschickte Adelsschichten ihre Völker lange durch Mythen
beherrschten, an die sie selbst nicht glaubten. Was aber glaubten sie

hinwiederum, diese Adelsschichten, diese Elite? Welches war ihre innere
Überzeugung, die ideelle, außerwirtschaftliche und außerpolitische



Der Demiurg 15

Stütze ihres Handelns? Da man, um zu handeln, glauben muß, welches

ist, welches könnte vor dem tiefsten Gewissen die Religion des heutigen
Abendlandes sein? Hier ist es, unser Problem. Um es richtig zu stellen,
muß man also das Politische vom Ideellen trennen und sich an dieses
letztere halten. Wenn die neue Elite, die nach der Macht strebt (und da

und dort sich deren bereits bemächtigt hat), nicht erfolgreich ist in ihrer
politischen Aufgabe, die Massen zu beherrschen, so wird das Problem
alle berühren; ist sie erfolgreich und kann eine neue äußere Ordnung
errichtet (oder aber die bestehende Ordnung gewahrt) werden, dann
wird das Problem einzig die Elite, d. h. ihre innere Überzeugung
berühren. Es wird uns alle, uns gebildete Europäer und Amerikaner des
20. Jahrhunderts, berühren, ohne Ansehung politischer oder
gesellschaftlicher Unterschiede. Wir kennen den vollen Ernst dieses uns vom
19. Jahrhundert hinterlassenen Problems; aber wir glauben, wie bereits

gesagt, nicht, daß eine wahre und fruchtbare Lösung darin bestehen

könnte, daß wir die letzten Jahrhunderte unserer Geschichte verleugnen.
Der unerbittliche Gang des vom kritischen Bewußtsein angespornten
Geistes ist der folgende: die Intuitionen, Synthesen, Dogmen, die

vorerst unbedingt und allgemeingültig erscheinen und dadurch mystische
Begeisterung und tätigen Elan erwecken, enthüllen auf einer höheren
Ebene ihre Unzulänglichkeit, und der Glaube wendet sich von ihnen ab.
Mit Zeus und den Zehn Geboten ist es vorbei. Die Synthese
angelsächsischer Weltreiche mochte wohl den jungen Kipling zu einer
lyrischen Glut, die fast Religion war, begeistern ; aber wer könnte wohl,
wenn die « kosmische » Ebene Leonardos und Goethes einmal erreicht
lst, gleich diesem berühmten Engländer der Priester seines Stammes,
der Barde seiner Sippe bleiben? Demnach sind zwei Fälle möglich:
entweder man gelangt zu einem neuen Lebensprinzip, und dann ordnet
sich alles zu einem höhern Einklang, oder aber dies gelingt einem nicht,
die kritische Phase hat keine aufbauende Folge, und dann bricht alles
in einer düstern, furchtbaren Krise von Pessimismus zusammen.

Nun wohl, aus dem Schiffbruch der einzelnen Gewißheiten und des
durch die Wissenschaft und durch die Philosophie zersetzten Glaubens
hat sich eines gerettet, und nur auf diesem Einen kann man auf der
Höhe des abendländischen Geistes heute weiterbauen: nämlich die
geistige Tätigkeit. An der Schwelle des Grand siècle hat ein Sohn des
Abendlandes, an die äußersten Grenzen des Bewußtseins gelangt,
deren Formel gegeben: Cogito ergo sum. Wir wissen nicht, ob unser

un Widerhall findet und unser Werk äußern Erfolg, ob andere tätige



16 Filippo Burzio

Kräfte, andere Willens- und Bewußtseinsmächte da sind in der Welt;
aber die unsere ist vorhanden. So ist die einzige wahrhafte Gewißheit

unserer Zeit beschaffen, der feste Grund der Begierden und Triebe,
auf dem die wirtschaftlichen oder sittlichen Ziele der unbefangenen
Menschheit beruhen, und ebenso alles Blendwerk, das ihrem Leben
Reiz gibt: Reichtum, Ruhm, Macht. Ist dieses Blendwerk einmal
zerstoben, so wollen wir dennoch leben. Gewiß, man könnte von den

Höhen des Bewußtseins ins Nirwana gleiten; doch wir sind Abendländer,
die der Untätigkeit und dem Nichts widerstehen. Da die Tätigkeit uns
gegeben ist, wollen wir sie spielen lassen. Welcher Art unser Tun in
dieser äußersten Lage sein könnte, in der die reine Tätigkeit, die keine

Lüge zuläßt in ihr Spiel, völlig allein sich selber stützen muß — dies ist

es, was wir darlegen müssen. Seit einigen Jahrhunderten, seitdem die

Krise eine offene ist, sind allein einige wenige Männer - Leonardo,
Goethe - mit ihrer Intuition Lehrer und Helden gewesen; weder Kant
noch Hegel vermöchten solches von sich zu behaupten.

Ganz in diesem Sinne wage ich hier, einige persönliche Erfahrungen

zu erwähnen, obschon es sich um ein Unternehmen handelt, dem ich

nicht allein diese Seiten, sondern mein ganzes Leben zu widmen hoffe.

Gewiß, es handelt sich hiebei um eine Lösung im Dienste der
Hochschulen des Geistes, nicht der Volksschule noch der Mittelschule -
und um nichts mehr. Es wird sich darum handeln, zu zeigen, daß auf den

Höhen des Abendlandes alles so recht ist und aufrecht bleibt, daß die
Flamme des Lebens das kritische Bewußtsein überdauert, ja sich seiner
in einer tieferen Versöhnung zu kühnerem Bauen zu bedienen weiß.
Vielleicht, daß dies der Menge nicht genügen wird; nur gemach, wir
werden uns an die Elite wenden. Keine Selbsttäuschung. Wir müssen
das Abendland in seiner Gänze retten; das gesamte Wissen und das

gesamte Tun. Der Mensch wollte seefahren, und er fuhr zur See; er
wollte fliegen, und er fliegt. Seit so vielen Jahrhunderten hat er Gott
gedacht - und all dies sollte zu nichts nützen Vielleicht tritt der Geist
des Schöpfers langsam aus dem Geschöpf hervor. Ist es uns unmöglich,
zwischen den verschiedenen Lebensgestaltungen zu wählen, weil deren
keine uns genügt, so bleibt uns nur dies, sie alle zu versuchen. Ist die

einstige Religion gealtert, so bleibt uns nur dies: sie zu verjüngen.
Losgelöstheit, Universalität, Magie. Wenn Gott sich verbirgt - seht,
hier ist der Demiurg. Mensch des Abendlandes, hic res tua agitur.



Der Demiurg 17

III. Universalität.

Kaum hatte ich aufgehört, den Kampf meiner Jugend gegen die
Spezialisierung, zu der meine äußeren und inneren Ursprünge mich
nötigen wollten, zu kämpfen, da sah man in Frankreich die bewundernswerten

Bestrebungen Valérys, den universalen Menschen neu
darzustellen, und seine Versuche, den Leonardo-Mythus neu zu denken -
was besonders auf einen Machtzuwachs des mathematischen Geistes

herauskam, der sich mit dem Neuidealismus begegnete und den Bildungshorizont

ganz seltsam erweiterte. Dann kam Einstein, und seit langem
hatte kein Physiker ein so weites Echo gefunden. Dann nahm die Reaktion

gegen das Übermaß von Spezialisierung zu, die Pläne für eine
Gesamtkultur vervielfältigten sich. Letztes Jahr, anläßlich der
Jahrhundertfeier von Humanisten wie Pontano und Redi, hat alle Welt in
Italien deren Universalität als den bezeichnendsten Zug ihres Geistes

hervorgehoben. Diese Reaktion kann als ein erster Schritt betrachtet
werden gegen die Mechanisierung, welche die abendländische Kultur
zu verrohen droht. Im 18. Jahrhundert war die kulturelle Universalität
weit verbreiteter; sie war gewiß auch viel leichter erreichbar.

Die Universalität, welche ich demiurgisch nenne, ist wohl jene, aber
sie ist noch etwas anderes. Wenn sie jener gleicht, so als Anzeichen
einer tiefern Universalität ; und wenn ich mit der ersten in einer meiner
Lebenserfahrungen Versuche anstelle, so handelt es sich hier nicht um
die eigentliche. Die Universalität der Bildung mit der Vielfalt der
Leistungen, durch die sie sich kundgibt, soll nicht ein Zweck,
sondern nur ein Mittel des Geistes in seiner Gesamtheit sein, d. h. einer
Kraft, die weit jenseits der Bildung auf das Leben zielt. Wir haben uns,
boffe ich, genügend darüber ausgesprochen, um sofort verstanden zu
werden. Vielleicht liebt niemand die christlichen Heiligen mehr als wir;
und dennoch vermöchten wir nicht, ihnen zu folgen, denn sie sind
einseitig, sie verschließen sich in sich selbst; da finden sie vielleicht
Frieden und Freude, doch um welchen Preis! Um den Preis so vieler
Linge und Lebenstriebe, der Erkenntnis Leonardos, der Sinnenlust
L°n Juans, des Faustischen Wirkens, der Macht Napoleons, des
Hamletschen Zweifels. Der Demiurg vermag eine derartige Verkümmerung

nicht gelten zu lassen, er geht von der Gesamtheit als Gegebenem
aus, vom Ich als Ganzem: das ist seine ursprüngliche Universalität.

s gelingt ihm hier, zu organisieren, oder aber er versagt. Teillösungen -
er vermag nicht, sie hinzunehmen, denn er vermag nicht, an sie zu
glauben.



18 Filippo Burzio

Es gibt Scheinlösungen, Universalität nur in Worten. Es gibt
Philosophen, welche sagen: «Wir sind die Universalität; von der Höhe

unserer Formeln meistern wir den Geist und, da der Geist die ganze
Wirklichkeit ist, das All. Die Religion ist eine Vorwegnahme der

Phdosophie, die Mathematik äfft sie nach, die Politik ist ihr weltlicher
Arm, das Leben ihre Schlacke. » - Diese Universalität der Begriffe ist
nicht besser als die Universalität der Metaphern, kraft welcher die
Rhetoren sich einbilden, die Dinge, die sie verherrlichen, zu besitzen

und, obschon nur Tyrtäus, Leonidas zu sein. So die rhetorische
Universalität. Anders die demiurgische. Seht, Philosophen, wie sehr die
Wirklichkeit euch Lügen straft! Die Frauen sind für eure Syllogismen
nicht zu haben, die Wissenschaft, will sie Erfolge, muß ihren eigenen
Weg gehen, die Politik beutet euch aus, dann läßt sie euch im Stich.
Man muß in allem und jedem sich das besondere Triebwerk angelegen
sein lassen. Es gibt keinen goldenen Schlüssel, der alle Türen erschlösse,
und eure Formeln sind kein solcher. Die Erfahrung steht über der
Deduktion. Die konkrete Universalität beruht auf der vielfachen
Überwindung des voneinander Verschiedenen. Voltaire verherrlichte Newton,
ohne Mathematiker zu sein, ebenso wie der Goethe der Farbenlehre

kein Physiker war und der Rousseau des Contrat social kein Politiker.
Die Pole des Handelns sind vier oder fünf, sie sind wohlbekannt; man
muß seinen Geist durch Gedanken und durch Dichtung auszusprechen
verstehen, man muß verstehen, zu Männern und zu Frauen zu sprechen,
die Natur durch Wissenschaft und durch Technik zu meistern, man
muß gegebenenfalls sich einen Platz erobern. Die Verschiedenheit dieser

Pole läßt sich wirklich nicht aufheben; merkt euch das, dann tut, was

ihr könnt. Nicht als ob dies an sich von Wichtigkeit wäre: es handelt
sich hier nur um Vorwände für die Verwirklichung des Geistes.

Warum irdische Güter begehren? Und warum sie nicht begehren?
Franziskus ist ein Dichter, doch Horaz, der das Haus und den Garten
besang, ist es auch. Alles hängt von den Seelenzuständen ab, und der
Demiurg lebt sie, aber er unterliegt ihnen nicht, noch verewigt er sie;
vielmehr zielt er darauf ab, sich mit dem über sie hinausgehenden Tun
gleichzusetzen und dabei sucht er unbewegt und rege zu sein wie das

Tun selbst. Er trägt Sorge, in sich den möglichen Reichtum der
Antriebe zu wahren und den der Verwirklichungen zu hegen; die technischen

Hilfsmittel und die innern Beweggründe eines Industriellen oder
Parteiführers müssen ihm vertraut sein; geht er darüber hinaus, so

geschieht es, um weiterzuschreiten in Sphären, die ihm unbegrenzt



Der Demiurg 19

scheinen. Es ist klar, daß der Erfinder der Spinn- oder Webmaschinen

in seine Tat den Keim zum Werk zahlloser Industrieller einschloß, daß
die Spekulation eines Newton oder Galilei die Vorbedingung der
gesamten Industrie darstellt. Also war dieTat dieser Männer demiurgischer,
war sie es mehr wert, vollendet zu werden. Übrigens waren diese
Erfinder oft recht unglücklich; also waren es nicht vollendete Demiurgen.
Es ist auch klar, daß weder der Reichtum der Industriellen, noch die
Macht der Politiker diesen Einfluß ersetzen, durch den ein Voltaire,
ein Rousseau den Geist ihrer Zeit umgebildet haben. Ach, die demi-
urgische Universalität ist noch unbegrenzter als die Leonardos und die
Valérys. Ursprünglich begehrt der Geist nach allem, ist er universal;
wenn er sich dann verengt, so ist dies die Folge von Krankheit oder aber

von Notwendigkeit. Soweit dies möglich ist, muß man ihn retten: die
Mittel hiezu zu finden, dies ist das Ziel. Der Verzicht hat keinen Wert,
wenn ihm nicht Besitz vorausgeht; andernfalls fiele er zu leicht. Die
Einseitigkeit bringt nur schlechte Früchte : Verzerrung des Blickfeldes,
irrtümliche Urteile, falsche Perspektive. Hätte Leopardi Glück in der
Liebe gehabt, die Farben seiner Welt wären andere gewesen. Fast alle
Menschliche Abneigung und Unverständnis rühren von der Einseitigkeit

her; jeder spricht seine eigene Sprache; das Ideal ist, sie alle zu
kennen.

Von dieser Seite seiner Wesensanlage aus kann der Demiurg wohl
auf den allseitigen Menschen der Renaissance als auf ein Vorbild blicken ;

und die gesamte zeitgenössische Bewegung zugunsten eines neuen
Humanismus (welcher die immer unerträglicheren Auswirkungen der
v°n der industriellen Kultur herrührenden Spezialisierung teilweise
auszugleichen vermöchte) ist ihm nah verwandt. Dennoch (und gerade
dies wollen wir im folgenden ausführen) wird ein neuer Humanismus
nicht ausreichen, um die religiöse Krise des Abendlandes zu beheben.

(Schluß folgt.)


	Der Demiurg

