
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 12

Artikel: Zur Philosophie unserer Zeit

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


912

Zur Philosophie unserer Zeit

von Hans Barth

Wer es sich zur Aufgabe macht, einige philosophische Werke
herauszugreifen, die das durchschnittliche Schaffen der Gegenwart überragen

und die wissenschaftlichen Grenzen gewaltsam sprengen, weil
sich in ihnen die Not und Sorge der Zeit in sinnfälligem Ausdruck
niedergeschlagen hat, läuft Gefahr, sich in persönlicher Auswahl und
Befangenheit zu verlieren. Jede Beschäftigung mit unmittelbar
lebenswichtigen Fragen, die unsere richtungs- und zuchtlose Zeit aufwirft,
birgt aber den unschätzbaren Vorteil, daß wir infolge unserer
Verflochtenheit mit dieser Zeit, die Beweggründe ihres Schaffens und ihre
Sprache besser verstehen, als wenn wir uns der Geschichte hingeben.
Doch verbürgt die Unabgeklärtheit der gegenwärtigen geistigen Lage,
der Reichtum an sich widersprechenden Einzelerscheinungen keineswegs

eine sachliche Auswahl, hat ja doch ein durch die zeitliche Trennung

bedingtes heilsames Vergessen das Gehaltarme und Unwichtige
noch nicht im wesenlosen Dämmer der Geschichte versinken lassen.

Wir sind keine Spiegel, welche dem Beschauer das Leben ohne

Verzerrung entgegenhalten; wir gleichen vielmehr dem Baume, der dem
nährenden Erdboden jene Kräfte entnimmt, deren er für seine
Entfaltung bedarf. So verliert jede Auswahl aus dem philosophischen
Schaffen der Gegenwart an Allgemeingültigkeit, was sie an persönlicher
Prägung gewinnt.

Die Philosophie der Gegenwart hat kein einheitliches Gesicht. Der
Kampf der Neukantianer um den wahren Kant geht allmählich seinem
Ende entgegen. Der Vitalismus, der ohne die Idee der Entelechie nicht
auskommt, streitet wider die « Maschinentheorie des Lebens », nach
welcher alle scheinbar zweckvollen Vorgänge in ein enges Netz
mechanisch-ursächlicher Beziehungen aufgelöst werden. Hegel, der Philosoph
der tiefsten Einheit von Immanenz und Transzendenz, steht gegen
Thomas von Aquino, den Bewahrer eines dualistischen Weltbildes.
Eine « Lebensphilosophie », welche - alle Ausstrahlungen Nietzsches
gleich einem Brennglas sammelnd - das wissenschaftlich-philosophische
Schaffen einzig als Ausfluß des ewig wechselnden Lebens und als

Dienst an diesem wechselvollen Spiel bewertet, eine « Lebensphiloso-



Zur Philosophie unserer Zeit 913

phie » ferner, der sich die Idee der Wahrheit verflüchtigt in eine Fülle
schöpferischer, lebensfördernder Kräfte prallt auf eine Wissenschaftsphilosophie,

die - in Bewahrung besten überlieferten Gedankengutes -
an der Idee der einen Wahrheit festhält und sie mit fein ausgebildeten
Denkmitteln einer geschulten Geistigkeit zu schützen weiß. Und endlich

droht die Kraft persönlicher Entscheidung und Bewertung einer
furchtbaren Lähmung zu verfallen, wo der suchende Mensch den
Reichtum vergangener Kulturen genießt, deren literarische und
künstlerische Denkmäler richtunggebend - wie Marksteine künftiger
Entwicklung - in unser Dasein hineinragen. Solcher Gefahr eines kraftlosen

Historismus glaubt eine philosophische Wertlehre durch eine
Flucht in Piatons Ideenwelt zu begegnen, indem sie der ewig bewegten
Erde einen strahlenden Himmel unveränderlich-seiender Werte
überwölbt. Noch tobt der Streit um Recht und Grenzen der Metaphysik.
Diese Metaphysik, die wie ein verschüchtertes und verstoßenes Aschenputtel

außerhalb des hoffärtigen Palastes der Wissenschaften ein
kümmerliches Dasein fristete, bezaubert einen Jüngling fürstlichen
Geschlechts und wird mit strahlender Pracht und Glockengeläute zur
Prinzessin erhoben. Doch die entschiedensten Feinde der Metaphysik
haben im Verborgenen der Unangesehenen geopfert.
Erkenntnistheoretische Schulen hadern in dickleibigen Büchern darüber, ob die
Welt Schöpfung und Ausfluß des Ich oder ob das Ich nur ein
abgeleitetes Sein unter dem Sein der Welt sei. Noch streitet man über die
Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft und erwägt die Frage, ob
eine Philosophie, die aus dem Leben geboren wird und im Leben wirken
muß, berechtigt sei - ohne Einbuße des überschätzten Prädikates der
Wissenschaftlichkeit - in Weltanschauungsdingen wenigstens richtungweisend

- wenn man vorsichtig sein will - oder sogar weltanschauung-
bildend - wenn man kühner und damit tapferer ist - zu sein.

Das sind Dinge, die wir ernsthaft bereden und auf die wir viel gute
Zeit und Arbeit verwenden. Es ist schließlich nicht verwunderlich,
wenn wir uns manchmal fragen, ob denn diese heißen Bemühungen
nicht Spitzfindigkeiten seien, an denen sich ein müßiger Beschauer

ergötzt und die menschliche Eitelkeit Triumphe feiert. Denn eines
haben wir doch vergessen. Auch damals, als die Philosophie sich am

innigsten und unmittelbarsten mit dem Leben verwachsen fühlte, als
sie nämlich das Leben selbst zum Angelpunkt alles Denkens machte -
gewissermaßen das Wechselnde zum festen Sein erhob - war sie dem
wesentlichsten Anliegen aller Philosophie fremd. Diese Philosophie



914 Hans Barth

übersah den Menschen, diesen Menschen in dieser Zeit und an diesem

Orte, den Erben und Verwalter einer kräftereichen Überlieferung, die

schöpferische Mitte für alle « kommenden Dinge », diesen im Alltag
verfangenen Menschen, dessen Leben sich in Sorge verzehrt, und dem

es in seinem Dasein je um sich selber geht - diesen Menschen hat die

Philosophie übersehen. Martin Heidegger war es, den solche Fragen
leidenschaftlich erfüllten und der sie in persönlich geprägter Sprache,
welche als Form dieser Gedanken geschaffen werden mußte, in seinem

großen Werke Sein und Zeit1) niederlegte. Heidegger teilte am Anfang
seiner Laufbahn das übliche Los deutscher Philosophen : man forschte
nach seinen geistigen Ahnen, deren Einfluß man bei Heidegger zu

spüren glaubte und man war befriedigt, als der Nachweis erbracht war,
daß Kierkegaard, Bergson, Nietzsche, Husserl und Marx in seinem

Weltbild vertreten waren. Als ob damit viel gewonnen wäre! Rudolf
Borchardt hat letzthin gesagt, alle Gedanken seien schon einmal
gedacht worden. Es ist somit ausschließlich von Bedeutung, zu welcher
Zeit und in welcher Weise diese wiederkehrenden Gedanken gedacht
werden. Wenn also Heidegger zeigt, daß die Substanz des Menschen
nicht der Geist als Synthese von Leib und Seele, sondern die Existenz

sei, das heißt das In-der-Welt-sein des Menschen, wenn er also menschliches

Dasein in seiner Alltäglichkeit - in Sorge und Angst verstrickt,

von Gewissensnot und Todesbewußtsein überschattet - philosophisch
bewältigt, so hat er für die Gegenwart Wesentlichstes geleistet. Solche

Philosophie ist nüchtern, ernst und wirklichkeitserfüllt, weil sie selbst,
nach ihrer innern Haltung, aus der harten Wirklichkeit geboren wurde.
Der seiende Mensch wird zur Grundlage aller Philosophie, er und jene
Mächte, die mit seinem bloßen Dasein unmittelbar gegeben sind:
die Sorge als dauernde Bemühung um die Erhaltung des Lebens, die

Angst des In-die-Welt-geworfen-seins, die Schuld als « Ausdruck der

innern Nichtigkeit des Daseins » selber und das Bewußtsein des Todes,
welches ermöglicht, daß sich das einzelne Dasein in jedem Augenblicke
seiner Dauer zur geschlossenen Ganzheit ausforme, weil ja doch der
Tod dem Dasein immer ein Ende setzen kann - dieser seiende Mensch
ist der ausschließliche Gegenstand seiner eigenen Philosophie. Von ihm
aus werden alle andern Seinssphären erschlossen. Philosophie wird
grundsätzlich zur philosophischen Anthropologie, zu einer Lehre vom
Wesen und Aufbau des Menschen. Was an dieser Stelle gesagt wurde,

x) Martin Heidegger Sein und Zeit. Erste Hälfte. Max Niemeyer-Verlag, Halle
a. S. 1927.



Zur Philosophie unserer Zeit 915

bleibt nur ein Hinweis auf Heideggers Werk, das immer umfassender
denkende Menschen beschäftigt und beschäftigen wird. Eine kritische
Bemerkung ist unvermeidlich, sie muß sich auf die Frage der Werte
und Gesetze beziehen: Woher weiß der Mensch um sein Dasein als
einem Nichtigen? Worin besteht der Maßstab, an welchem er seine

Schuld ermißt? Diese Frage besteht zu Recht, auch wenn das Bewußtsein

von Schuld und Nichtigkeit als ursprünglichste Gegebenheit alles
Daseins erfaßt wird.

In gleichem Sinne zurückgreifend auf den letzten Gehalt alles Denkens,
begegnet uns die kritische Ethik Gegenwart von Eberhard Grisebach.1)
Obgleich ein scharfer Gegenspieler von Heidegger, gibt auch dieser

Philosoph mittelbar einen Beitrag zur philosophischen Anthropologie
und zwar in der Form seiner schneidenden Kritik am Menschen der
humanistischen, verinnerlichten Welt. Grisebach hat seine Kritik dahin
bestimmt, daß das Aufgeben eines Dogmatismus noch nicht der
Verzicht auf den wirklichen Glauben, sondern nur das Aufgeben eines

prinzipiell betonten Systems bedeute. « Vom wirklichen Glauben zu
künden, ist nicht Aufgabe der Philosophie. >» Man kann diese Aufgabe
in guten Treuen verschieden festlegen, aber an Grisebach werden wir
die Frage richten: Und wenn es auch der Wahrheit entspräche, daß die
Menschen mit ihren aus der Erinnerung entnommenen Werturteilen
und Wertmaßstäben immer den unerhört einmaligen Konflikt
vergewaltigen, wenn sie auch immer in Auswirkung ihres unerschöpflichen

Willens zur Machterweiterung den Anspruch des Andern, des

Du, nie aushalten, sondern dieses Du stets in ihre Sphäre hineinziehen

und von seiner ursprünglichen Richtung abdrängen, wir werden
fragen: was geschieht, wenn sich der Mensch seiner allgemeingültigen
Urteile und Vorurteile, die bisher sein Handeln bestimmten, entledigt
hat? Oder einfacher gefaßt: Worin besteht der Halt des Menschen?
Wenn uns Grisebach auf den « wirklichen Glauben » verweist, dessen

Verkündigung nicht im Felde philosophischer Bemühung liegt, so
muß er neben seiner Kritik, unter deren Wucht die überlieferten Systeme
wie altersschwache Häuser einstürzen, jenem « wirklichen Glauben »

vernehmbaren Ausdruck verleihen. Oder sollte auch schon in diesem

Verlangen eine Unbotmäßigkeit gegen die « Wirklichkeit », die uns
« gegenwartet », enthalten sein

Neben solchen unversöhnlichen Gegensätzen, wie Heidegger und

') Eberhard Grisebach Gegenwart, eine kritische Ethik. Max Niemeyer-Verlag,
Halle a. S. 1928.



916 Hans Barth

Grisebach sie darstellen, stehen Vermittler. Ihr Schaffen hat Richtung
ins Weite, ihr umfassender Blick vereinigt scheinbare Wiedersprüche,
sie lehnen das schroffe Entweder-oder ab und neigen zu einem Sowohl-
als-auch; ihr letztes Wort ist Ausgleich. Zu diesen Vermittlern - mit
dieser Bezeichnung verbinde sich keine Bewertung-gehört MaxScheler.1)
Sein Vermächtnis ist die Forderung einer philosophischen
Weltanschauung, deren Grundzüge er kurz vor seinem Tode in kühnem Wurfe
festlegte. Ausgleich - dieses Wort bezeichnet die Haltung jener
angestrebten Weltanschauung: Durchdringung von Geist und Drang, An-
gleichung der politisch-wirtschaftlichen Gegensätze, welche in der
kapitalistischen und sozialistischen Gesellschaftsordnung verkörpert
sind, Angleichung des abendländischen Ideals des tätigen Helden an
das im Osten verbreitete Ideal des duldenden Weisen und Heiligen,
Ausgleich von Männlichem und Weiblichem. Diese durchgreifende
Richtung auf Ausgleich beherrscht auch die drei Erkenntnisstufen,
die Scheler unterscheidet: das Herrschaftswissen, das dem Menschen
die technische Macht über Natur, Gesellschaft und Geschichte
vermittelt, das Wesenswissen, welches auf die letzten Seinsweisen - den
ideenbildenden Geist und den irrationalen Drang - abzielt, und das

metaphysische Erlösungswissen, das den Menschen lehrt, daß der

einzige Zugang zu Gott nicht die vergegenständlichende Betrachtung,
sondern der persönliche Einsatz des endlichen Menschen für den
unendlichen Gott sei. Schelers Vermächtnis ist Aufgabe, keine Lösung.
Er war der Philosoph einer verhängnisvollen Übergangszeit und
verzehrte sich in Gegensätzen, deren Pole er nicht zusammenreißen konnte.

In anderm Sinne auf Ausgleich bedacht ist auch Erich Przywara.2)
Seine gesammelten Aufsätze Ringen der Gegenwart aus den Jahren
1922-1927 geben dafür beredtes Zeugnis. Was Scheler fehlte, war eine

letzte tiefste Gewißheit, Przywara besitzt sie in den Glaubenswahrheiten
der katholischen Kirche. Er vermag die Gegensätze zu überwinden,
weil ihm Leben in gegensätzlicher Spannung zum Geheimnis der Gottheit

wird: Gott in uns - Gott über uns, Mystik - Distanz, Immanenz
— Transzendenz - das sind die Pole katholischer Religionsphilosophie.

In diesem Zusammenhang nennen wir auch Karl Joël, dessen

Wandlungen der Weltanschauung,3) eine Menge schöner Anregungen

') MaxScheler Philosophische Weltanschauung. Verlag Friedrich Cohen, Bonn 1929.

') Erich Przywara Ringen der Gegenwart. 2 Bände. Verlag Dr. Benno Filser,
Augsburg 1929.

3) Karl Joël Wandlungen der Weltanschauung. Eine Philosophiegeschichte als
Geschichtsphilosophie. J. B. C. Mohr-Verlag. Tübingen 1927/29.



Zur Philosophie unserer Zeit 917

ausströmt. Joël hat die in der Romantik vorgebildete Idee des Gegensatzes

als tiefstem Wesensmerkmal des Lebens aufgenommen. Lösung
oder Bindung sind jene seelisch-stofflichen Wesenheiten, die den
Zeitraum von drei Generationen zur innern Einheit zusammenschließen
und die je zwei sich folgende Jahrhunderte in gegensätzlicher Spannung
aneinanderfessein. Joël macht vielleicht den letzten großen Versuch,
Geschichte durch Geschichte zu überwinden.

Die philosophischen Werke der letzten Jahre, die wir in den Vordergrund

rückten, entbehren der innern Einheit, es sei denn, daß uns
solche Einheit verbürgt sei in der Not des denkenden Menschen.


	Zur Philosophie unserer Zeit

