
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 11

Artikel: Jean-Jacques Rousseau als Musiker [Schluss]

Autor: Gysi, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


871

Jean-Jacques Rousseau als Musiker
von Fritz Gysi

(Schluß)

Rousseaus Devin hatte nicht nur die Wirkung eines revolutionären
Manifestes gegen das überlebte Pathos der tragédie lyrique und gegen die
Übertreibungen der opera buffa, es war zugleich auch die erste getanzte
Pantomime auf der Szene der Académie royale. Um es hoffähig zu
machen, mußte Jean-Jacques seinem Pastoralidyll ein Schlußdivertissement

anfügen, das ausschließlich dem Ballett reserviert blieb, da aus
stilistischen Gründen ein Werk in der Großen Oper ohne tänzerische

Apotheose nicht zu Ende gehen durfte. Im übrigen enthält der Devin
lauter Liedmusik, Vermächtnisse einfachsten Fühlens und Gestaltens,

von denen einige die Geltung eigentlicher Volkslieder erlangt haben.

In dieser Hinsicht war die Rückkehr zur Natur verwirklicht, und Rousseau,

aller Fesseln ledig, die ihn noch mit der altfranzösischen
Operntechnik verbanden, konnte seiner im italienischen Klangempfinden
wurzelnden Melodik freien Lauf lassen. Gleich dem bewunderten Vorbild,

der Serva padrona, ist auch der Dorfwahrsager von prächtiger
Klarheit der ariosen Linie, von unaufhaltsam zierlichem Fluß der
melodischen Gedanken. Nur in der sachlichen und affektiven Deklamation
der Rezitative verrät sich noch der Franzose.

Man hat auch den Devin, Rousseaus Meisterwerk, arg verdächtigt,
Jean-Jacques Autorschaft auch hier angezweifelt. Die mißliche Plagiataffäre

ist lange nicht zur Ruhe gekommen, darf aber heute als erledigt
betrachtet werden. Selbst wenn die dokumentarischen Beweise fehlen
würden, so könnten wir als Zeugen der Echtheit eine ganze Reihe von
Argumenten ins Feld führen. Werke, die in Inhalt und Form mit so
überraschenden Neuerungen aufs Publikum wirken, stammen in der
Regel nicht aus zweiter Hand. Keiner übrigens von den Verleumdern
des Devin vermochte seine Anschuldigungen zu präzisieren, und wenn
eine so populäre Persönlichkeit wie Grétry sagen konnte, daß zwar ein
technisch wenig erfahrener Musiker den Devin geschrieben, daß dem
Autor aber die Sicherheit des Gefühls die Regeln der Kunst erschließe,

so sind das Äußerungen, die zugunsten Jean-Jacques schwer ins
Gewicht fallen. Sogar Gluck soll nach einer Aufführung zu Salieri be-



872 F ritz Gysi

merkt haben : «Wir hätten das anders gemacht, aber wir wären im Irrtum
gewesen. » Und noch ein Umstand spricht für die Authentizität von
Rousseaus persönlichster Schöpfung. Die Tatsache nämlich, daß sich
des in Paris so außerordentlich beliebten Stückes bald die Parodie
bemächtigte, wobei die Schauspielerin Madame Favart mit ihrem
naturalistischen Bauernkostüm den Abscheu der konservativen Kritik erregte.

Für die Uraufführung des Devin - am 18. Oktober 1752 in Fontainebleau

- stand der Opernchor und ein ausgezeichnetes Orchester zur
Verfügung. Die Colette sang keine Geringere als die ihrer Schlankheit
und ihrer morbid süßen Stimme wegen umschwärmte Mademoiselle
Fei, in welche sämtliche Enzyklopädisten mehr oder weniger verliebt

waren, und der man es daher am ehesten verzieh, wenn sie französisch,

statt, wie sonst üblich, italienisch sang. Vor die breitere Öffentlichkeit
gelangte Rousseaus Singspiel im folgenden Frühjahr (1. März 1753) an
der Großen Oper. Über den enthusiastischen Erfolg und über die
allgemeine Rührung, die sich besonders der Damenwelt bemächtigte,
berichtet Rousseau in den Confessions. « Cela est charmant, cela est ravissant,

il n'y a pas un son là qui ne parle au cœur » - so hörte er von
zarten Stimmen aus den Logen flüstern. Vielleicht ist dieses Selbstreferat

ein bißchen ironisch gemeint. Es ändert aber nichts an dem
Faktum, daß der « Dorfwahrsager » binnen kurzem unerhört populär
wurde, daß sich sogar Madame de Pompadour um die Partie des Colin
riß, und daß selbst Louis XV., der so durch und durch unmusikalische
Monarch, im Schlosse auf und abging, die Arie trällernd: « J'ai perdu

mon serviteur » (« avec la voix la plus fausse de son royaume », wie
Rousseau boshaft bemerkt). Ein merkwürdiger Fall übrigens: während

ganz Paris an dem liedfrohen Schäferspiel sich ergötzte, wurde dem

Komponisten, der sich inzwischen auch mit der Theaterleitung über-
worfen, der Eintritt zu seinem eigenen Werke verweigert.

Ähnlich wie um den Devin ist auch um die melodramatische Schöpfung
Pygmalion in der Gelehrtenweit ein heftiger Streit entbrannt. Er braucht

uns hier weiter nicht zu beschäftigen, da die Musik zu dieser « scène

lyrique » nachgewiesenermaßen nicht von Rousseau selber, sondern von
einem ihm befreundeten Lyoner Kaufmann stammt, von Horace
Coignet,x) der seinen musikalischen Schaffenstrieb auch einer Operette
Le médecin d'amour nutzbar gemacht hat. Wichtig aber ist der Pygmalion
als Versuch, die Glaubwürdigkeit der dramatischen Darstellung zu er-

r) Vgl. A. Sallès Horace Coignet et le Pygmalion de Rousseau. Revue musicale

de Lyon 1905, und L. Vallas Le Pygmalion de ].-]. Rousseau, ebenda 1906.



Jean-Jacques Rousseau als Musiker 873

reichen durch eine neue Kombination von gesprochenem Wort, Mimik
und Musik, in summa also ein positiver Beleg für Rousseaus Theorie
über die Aufgaben der Deklamation, des Rezitativs, der mimischen
Kunst und über die psychologische Bedeutung des Orchesters in der
Theatermusik.1) Pygmalion wurde 1770 erstmals in Lyon aufgeführt
und gelangte fünf Jahre darauf an die Comédie française. Damit wurde
Rousseau zum Mitbegründer jener neuen Gattung - damals auch Mono-
oder Duodram genannt - und es ist ein eigenartiges Zusammentreffen,
daß fast gleichzeitig der Gothaer Kapellmeister Georg Benda sich mit
ähnlichen Plänen trug und ebenfalls an einem Pygmalion die
Lebensfähigkeit des Melodrams zu erproben suchte. Goethe hatte Recht mit
seiner Prophezeiung, Rousseaus Pygmalion werde epochemachend wirken,

denn Jean-Jacques hat hier tatsächlich den entscheidenden Anstoß
gegeben und damit der romantischen Oper vorgearbeitet.

Von einer Oper Daphnis et Chloe, auf einen Text von Corancez, sind

nur Fragmente übrig, die nach Rousseaus Tod von seinen Freunden

publiziert wurden. Anläßlich der Hochzeit des Dauphin, während der

großen Hoffeierlichkeiten in Versailles (1745) wurde als Galavorstellung
auch eine Ballettkomödie La Princesse de Navarre gegeben, deren
Verfasser Voltaire, deren Komponist Rameau war. Mit der nachmaligen
Umgestaltung dieser Festoper wurde Rousseau betraut, da man ihn,
als den Autor der Muses galantes, dafür besonders befähigt hielt. So

ereignete sich denn der seltsame Fall, daß er, gegen seinen Willen, zum
Überarbeiter sowohl Voltaires wie Rameaus bestimmt wurde. La Princesse

de Navarre wurde umgetauft in Les Fêtes de Ramire. Die szenarische

und textliche Umformung rührt zweifellos von Rousseau her. Inwiefern

er auch mit eigenen Rezitativen oder sonstigen musikalischen

Ergänzungen an der Metamorphose beteiligt war, ist noch nicht abgeklärt.
Jedenfalls bereitete ihm die mehr aus Pflicht als aus Neigung
durchgeführte Prozedur große Ärgernisse, die in dem auch physisch leicht
erregbaren Menschen sogar eine akute Erkrankung nach sich zogen.

Von Rousseaus übrigen Kompositionen sind anzuführen sechs stark
italianisierende Arien, die er nachträglich den Gesangsnummern des

Devin eingefügt hat. Wir können darin weder eine szenische Notwendigkeit

noch eine künstlerische Bereicherung der Partitur erblicken, und
auch das Pariser Publikum kehrte gern zu dem bewährten älteren Gut
zurück. Kaum etwas Persönliches wird man in Rousseaus Kirchenmusik
verspüren. In Erinnerung an seine kurzfristige Sängerpraxis in Annecy

*) s. F. Hellouin J.-J. Rousseau et la psychologie à l'orchestre. 1903.



874 F ritz Gysi

komponierte er einige Motetten, wovon sich fünf im Manuskript erhalten

haben. Nun war die Polyphonie, deren Beherrschung die Motette
voraussetzt, nicht just Rousseaus Stärke, und so wird man sich auch
nicht verwundern, wenn das, was er in diesen lateinischen Gesängen
ausprobierte, wie italienische Opernmusik anmutet. Gleich das erste
Erzeugnis dieser Gattung, ein Salve Regina, für Mademoiselle Fei
bestimmt (1752), zeigt in seinem ganz der Gefallsucht des «galanten
Stils » unterworfenen Amoroso deutlich, wie fernab diese sogenannten
Motetten lagen vom Wesen der wirklich religiösen Musik. Übrigens
war Rousseau in Paris nicht der einzige, der in dieser Weise den Kirchenstil

parodierte. Über Zweistimmigkeit mit Basso continuo oder
Begleitorchester scheint er sich in seinen « motets » nicht hinausgewagt zu
haben. Sie fanden in der französischen Kirche auch keinen Widerhall.

Viel leichter dagegen ist für uns die Fühlungnahme mit Rousseau

in seiner Liedersammlung, posthum unter dem Titel Consolations des

misères de ma vie 1781 erschienen. 95 Gesänge sind darin vereinigt,
wovon etwa fünfzehn auf Originaltexte von Petrarca, Metastasio und
andern Italienern entfallen. Vielleicht enthalten gerade diese Canzo-

netten das Anmutigste in der sonst sehr ungleichwertigen Kollektion.
Auch sie - gleich den Arien im Devin - laufen an einer graziösen
Melodienkette und erfreuen durch Frische und Naivität der Erfindung. Die
Mehrzahl der Consolations besteht aus französischen Romanzen, vielfach

auf eigene, aber anonym gehaltene Dichtungen. Sodann hat Rousseau

mit Vorliebe aus der Lyrik der französischen Renaissance

geschöpft. Der Stil seiner Romanzen, häufig auch modische Tanzformen
berücksichtigend, ist typisch 18. Jahrhundert. Verschiedentlich aber

treten individuelle Züge heraus, und man erkennt sogleich den Schöpfer
des Devin wieder, wie beispielsweise in dem köstlichen «Air de trois
notes »: « Que le jour me dure » oder der in ihrer melodischen Transparenz

bezaubernden Chanson « Je l'ai planté, je l'ai vu naître ». Eine
« Romance du saule », auf Worte von Deleyre, nach Shakespeare,
vermochte ebenfalls Generationen hindurch das Interesse an Rousseaus

Liedkunst wachzuhalten.
Wer in Rousseaus musikalischer Hinterlassenschaft nach den technischen

und intellektuellen Lücken späht, dem wird es nicht schwer
fallen, den Verfasser des Contrat social und des Emile als musikalischen
Dilettanten hinzustellen. Wer aber mehr in die Tiefe blickt und die
Motive erkennen lernt, die Rousseau zu so intensiver Beschäftigung mit
der Tonkunst getrieben, der wird zu einem gegenteiligen Resultat ge-



Jean-Jacques Rousseau als Musiker 875

langen und dem der Musik so leidenschaftlich ergebenen Philosophen
auch als Künstler seine Anerkennung nicht versagen. Konnte er mit
dem überragenden und einzig der Musik lebenden Genie eines Rameau

auch niemals in wirklichen Wettstreit treten, dürfen wir ihn nicht
einreihen in die Schar der großen Vollbringer, so waren bei ihm Lehren
und Schaffen wenigstens von edelsten Absichten geleitet. Gegen bloß
dilettantisches Tun spricht auch die Schärfe seiner Selbstkritik. In
einem kurz vor seinem Tode verfaßten Vorwort zu den Muses galantes
heißt es : « Dieses Werk ist so mittelmäßig, seine Art so schlecht, daß

ich es mir nur aus der Macht der Gewohnheit und der Vorurteile
erklären kann, daß es mir jemals gefallen konnte ».

Wie unbeirrt und ausdauernd Rousseau das als wahr Empfundene

vortrug und seinen Lesern einprägte, das lernt man erst schätzen, wenn
man an seine theoretischen Schriften herangeht. Ihre Reichhaltigkeit ist
erstaunlich, und von der Fülle der darin angeregten, wenn auch nur
halbwegs gelösten Probleme vermochte die Musikästhetik auf Jahrzehnte
hinaus zu zehren. Berlioz in seinen Musikalischen Grotesken ergießt einmal

seinen Spott über die Philosophen des 18. Jahrhunderts, die sich
mit ihren musikästhetischen Betrachtungen so arg verrannt hätten:
« O philosophes prodigieux bouffons » Er nimmt zwar Rousseau aus,
verhehlt sich aber nicht, daß auch dieser klarste Geist unter ihnen
« d'étonnantes plaisanteries » in Umlauf gesetzt und in seinen
selbstherrlichen Axiomen Dinge gefordert habe, die mit dem gesunden
Menschenverstand nie zu vereinbaren seien. Der Hitzkopf Berlioz ging
hier mit seinem spekulativen Vorgänger scharf ins Gericht, aber er hatte

eigentlich recht. Tatsächlich wimmelt es in Rousseaus ästhetischen

Schriften von Voreingenommenheiten und Übertreibungen; anderseits
kann nicht geleugnet werden, daß sich hinter seinen widerspruchsvollen
Sätzen stets ein Stück Wahrheit birgt. Ferner darf man bei der Beurteilung

seiner Musikästhetik nie vergessen, daß ein geborener Polemiker
hier die Feder führte.

Hauptzweck der Komposition wie überhaupt des Musizierens war
ihm Erholung, die Flucht aus der Alltäglichkeit, waren ihm die Segnungen

des Geistes. Vornehmste Bestimmung und Aufgabe der Musik ist

es, das Gemüt zu ergreifen. Und zwar sollen alle ihre Äußerungen,
seien sie rhythmischer, melodischer oder harmonischer Natur,
zusammenwirken, um dieses Ziel zu erreichen. Der elementare Ausdruck
jeglichen musikalischen Empfindens ist die menschliche Stimme. Durch
ihre Akzente, indem sie die Affekte nachzeichnen, werden diese auch



876 Fritz Gysi

im Hörer geweckt. Hier berührt sich Rousseau mit Gluck, der mit Bezug
auf den Devin sagte : « L'accent de la nature est la langue universelle ».*)
Nach Rousseaus Anschauung soll sich alles der individuellen Inspiration

unterordnen, Instinkt und Phantasie, selbst in ihren Zügellosig-
keiten, sollen frei walten dürfen auch im Reich der Töne. Ohne direkt
Anhänger dessen zu sein, was unsre Gegenwartskunst beherrscht, nämlich

der deskriptiven Musik, weist er doch wiederholt auf die Ausdrucksgewalt

und den beschreibenden Sinn der Töne hin. « L'art du musicien

ne consiste point à peindre immédiatement les objets, mais à mettre
l'âme dans une disposition semblable à celle où la mettrait leur
présence. »2) Hier haben wir einen Fundamentalsatz seiner Auffassung vom
Wesen des Akustischen. Mit andern Worten: mehr Impression als

eigentliche Malerei verlangt er von der Musik. Beethoven hat dasselbe

gemeint mit der Bemerkung, die er seiner Pastoralsymphonie
voranschickte.

Rousseau unterscheidet scharf zwischen den beiden Begriffen «

musique naturelle » und « musique imitative ». Unter der erstem versteht

er die Musik, die sich bloß auf die physischen Grundlagen der Töne
stützt, die lediglich auf unser Sensorium wirkt, und faßt hier zusammen
die Gesamtheit der Lieder und Gesänge usw., kurz alles, was wir als

melodische und harmonische Musik zu bezeichnen pflegen. Rousseaus

Neigung aber gilt der zweiten Kategorie, jener « musique vraiment
lyrique et théâtrale », die mit ihrer lebhaften Akzentuation alle
Leidenschaften auszudrücken vermag, alles Gegenständliche umschreibt, alle

Stimmungen festhält und damit erreicht, was er als Hauptaufgabe der
Tonkunst überhaupt zuweist, das Emotionelle. Wollen wir eine Parallele
ziehen, so ließen sich die Begriffe « absolute Musik » und « dramatische
(respektive Programm-) Musik » in Anwendung bringen, und wir kämen

so - unter vielfach veränderten Voraussetzungen natürlich - zu einer
ähnlichen Gegenüberstellung.

Selbstverständlich übersah ein Denker wie Rousseau auch nicht das

wichtige Problem des Verhältnisses zwischen Musik und Poesie. Nicht
mit der Intensität wie Gluck oder wie später Wagner machte er aus der
natürlichen Begrenzung der beiden Schwesterkünste und ihrer
Synthese ein Dogma, indessen galt auch ihm die Einheit von Tonkunst und
Poesie als unerläßliche Vorbedingung für alle dramatische Musik. Fast
scheint es, als ob Rousseau in der Forderung, die Musik habe sich der

x) In der Widmung des Orphée.
s) Brief an d'Alembert vom 26. Juni 1754.



Jean-Jacques Rousseau als Musiker 877

Dichtung in allen Teilen unterzuordnen, über Gluck noch hinausginge.
Was Rousseau in seiner Ästhetik hauptsächlich bekämpfte, war der

Formalismus seiner Zeit, der sich ihm auf den verschiedensten Gebieten

entgegenstellte. Als ausgesprochen intuitiver Musiker, der seinen

schöpferischen Fähigkeiten alles zutraute, vom künstlerischen Handwerk
aber nur das Allerprimitivste für nötig erachtete, war er unerbittlich

gegen erstarrte Systematik, auch wenn er für ihre Existenz eine
geschichtliche Erklärung fand. Vor allem war er ein Feind des Kontrapunkts,

und im Eifer, die Notwendigkeit der polyphonen Satzweise zu
bestreiten, hat er sich zu wahrhaft bizarren Behauptungen verstiegen.
« Ils croient faire de la musique, ils ne font que du bruit », sagt er ganz
kaltblütig von den Meistern der französischen Mehrstimmigkeit. Und
geradezu erschreckend ist seine Ignoranz in bezug auf die deutschen
Klassiker des Generalbaßzeitalters. Für ihn existierte überhaupt keine
deutsche Musik. Was diese Begrenztheit anbelangt, so fand er sich freilich

in erlauchtester Gesellschaft. Denn wer, selbst unter den
Wortführern der französischen Musik, wußte in Paris etwas von einem Händel,

einem Bach?
Die Fugen mit all ihren Evolutionen waren ihm ein Greuel, und er

erklärte sie kurzerhand als ein Überrest der Barbarei : « des monstres
difformes, des monuments du mauvais goût, qu'il faut reléguer dans les

cloîtres comme dans leur dernier asile, s1) Zu ähnlich vernichtenden
Urteilen verleitet ihn sein Widerwille gegen ein Allzuviel von Harmonie.
Von seinem, übrigens sehr gründlich betriebenen Studium von Rameaus

Traité de l'harmonie hatte er nichts anderes profitiert als das Eine und
Negative: daß er fortan des Meisters Lehre von der Harmonie als der

Grundlage aller Kunst auf jede Art verdächtigte und lächerlich machte.
Für ihn blieb die Harmonik als musikerzeugender Faktor eine « Invention

gothique». Man weiß aus der Kunstgeschichte, was man damals

unter dem Begriffe « gotisch » verstand. Gotisch hieß soviel wie
geschmacklos, barbarisch.

Viel gemäßigter erscheint Rousseau da, wo er sich mit den Formelementen

auseinandersetzt, die in ihrer Totalität die dramatische Musik
ausmachen. Gegen seine Auffassung vom Wesen des Rezitativs, der Melodie

und ihrer gegenseitigen Durchdringung wird man auch heute nichts
einwenden können. Vor allem lag ihm die Einheit der Melodie am Herzen.

Das ist sehr verständlich, denn in diesem Punkte decken sich bei

ihm, was sonst selten der Fall ist, Praxis und Theorie vollkommen. Mit
*) Lettre à M. Grimm au sujet des Remarques ajoutées à sa lettre sur Omphale.



878 Fritz Gysi

der Expansionskraft der Melodie steht und fällt Rousseaus Musik. Und
wir haben schon angedeutet, daß er hier seinen eigenen Forderungen
von der Rückkehr zur Natur am allernächsten gekommen ist. Auch was
er über die Vorteile des Melodrams sagt, zu dessen Ausbau im Dienste
der Bühnenkunst er den Grund gelegt, das darf in der Hauptsache
unwidersprochen bleiben.

Rousseau, der so viel und gründlich über den Ursprung der Musik
nachgedacht hatte, mußte sich logischerweise auch eine Hypothese
zurechtlegen über die Herkunft der Sprache. In einer längern Abhandlung,
betitelt Essai sur l'origine des Langues (ca. 1762),1) einer wertvollen
Ergänzung zur « Lettre sur la musique française », hat er seine
Forschungsergebnisse niedergelegt. Nach seiner Meinung wären auf jenem
glücklichen Fleck Erde, wo die Sprache entstanden, Sprache und Musik
eins gewesen. Ein Kernsatz in der erwähnten Schrift lautet, die Melodie
fließe ganz spontan aus den Akzenten der Sprache. Mit Bezug auf das

Französische äußert sich Rousseau : « Eine Sprache, die nur Artikulationen

und Laute besitzt, kann Ideen wiedergeben, aber Empfindungen
und sinnliche Vorstellungen zu vermitteln, dazu müssen ihr auch
Rhythmus und Tonwerte eigen sein.» In einem besonders gereizten
Moment konnte er sogar die Behauptung aufs Papier werfen, der
französische Gesang sei nichts anderes als ein fortwährendes Gebell (« aboiement

continuel»).2) Sehr sinnvoll und anschaulich, wie er die Idiome
des Südens denen im Norden gegenüberstellt. In Italien, wo die Sprache
in erster Linie Ausdruck leidenschaftlichen Erlebens ist, da heiße das

erste Wort: «Aimez-moi! », unter den nordischen Menschen dagegen,

wo sich infolge der klimatischen Verhältnisse alles Interesse, alle Energie
auf den Lebensunterhalt konzentriere, laute das erste Wort «Aidez-moi »

Von der französischen Oper hatte Baron Grimm, Rousseaus späterer
Gegner, folgende satirische Definition gegeben: «L'opéra français est

un spectacle où tout le bonheur et tout le malheur des personnages
consiste à voir danser autour d'eux. » Was Rousseau über das französische

Musikdrama und über die Oper im allgemeinen lehrte, das steht
ästhetisch auf einem gesunden Boden. Vor allem fordert er die Prä-
ponderanz des Dramas über das selbstische Gebaren der Musik. Und
Wagner vorausgreifend betont er wiederholt, daß Musik, Dichtung
und Plastik in der Oper zu ein und demselben Ziele vereinigt sein müs-

*) Der Titel dieser geistvollen Untersuchung sollte ursprünglich lauten Essai
sur l'origine de la mélodie.

2) Lettre sur la musique française.



Jean-Jacques Rousseau als Musiker 879

sen. «Was nur Tanz, nur sich selbst vorstellt, gehört nicht in die Oper.
Das Ballett stört die künstlerische Einheit der Oper. » Mit Wagner
begegnet er sich auch in der Auffassung, daß die Sage, beziehungsweise
der Mythos, als stoffliche Basis für das Musikdrama viel geeigneter sei

als geschichtliche Facta.
Das sind einige der markantesten Thesen aus der Fülle des Materials,

das Rousseau zum großen Teil in seinem Dictionnaire de musique

aufgehäuft hat. Hier fanden auch alle jene Artikel ein Unterkommen, die

er vordem für Diderots Encyclopédie beigesteuert hatte. Der Dictionnaire,
erschienen in Genf 1764, gibt Auskunft über alle theoretischen Fragen,
die damals das musikalische Paris interessierten, läßt dagegen das rein
Historische und Biographische wie auch die Technik des Instrumentalen
unberücksichtigt. Das Werk nahm sich aus wie ein Protest gegen jene
Unversöhnlichen, die Rousseau eines dilettantischen Betriebes bezichtigten,

wie ein Plaidoyer für ein Wissen, das stets wieder angefochten
und bezweifelt wurde.

Der Vollständigkeit halber erinnere ich daran, daß sich Jean-Jacques
gelegentlich auch mit folkloristischen Studien befaßt hat. Auch auf
diesem Gebiete war er ein Bahnbrecher. Aus Venedig brachte er drei
sogenannte « Psalmodies », d. h. Volksgesänge auf Strophen aus Tassos

Befreitem Jerusalem mit, in genauer Notierung, so wie er sie auf seinen

Lagunenfahrten vernahm, und rettete damit ein Stück Alt-Venedig.
Man findet sie einverleibt der Sammlung der Consolations.

Fassen wir zusammen, so sehen wir Rousseaus Ästhetik gipfeln in
einer schrankenlosen Bewunderung für die italienische Musik, während
das Resultat in bezug auf die französische Tonkunst ein bedenklich
pessimistisches ist. « Les Français n'ont point de musique et n'en

peuvent avoir »,x) dieser unbarmherzige Machtspruch, der so manchen
friedlichen Zeitgenossen ins Herz traf und patriotisch empfindliche
Franzosen noch heute empört, zählt zu den schroffsten und ungerechtesten

Verdikten, die ein Kunstrichter des 18. Jahrhunderts sich anmaßte.
Man kann solche Angriffe höchstens damit entschuldigen, daß zwei
Menschen sich in seinem Innern bekämpften. Der eine war der Denker
und Genießer einer in harter Übung erworbenen Lebenskunst, der
andere gehörte einem Gesellschaftskörper an, den er verachtete und für
den er nicht geschaffen war. Um sich in seinem Milieu zu behaupten,
hat Jean-Jacques oft dem Bedürfnis, Recht zu haben, die Wahrheit
aufgeopfert.

*) Lettre sur la musique française.



880 Fritz Gysi

Der Einfluß Rousseaus auf spätere Generationen war stark und anhaltend,

zum großen Teil auch verderblich. Es geht zwar zu weit, wenn man
Jean-Jacques - aus dem Lager der Nationalfranzosen kommen neuerdings

solche Stimmen - verantwortlich machen will für die Verlotterung
der opéra comique um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert. Denn
gerade sein Singspiel hätte jener Niedergangszeit als Vorbild, als Quell
der Gesundung gelten können. Indessen gab seine Auslegung von der
« Nachahmung der Natur », dem das ganze künstlerische Dixhuitième
beschäftigenden Problem, Anlaß zu groben, ja geradezu katastrophalen
Mißverständnissen. Die guten Früchte dürfen wir darob nicht
übersehen, die Rousseaus kühn ausgreifende Reformen der europäischen
Musik schenkten. Man möge es ihm nicht vergessen, daß er ein
Vorläufer unsrer expressionistischen Gegenwartsmusik war und daß er im
besondern dem Orchester eine psychologische Funktion im Sinne Wagners

zugedacht hat, indem er es, seiner Vorliebe für die gesungene
Melodie zum Trotz, zum eigentlichen Stimmungsträger erhoben wissen
wollte.

Um die gerechte Würdigung des Musikers Rousseau werden wir noch
jahrelang zu kämpfen haben. Mit der Erschließung seines schöpferischen

Nachlasses werden auch seine Härten und psychischen Aversionen
in milderem Lichte erscheinen. Alles in allem - Rousseau war auch als

Musiker eine Persönlichkeit, vor deren unerschütterlichem Willen wir
uns beugen. Die Entwicklung der dramatischen Musik des 19.

Jahrhunderts in ihren großen Zügen hat er vorausgeahnt und mit seinen

vitalen Interessen an allem lebendigen Kunstgeschehen das musikalische
Denken und Fühlen des modernen Menschen in entscheidenden
Momenten mitbestimmt.


	Jean-Jacques Rousseau als Musiker [Schluss]

