Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 11

Artikel: Jean-Jacques Rousseau als Musiker [Schluss]
Autor: Gysi, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

871

Jean-Jacques Rousseau als Musiker

von Fritz Gysi

(SchluB)

Rousseaus Devin hatte nicht nur die Wirkung eines revolutioniren
Manifestes gegen das iiberlebte Pathos der tragédie lyrique und gegen die
Ubertreibungen der opera buffa, es war zugleich auch die erste getanzte
Pantomime auf der Szene der Académie royale. Um es hoffihig zu
machen, mufite Jean-Jacques seinem Pastoralidyll ein Schlufidivertisse-~
ment anfiigen, das ausschliefllich dem Ballett reserviert blieb, da aus
stilistischen Griinden ein Werk in der Groflen Oper ohne tinzerische
Apotheose nicht zu Ende gehen durfte. Im iibrigen enthilt der Devin
lauter Liedmusik, Vermichtnisse einfachsten Fiihlens und Gestaltens,
von denen einige die Geltung eigentlicher Volkslieder erlangt haben.
In dieser Hinsicht war die Riickkehr zur Natur verwirklicht, und Rous~
seau, aller Fesseln ledig, die 1thn noch mit der altfranzésischen Opern~
technik verbanden, konnte seiner im italienischen Klangempfinden
wurzelnden Melodik freien Lauf lassen. Gleich dem bewunderten Vor-
bild, der Serva padrona, ist auch der Dorfwahrsager von prichtiger
Klarheit der ariosen Linie, von unaufhaltsam zierlichem Flufl der melo-
dischen Gedanken. Nur in der sachlichen und affektiven Deklamation
der Rezitative verrit sich noch der Franzose.

Man hat auch den Devin, Rousseaus Meisterwerk, arg verdachtigt,
Jean-]Jacques Autorschaft auch hier angezweifelt. Die mifiliche Plagiat-
affire ist lange nicht zur Ruhe gekommen, darf aber heute als erledigt
betrachtet werden. Selbst wenn die dokumentarischen Beweise fehlen
wiirden, so konnten wir als Zeugen der Echtheit eine ganze Reihe von
Argumenten ins Feld fiihren. Werke, die in Inhalt und Form mit so
iiberraschenden Neuerungen aufs Publikum wirken, stammen in der
Regel nicht aus zweiter Hand. Keiner iibrigens von den Verleumdern
des Devin vermochte seine Anschuldigungen zu prizisieren, und wenn
eine so populire Persénlichkeit wie Grétry sagen konnte, dafl zwar ein
technisch wenig erfahrener Musiker den Devin geschrieben, dafi dem
Autor aber die Sicherheit des Gefiihls die Regeln der Kunst erschliefle,
so sind das AuBerungen, die zugunsten Jean-Jacques schwer ins Ge-
wicht fallen. Sogar Gluck soll nach einer Auffithrung zu Salieri be-



872 Fritz Gysi

merkt haben : <\Wir hitten das anders gemacht, aber wir wiren im Irrtum
gewesen.” Und noch ein Umstand spricht fiir die Authentizitit von
Rousseaus persénlichster Schéopfung. Die Tatsache nimlich, daf} sich
des in Paris so auflerordentlich beliebten Stiickes bald die Parodie be-
michtigte, wobei die Schauspielerin Madame Favart mit ihrem natura-
listischen Bauernkostiim den Abscheu der konservativen Kritik erregte.

Fiir die Urauffithrung des Devin — am 18. Oktober 1752 in Fontaine-
bleau — stand der Opernchor und ein ausgezeichnetes Orchester zur
Verfiigung. Die Colette sang keine Geringere als die ihrer Schlankheit
und threr morbid siilen Stimme wegen umschwirmte Mademoiselle
Fel, in welche simtliche Enzyklopiadisten mehr oder weniger verliebt
waren, und der man es daher am ehesten verzieh, wenn sie franzésisch,
statt, wie sonst iiblich, italienisch sang. Vor die breitere Offentlichkeit
gelangte Rousseaus Singspiel im folgenden Friihjahr (1. Mirz 1753) an
der Groflen Oper. Uber den enthusiastischen Erfolg und iiber die all-
gemeine Riihrung, die sich besonders der Damenwelt bemichtigte, be-
richtet Rousseau in den Confessions. « Cela est charmant, cela est ravis-
sant, 1l n'y a pas un son la qui ne parle au ceeur » — so hérte er von
zarten Stimmen aus den Logen fliistern. Vielleicht ist dieses Selbst-
referat ein bifichen ironisch gemeint. Es dndert aber nichts an dem
Faktum, daf§ der « Dorfwahrsager» binnen kurzem unerhért populir
wurde, daf} sich sogar Madame de Pompadour um die Partie des Colin
rif}, und daB selbst Louis XV., der so durch und durch unmusikalische
Monarch, im Schlosse auf und abging, die Arie trillernd: « J'ai perdu
mon serviteur » («avec la voix la plus fausse de son royaume», wie
Rousseau boshaft bemerkt). Ein merkwiirdiger Fall iibrigens: wihrend
ganz Paris an dem liedfrohen Schiferspiel sich ergétzte, wurde dem
Komponisten, der sich inzwischen auch mit der Theaterleitung iiber-
worfen, der Eintritt zu seinem eigenen Werke verweigert.

Ahnlich wie um den Devin ist auch um die melodramatische Schépfung
Pygmalion in der Gelehrtenwelt ein heftiger Streit entbrannt. Er braucht
uns hier weiter nicht zu beschiftigen, da die Musik zu dieser « scéne
lyrique » nachgewiesenermaflen nicht von Rousseau selber, sondern von
einem ihm befreundeten Lyoner Kaufmann stammt, von Horace
Coignet, 1) der seinen musikalischen Schaffenstrieb auch einer Operette
Le médecin d’amour nutzbar gemacht hat. Wichtig aber ist der Pygmalion
als Versuch, die Glaubwiirdigkeit der dramatischen Darstellung zu er-

1) Vgl. A. Sallés Horace Coignet et le Pygmalion de J.-J. Rousseau. Revue musi-
cale de Lyon 1905, und L. Vallas Le Pygmalion de J.-]J. Rousseau, ebenda 1906.



Jean-Jacques Rousseau als Musiker 873

reichen durch eine neue Kombination von gesprochenem Wort, Mimik
und Musik, in summa also ein positiver Beleg fiir Rousseaus Theorie
iiber die Aufgaben der Deklamation, des Rezitativs, der mimischen
Kunst und iiber die psychologische Bedeutung des Orchesters in der
Theatermusik.!) Pygmalion wurde 1770 erstmals in Lyon aufgefiihrt
und gelangte fiinf Jahre darauf an die Comédie frangaise. Damit wurde
Rousseau zum Mitbegriinder jener neuen Gattung — damals auch Mono-
oder Duodram genannt — und es ist ein eigenartiges Zusammentreffen,
daf} fast gleichzeitig der Gothaer Kapellmeister Georg Benda sich mit
dhnlichen Plinen trug und ebenfalls an einem Pygmalion die Lebens-
fihigkeit des Melodrams zu erproben suchte. Goethe hatte Recht mit
seiner Prophezeiung, Rousseaus Pygmalion werde epochemachend wir-
ken, denn Jean-Jacques hat hier tatsichlich den entscheidenden Anstof8
gegeben und damit der romantischen Oper vorgearbeitet.

Von einer Oper Daphnis et Chloe, auf einen Text von Corancez, sind
nur Fragmente iibrig, die nach Rousseaus Tod von seinen Freunden
publiziert wurden. Anlafllich der Hochzeit des Dauphin, wahrend der
groflen Hoffeierlichkeiten in Versailles (1745) wurde als Galavorstellung
auch eine Ballettkomédie La Princesse de Navarre gegeben, deren Ver-
fasser Voltaire, deren Komponist Rameau war. Mit der nachmaligen
Umgestaltung dieser Festoper wurde Rousseau betraut, da man ihn,
als den Autor der Muses galantes, dafiir besonders befihigt hielt. So
ereignete sich denn der seltsame Fall, daf} er, gegen seinen Willen, zum
Uberarbeiter sowohl Voltaires wie Rameaus bestimmt wurde. La Princesse
de Navarre wurde umgetauft in Les Fétes de Ramire. Die szenarische
und textliche Umformung riihrt zweifellos von Rousseau her. Inwiefern
er auch mit eigenen Rezitativen oder sonstigen musikalischen Ergin-
zungen an der Metamorphose beteiligt war, ist noch nicht abgeklart.
Jedenfalls bereitete ihm die mehr aus Pflicht als aus Neigung durch-
gefiihrte Prozedur grofle Argernisse, die in dem auch physisch leicht
erregbaren Menschen sogar eine akute Erkrankung nach sich zogen.

Von Rousseaus iibrigen Kompositionen sind anzufiihren sechs stark
italianisierende Arien, die er nachtriglich den Gesangsnummern des
Devin eingefiigt hat. Wir kénnen darin weder eine szenische Notwendig-
keit noch eine kiinstlerische Bereicherung der Partitur erblicken, und
auch das Pariser Publikum kehrte gern zu dem bewihrten ilteren Gut
zuriick. Kaum etwas Persénliches wird man in Rousseaus Kirchenmusik
verspiiren. In Erinnerung an seine kurzfristige Sangerpraxis in Annecy

1) s. F. Hellouin J.-J. Rousseau et la psychologie & lorchestre. 1903.




874 Fritz Gysi

komponierte er einige Motetten, wovon sich fiinf im Manuskript erhal-
ten haben. Nun war die Polyphonie, deren Beherrschung die Motette
voraussetzt, nicht just Rousseaus Stirke, und so wird man sich auch
nicht verwundern, wenn das, was er in diesen lateinischen Gesingen
ausprobierte, wie italienische Opernmusik anmutet. Gleich das erste
Erzeugnis dieser Gattung, ein Salve Regina, fiir Mademoiselle Fel be-
stimmt (1752), zeigt in seinem ganz der Gefallsucht des «galanten
Stils » unterworfenen Amoroso deutlich, wie fernab diese sogenannten
Motetten lagen vom Wesen der wirklich religissen Musik. Ubrigens
war Rousseau in Paris nicht der einzige, der in dieser Weise den Kirchen-
stil parodierte. Uber Zweistimmigkeit mit Basso continuo oder Begleit-
orchester scheint er sich in seinen « motets » nicht hinausgewagt zu
haben. Sie fanden in der franzésischen Kirche auch keinen Widerhall.

Viel leichter dagegen ist fiir uns die Fiithlungnahme mit Rousseau
in seiner Liedersammlung, posthum unter dem Titel Consolations des
miséres de ma vie 1781 erschienen. 95 Gesinge sind darin vereinigt,
wovon etwa fiinfzehn auf Originaltexte von Petrarca, Metastasio und
andern Italienern entfallen. Vielleicht enthalten gerade diese Canzo-
netten das Anmutigste in der sonst sehr ungleichwertigen Kollektion.
Auch sie - gleich den Arien im Devin — laufen an einer graziésen Melo-
dienkette und erfreuen durch Frische und Naivitit der Erfindung. Die
Mehrzahl der Consolations besteht aus franzésischen Romanzen, viel-
fach auf eigene, aber anonym gehaltene Dichtungen. Sodann hat Rous-
seau mit Vorliebe aus der Lyrik der franzésischen Renaissance ge-
schépft. Der Stil seiner Romanzen, hiufig auch modische Tanzformen
beriicksichtigend, ist typisch 18. Jahrhundert. Verschiedentlich aber
treten individuelle Ziige heraus, und man erkennt sogleich den Schépfer
des Devin wieder, wie beispielsweise in dem késtlichen «Air de trois
notes »: « Que le jour me dure » oder der in ihrer melodischen Trans-
parenz bezaubernden Chanson « Je I'ai planté, je 1'ai vu naitre ». Eine
« Romance du saule », auf Worte von Deleyre, nach Shakespeare, ver-
mochte ebenfalls Generationen hindurch das Interesse an Rousseaus
Liedkunst wachzuhalten.

Wer in Rousseaus musikalischer Hinterlassenschaft nach den techni-
schen und intellektuellen Liicken spiht, dem wird es nicht schwer
fallen, den Verfasser des Contrat social und des Emile als musikalischen
Dilettanten hinzustellen. Wer aber mehr in die Tiefe blickt und die
Motive erkennen lernt, die Rousseau zu so intensiver Beschiftigung mit
der Tonkunst getrieben, der wird zu einem gegenteiligen Resultat ge-



Jean-Jacques Rousseau als Musiker 875

langen und dem der Musik so leidenschaftlich ergebenen Philosophen
auch als Kiinstler seine Anerkennung nicht versagen. Konnte er mit
dem iiberragenden und einzig der Musik lebenden Genie eines Rameau
auch niemals in wirklichen Wettstreit treten, diirfen wir ithn nicht ein-
reihen in die Schar der grofien Vollbringer, so waren bei thm Lehren
und Schaffen wenigstens von edelsten Absichten geleitet. Gegen blof3
dilettantisches Tun spricht auch die Schirfe seiner Selbstkritik. In
einem kurz vor seinem Tode verfafiten Vorwort zu den Muses galantes
heifit es: « Dieses Werk ist so mittelmiBig, seine Art so schlecht, daf}
ich es mir nur aus der Macht der Gewohnheit und der Vorurteile er-
klaren kann, daf} es mir jemals gefallen konnte ».

Wie unbeirrt und ausdauernd Rousseau das als wahr Empfundene
vortrug und seinen Lesern einprigte, das lernt man erst schitzen, wenn
man an seine theoretischen Schriften herangeht. Ihre Reichhaltigkeit ist
erstaunlich, und von der Fiille der darin angeregten, wenn auch nur
halbwegs gelssten Probleme vermochte die Musikisthetik auf Jahrzehnte
hinaus zu zehren. Berlioz in seinen Musikalischen Grotesken ergiefit ein-
mal seinen Spott iiber die Philosophen des 18. Jahrhunderts, die sich
mit ithren musikdsthetischen Betrachtungen so arg verrannt hitten:
« O philosophes! prodigieux bouffons!» Er nimmt zwar Rousseau aus,
verhehlt sich aber nicht, dafl auch dieser klarste Geist unter ihnen
« d'étonnantes plaisanteries » in Umlauf gesetzt und in seinen selbst-
herrlichen Axiomen Dinge gefordert habe, die mit dem gesunden
Menschenverstand nie zu vereinbaren seien. Der Hitzkopf Berlioz ging
hier mit seinem spekulativen Vorginger scharf ins Gericht, aber er hatte
eigentlich recht. Tatsichlich wimmelt es in Rousseaus #sthetischen
Schriften von Voreingenommenheiten und Ubertreibungen; anderseits
kann nicht geleugnet werden, daf} sich hinter seinen widerspruchsvollen
Sitzen stets ein Stiick Wahrheit birgt. Ferner darf man bei der Beurtei-
lung seiner Musikasthetik nie vergessen, daf3 ein geborener Polemiker
hier die Feder fiihrte.

Hauptzweck der Komposition wie iiberhaupt des Musizierens war
thm Erholung, die Flucht aus der Alltiglichkeit, waren ihm die Segnun-
gen des Geistes. Vornehmste Bestimmung und Aufgabe der Musik ist
es, das Gemiit zu ergreifen. Und zwar sollen alle ihre AuBerungen,
seien sie rhythmischer, melodischer oder harmonischer Natur, zusam-~
menwirken, um dieses Ziel zu erreichen. Der elementare Ausdruck jeg-
lichen musikalischen Empfindens ist die menschliche Stimme. Durch
ihre Akzente, indem sie die Affekte nachzeichnen, werden diese auch



876 Fritz Gysi

im Hérer geweckt. Hier beriihrt sich Rousseau mit Gluck, der mit Bezug
auf den Devin sagte: « L’accent de la nature est la langue universelle ».%)
Nach Rousseaus Anschauung soll sich alles der individuellen Inspira-
tion unterordnen, Instinkt und Phantasie, selbst in ithren Ziigellosig-
keiten, sollen frei walten diirfen auch im Reich der Téne. Ohne direkt
Anhinger dessen zu sein, was unsre Gegenwartskunst beherrscht, nim-
lich der deskriptiven Musik, weist er doch wiederholt auf die Ausdrucks-
gewalt und den beschreibenden Sinn der Téne hin. « L’art du musicien
ne consiste point a peindre immédiatement les objets, mais & mettre
I'Ame dans une disposition semblable a celle oli la mettrait leur pré-
sence. » %) Hier haben wir einen Fundamentalsatz seiner Auffassung vom
Wesen des Akustischen. Mit andern Worten: mehr Impression als
eigentliche Malerei verlangt er von der Musik. Beethoven hat dasselbe
gemeint mit der Bemerkung, die er seiner Pastoralsymphonie voran-
schickte.

Rousseau unterscheidet scharf zwischen den beiden Begriffen « mu-
sique naturelle » und « musique imitative ». Unter der erstern versteht
er die Musik, die sich blof} auf die physischen Grundlagen der Téne
stiitzt, die lediglich auf unser Sensorium wirkt, und fafit hier zusammen
die Gesamtheit der Lieder und Gesinge usw., kurz alles, was wir als
melodische und harmonische Musik zu bezeichnen pflegen. Rousseaus
Neigung aber gilt der zweiten Kategorie, jener « musique vraiment
lyrique et théatrale », die mit ihrer lebhaften Akzentuation alle Leiden-
schaften auszudriicken vermag, alles Gegenstindliche umschreibt, alle
Stimmungen festhilt und damit erreicht, was er als Hauptaufgabe der
Tonkunst iiberhaupt zuweist, das Emotionelle. Wollen wir eine Parallele
ziehen, so lieflen sich die Begriffe « absolute Musik » und « dramatische
(respektive Programm-) Musik » in Anwendung bringen, und wir kimen
so — unter vielfach verianderten Voraussetzungen natiirlich — zu einer
dhnlichen Gegeniiberstellung.

Selbstverstindlich iibersah ein Denker wie Rousseau auch nicht das
wichtige Problem des Verhiltnisses zwischen Musik und Poesie. Nicht
mit der Intensitit wie Gluck oder wie spiter Wagner machte er aus der
natiirlichen Begrenzung der beiden Schwesterkiinste und ihrer Syn-
these ein Dogma, indessen galt auch thm die Emnheit von Tonkunst und
Poesie als unerlifiliche Vorbedingung fiir alle dramatische Musik. Fast
scheint es, als ob Rousseau in der Forderung, die Musik habe sich der

1) In der Widmung des Orphée.
?) Brief an d'Alembert vom 26. Jum 1754.




Jean-Jacques Rousseau als Musiker 877

Dichtung in allen Teilen unterzuordnen, iiber Gluck noch hinausginge.

Was Rousseau in seiner Asthetik hauptsichlich bekimpfte, war der
Formalismus seiner Zeit, der sich thm auf den verschiedensten Gebieten
entgegenstellte. Als ausgesprochen intuitiver Musiker, der seinen
schépferischen Fahigkeiten alles zutraute, vom kiinstlerischen Handwerk
aber nur das Allerprimitivste fiir notig erachtete, war er unerbittlich
gegen erstarrte Systematik, auch wenn er fiir ihre Existenz eine ge-
schichtliche Erklarung fand. Vor allem war er ein Feind des Kontra-
punkts, und 1im Eifer, die Notwendigkeit der polyphonen Satzweise zu
bestreiten, hat er sich zu wahrhaft bizarren Behauptungen verstiegen.
«[ls croient faire de la musique, ils ne font que du bruit », sagt er ganz
kaltbliitig von den Meistern der franzésischen Mehrstimmigkeit. Und
geradezu erschreckend ist seine Ignoranz in bezug auf die deutschen
Klassiker des Generalbafizeitalters. Fiir ihn existierte iiberhaupt keine
deutsche Musik. Was diese Begrenztheit anbelangt, so fand er sich frei-
lich in erlauchtester Gesellschaft. Denn wer, selbst unter den Wort-
fithrern der franzosischen Musik, wufite in Paris etwas von einem Hin-
del, einem Bach?

Die Fugen mit all ihren Evolutionen waren thm ein Greuel, und er
erklarte sie kurzerhand als ein Uberrest der Barbarei: « des monstres
difformes, des monuments du mauvais gofit, qu'il faut reléguer dans les
cloitres comme dans leur dernier asile.»!) Zu dhnlich vernichtenden
Urteilen verleitet ihn sein Widerwille gegen ein Allzuviel von Harmonie.
Von seinem, iibrigens sehr griindlich betriebenen Studium von Rameaus
Traité de I'harmonie hatte er nichts anderes profitiert als das Eine und
Negative: daf} er fortan des Meisters Lehre von der Harmonie als der
Grundlage aller Kunst auf jede Art verdachtigte und licherlich machte.
Fiir thn blieb die Harmonik als musikerzeugender Faktor eine « Inven-
tion gothique». Man weif} aus der Kunstgeschichte, was man damals
unter dem Begriffe « gotisch » verstand. Gotisch hiefl soviel wie ge-
schmacklos, barbarisch.

Viel gemifigter erscheint Rousseau da, wo er sich mitden Formelemen-
ten auseinandersetzt, die in ithrer Totalitit die dramatische Musik aus-
machen. Gegen seine Auffassung vom Wesen des Rezitativs, der Melo-
die und ihrer gegenseitigen Durchdringung wird man auch heute nichts
einwenden kénnen. Vor allem lag ihm die Einheit der Melodie am Her-
zen. Das ist sehr verstindlich, denn in diesem Punkte decken sich bei
ihm, was sonst selten der Fall ist, Praxis und Theorie vollkommen. Mit

1) Lettre & M. Grimm au sujet des Remarques ajoutées a sa lettre sur Omphale.



878 Fritz Gysi

der Expansionskraft der Melodie steht und fillt Rousseaus Musik. Und

wir haben schon angedeutet, daf} er hier seinen eigenen Forderungen
von der Riickkehr zur Natur am allerniachsten gekommen ist. Auch was
er iiber die Vorteile des Melodrams sagt, zu dessen Ausbau im Dienste
der Biihnenkunst er den Grund gelegt, das darf in der Hauptsache un-
widersprochen bleiben.

Rousseau, der so viel und griindlich iiber den Ursprung der Musik
nachgedacht hatte, mufite sich logischerweise auch eine Hypothese zu-
rechtlegen iiber die Herkunft der Sprache. In einer lingern Abhandlung,
betitelt Essai sur lorigine des Langues (ca. 1762),') einer wertvollen
Erginzung zur « Lettre sur la musique frangaise », hat er seine For-
schungsergebnisse niedergelegt. Nach seiner Meinung wiren auf jenem
gliicklichen Fleck Erde, wo die Sprache entstanden, Sprache und Musik
eins gewesen. Ein Kernsatz in der erwihnten Schrift lautet, die Melodie
fliele ganz spontan aus den Akzenten der Sprache. Mit Bezug auf das
Franzésische duflert sich Rousseau: « Eine Sprache, die nur Artikula-
tionen und Laute besitzt, kann Ideen wiedergeben, aber Empfindungen
und sinnliche Vorstellungen zu vermitteln, dazu miissen ihr auch
Rhythmus und Tonwerte eigen sein.» In einem besonders gereizten
Moment konnte er sogar die Behauptung aufs Papier werfen, der fran-
z6sische Gesang sel nichts anderes als ein fortwihrendes Gebell (« aboie-
ment continuel »).2) Sehr sinnvoll und anschaulich, wie er die Idiome
des Siidens denen im Norden gegeniiberstellt. In Italien, wo die Sprache
in erster Linie Ausdruck leidenschaftlichen Erlebens ist, da heifle das
erste Wort: «Aimez-moi!», unter den nordischen Menschen dagegen,
wo sich infolge der klimatischen Verhiltnisse alles Interesse, alle Energie
auf den Lebensunterhalt konzentriere, laute das erste Wort «Aidez-moi! »

Von der franzésischen Oper hatte Baron Grimm, Rousseaus spiterer
Gegner, folgende satirische Definition gegeben: « L’opéra francais est
un spectacle ou tout le bonheur et tout le malheur des personnages
consiste & voir danser autour d’eux.» Was Rousseau iiber das franzasi-
sche Musikdrama und iiber die Oper im allgemeinen lehrte, das steht
asthetisch auf einem gesunden Boden. Vor allem fordert er die Pri-
ponderanz des Dramas iiber das selbstische Gebaren der Musik. Und
Wagner vorausgreifend betont er wiederholt, dai Musik, Dichtung
und Plastik in der Oper zu ein und demselben Ziele vereinigt sein miis-

') Der Titel dieser geistvollen Untersuchung sollte urspriinglich lauten Essai
sur l'origine de la mélodie.

) Lettre sur la musique franqaise.



Jean-Jacques Rousseau als Musiker 879

sen. «<Was nur Tanz, nur sich selbst vorstellt, gehért nicht in die Oper.
Das Ballett stort die kiinstlerische Einheit der Oper. » Mit Wagner be-
gegnet er sich auch in der Auffassung, dafl die Sage, beziehungsweise
der Mythos, als stoffliche Basis fiir das Musikdrama viel geeigneter sei
als geschichtliche Facta.

Das sind einige der markantesten Thesen aus der Fiille des Materials,
das Rousseau zum grofien Teil in seinem Dictionnaire de musique auf-
gehauft hat. Hier fanden auch alle jene Artikel ein Unterkommen, die
er vordem fiir Diderots Encyclopédie beigesteuert hatte. Der Dictionnaire,
erschienen in Genf 1764, gibt Auskunft iiber alle theoretischen Fragen,
die damals das musikalische Paris interessierten, lafit dagegen das rein
Historische und Biographische wie auch die Technik des Instrumentalen
unberiicksichtigt. Das Werk nahm sich aus wie ein Protest gegen jene
Unversohnlichen, die Rousseau eines dilettantischen Betriebes bezich-
tigten, wie ein Plaidoyer fiir ein Wissen, das stets wieder angefochten
und bezweifelt wurde.

Der Vollstindigkeit halber erinnere ich daran, daf} sich Jean-Jacques
gelegentlich auch mit folkloristischen Studien befafit hat. Auch auf die-
sem Gebiete war er ein Bahnbrecher. Aus Venedig brachte er drei so-
genannte « Psalmodies », d. h. Volksgesinge auf Strophen aus Tassos
Befreitem Jerusalem mit, in genauer Notierung, so wie er sie auf seinen
Lagunenfahrten vernahm, und rettete damit ein Stiick Alt-Venedig.
Man findet sie einverleibt der Sammlung der Consolations.

Fassen wir zusammen, so sehen wir Rousseaus Asthetik gipfeln in
einer schrankenlosen Bewunderung fiir die italienische Musik, wihrend
das Resultat in bezug auf die franzésische Tonkunst ein bedenklich
pessimistisches ist. « Les Francais n'ont point de musique et n’en
peuvent avoir », ) dieser unbarmherzige Machtspruch, der so manchen
friedlichen Zeitgenossen ins Herz traf und patriotisch empfindliche
Franzosen noch heute empért, zihlt zu den schroffsten und ungerechte-
sten Verdikten, die ein Kunstrichter des 18. Jahrhunderts sich anmafite.
Man kann solche Angriffe héchstens damit entschuldigen, dafl zwei
Menschen sich in seinem Innern bekampften. Der eine war der Denker
und GenieBer einer in harter Ubung erworbenen Lebenskunst, der
andere gehérte einem Gesellschaftskérper an, den er verachtete und fiir
den er nicht geschaffen war. Um sich in seinem Milieu zu behaupten,
hat Jean-Jacques oft dem Bediirfnis, Recht zu haben, die Wahrheit auf-

geopfert.

1) Lettre sur la musique frangaise.



880 Fritz Gysi

Der Einflufl Rousseaus auf spitere Generationen war stark und anhal-
tend, zum groflen Teil auch verderblich. Es geht zwar zu weit, wenn man
Jean-Jacques — aus dem Lager der Nationalfranzosen kommen neuer-
dings solche Stimmen — verantwortlich machen will fiir die Verlotterung
der opéra comique um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert. Denn
gerade sein Singspiel hitte jener Niedergangszeit als Vorbild, als Quell
der Gesundung gelten kénnen. Indessen gab seine Auslegung von der
« Nachahmung der Natur », dem das ganze kiinstlerische Dixhuitiéme
beschiftigenden Problem, Anlaf} zu groben, ja geradezu katastrophalen
Mifverstindnissen. Die guten Friichte diirfen wir darob nicht iiber-
sehen, die Rousseaus kiihn ausgreifende Reformen der europiischen
Musik schenkten. Man mége es ithm nicht vergessen, daf} er ein Vor-
laufer unsrer expressionistischen Gegenwartsmusik war und dafl er im
besondern dem Orchester eine psychologische Funktion im Sinne Wag-
ners zugedacht hat, indem er es, seiner Vorliebe fiir die gesungene
Melodie zum Trotz, zum eigentlichen Stimmungstriger erhoben wissen
wollte.

Um die gerechte Wiirdigung des Musikers Rousseau werden wir noch
jahrelang zu kimpfen haben. Mit der ErschlieBung seines schapferi-
schen Nachlasses werden auch seine Hirten und psychischen Aversionen
in milderem Lichte erscheinen. Alles in allem — Rousseau war auch als
Musiker eine Personlichkeit, vor deren unerschiitterlichem Willen wir
uns beugen. Die Entwicklung der dramatischen Musik des 19. Jahr-
hunderts in ihren grofien Ziigen hat er vorausgeahnt und mit seinen
vitalen Interessen an allem lebendigen Kunstgeschehen das musikalische
Denken und Fiihlen des modernen Menschen in entscheidenden Mo-
menten mitbestimmt.



	Jean-Jacques Rousseau als Musiker [Schluss]

