Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 11

Artikel: Die Problematik André Gide's
Autor: Zuelzer, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

837

Die Problematik André Gide’s
von Wolfgang Zuelzer

Am 22.November wird André Gide sechzig. Wir bringen
im folgenden die kritische Wiirdigung eines jungen
Romanisten, ein symptomatisches Dokument auch dafiir,
mit welch absoluten Forderungen eine ernstgesinnte
neue Generation an_die Literatur und ihre groflen Re-
Easentanten tritt; Forderungen, welche ihre schénste

ruchtbarkeit gewinnen, wenn diese jungen Geister
sie an sich selber stellen werden. Wir verweisen hier
auch auf den Artikel, den Pierre Klossowski iiber
André Gide publiziert “hat. (N.S.R. Sept. 1928.) Das
letzte Wort iiber diesen Autor ist — auch hier — noch
nicht gesprochen, auch von ihm selber wohl nicht.

Die Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart, gibt eine
deutsche Gesamtausgabe der Werke André Gide’s her-
aus. Soeben ist im Verlag S. Kra, Paris, ein kleiner
Band kritischer Reflexionen erschienen: Un esprit non
prévenu. Dann ist folgende Stelle, die hier angefiihrt
sei: «Rien n'est plus génant que les disciples. J'ai fait

ce que j'ai pu_pour les décourager ... Je n'ai jamais

cherché que d’encourager chacun dans “sa voie et ne

voudrais tirer & moi personne.?» Die Red.
I‘

Selten ist die Gestalt eines Schriftstellers threr Mitwelt so deutlich
geworden, wie die André Gides. Neben seiner Autobiographie Si le
Grain ne meurt, deren Bedeutung in ihrer bewufiten und gewollten
Aufrichtigkeit besteht, gibt es eine Fiille von Dokumenten, Aufsitzen,
Studien usw. iiber Gide, die symptomatisch ist fiir das Interesse der
Zeit.') Er ist unter literarhistorischen, dsthetischen und psychologischen
Gesichtspunkten betrachtet worden. Indessen blieb fast jede dieser
Betrachtungen an ihrem Spezialgebiet haften. Die eigentliche Deutung
der Eindriicke steht bisher noch aus. Im Folgenden soll der Versuch
gemacht werden, die gesamte Erscheinung André Gides aus ihrer

1) Der Verlag «Le Capitole» hat in einem Bande der Reihe Les Contemporains
die Zeugnisse ger zeitgendssischen franzésischen Literatur iiber André Gide ge-
sammelt. Die bemerkenswertesten unter den mir bekannten Arbeiten iiber Gide
sind die Studien von Jacques Riviére (in dem Band Etudes), Charles Du Bos
(Approximations) und E. R. Curtius (Die literarischen Wegbereiter des neuen Franlz

reich). Einen Uberblick iiber die Schriften Gides gibt H. Rambaud in einem Au
satz der am 1. Jum 1929 in der Zeitschrift Le Cahier erschienen ist.



838 Wolfgang Zuelzer

Zeitgebundenheit zu begreifen, Gide in seiner Bedeutung fiir seine
Zeit und in seiner Begrenztheit zu werten.?)

Die Entwicklung André Gides fillt zeitlich beinahe zusammen mit
der Ausbreitung der Wirkung Nietzsches. Hier lassen sich zwei Phasen
unterscheiden. Man hat in Nietzsche zunichst den Befreier gesehen,
der die driickenden Fesseln der herrschenden Moral gesprengt hat.
Nietzsche, das war Kampf, Zerstérung, Auflésung des neunzehnten
Jahrhunderts. Spiter aber wurde dies erkannt: Der Weg von Nietzsche
fithrt unmittelbar ins zwanzigste Jahrhundert. In Nietzsche ist schon
die geistige Situation von heute vorweggenommen. Die Wege nach
allen Richtungen sind geoffnet, seit der Kompall der Werte zerschlagen
ist, der vorher klar nach einer Himmelsrichtung wies. Nun heifit es
eine Entscheidung aus innerer Notwendigkeit treffen. Nietzsche tat das
schon in eindeutiger Weise und darum war sein Wirken zwie-
facher Art: Antimoralistisch, zerstérend, ein Ende; sodann aber bereits
ethisch, mit einer bewufiten, absoluten Forderung. Diese Forderung
weist in die Zukunft, ist ein Anfang.

Wie weit sind wir damit von Gide entfernt, der vom selben Ort auf-
zubrechen schien, zu einer Zeit, da Nietzsche thm (und Frankreich)
noch nicht mehr war als eine Ahnung, eine dunkel gefiihlte Notwendig-
keit. Auch Gide begann mit einer Befreiung, deren Wirkung jedoch
heute kaum mehr spiirbar ist; sie ist schon heute fast historisch geworden.
Gide ist von einer Stromung des neunzehnten Jahrhunderts getragen,
deren Miindung fern von unserer Gegenwart liegt.

II.

In der Jugend des 1869 Geborenen begegnen sich die Einfliisse
einer strengen protestantischen Erziehung mit denen des gerade
herrschenden Symbolismus. Kunstideal und Weltanschauung lehren
Gide die gleiche, ablehnende Haltung gegeniiber dem Leben, das als
profan verurteilt wird. Wahrhaftes Dasein hat nur der Geist. Der Weg

1) Es besteht ein Versuch, Gide als eine in ihren simtlichen Manifestationen
erfaBte Existenz zu werten Le Dialogue avec André Gide von Charles Du Bos (er-
schienen im Verlag «Sans Pareil», 1929). Der franzosische Kritiker iibersieht mit
auflerordentlicher Klarheit die Situation Gides und ihre Problematik. Indessen muf3
man gerade Du Bos fiir eine letztgiiltige Wertung die Kompetenz streitig machen:
Er hat sich einer gleichartigen Problematik durch Flucht in den Katholizismus zu
entziechen gesucht. Seine Lésung durch Riickkehr zum Dogma wire gerechtfertigt,
wenn sie von einem Verzicht auf Teilnahme an der Diskussion begleitet wire.
Es ist fragwiirdig, vom sicheren Land, auf das man sich gerettet hat, den zu
verurteilen, der auf der Suche nach ferneren, grofleren Zielen ertrinkt.



Die Problematik André Gide’s 839

zu ithm fithrt durch Askese. Mit dieser Einstellung beginnt der junge
Gide seine Laufbahn.

Doch unterdriickter Lebenstrieb dringt zum Ausbruch. Nach der
Vorperiode, die von 1891 (Cahiers d’ André Walter, Traité du Narcisse)
bis etwa 1894 reicht, ist er von der Ahnung des Reichtums erfafit, den
ihm das Leben, sein Leben zu bieten hat. Zeugnis von dieser Verinde-
rung legt die Satire Paludes (1895) ab. 1897 folgen die Nourritures
Terrestres, in denen Gide den Rausch der Lebensbejahung, dieses fiir
thn neuen Lebensbewufitseins, hymnenartig besingt. Er kennt in
diesem Augenblick Nietzsche noch nicht. Er wirft die auf ihm lastende
Moral aus eigener Kraft von sich: « Agir sans juger si I’action est bonne
ou mauvaise. Aimer sans s'inquiéter si c’est le bien ou le mal.» Fiir
eine Handlung ist nicht mehr ihr Wertcharakter entscheidend, sondern
die Intensitit, die Hingabe, mit der sie ausgefiihrt wird. « Nathanaél,
je t’enseignerai la ferveur!» Gide vollbringt noch einmal, unabhingig,
die erste Tat Nietzsches, die Befrelung. Wo nun aber Nietzsches
Fragestellung ethisch, allgemein wird: wo und wofiir die Glut, die
Intensitit einsetzen, d. h., wo das Problem der Entscheidung auf-
taucht, da bleibt Gide im Psychologisch-Individuellen befangen.
Nietzsche spricht zu einer Menschheit, die alle Wege gehen kann, aber
einen Weg gehen muf; Gide dagegen spricht aus einer personlichen
Kompliziertheit, die ihn nach allen Richtungen zugleich treibt.

Gide erkennt sogleich den Konflikt. Schon in den Nourritures Terres-
tres schreibt er: « Tout choix est effrayant quand on y songe.» Gide
denkt aus seiner Individualitit heraus. Darum geht es thm auch nicht
um das Dasein schlechthin, sondern um das Individuum. « La nécessité
de I'option me fut toujours intolérable; choisir m’apparaissait non tant
élire que repousser ce que je n’élisais pas.» Wie grof die persénliche
Bedeutung dieses Problems fiir Gide ist, zeigt folgende Stelle aus den
Caractéres: « Le contact de la vie n'ameéne jamais chez moi des réactions
simples non plus que n'est simple 1'émotion pénible ou joyeuse qui
en résulte. Le plus souvent et devant chaque objet (je ne dis pas objet
matériel seulement) s’offre aussitot la série compléte de tout ce qu'il
est possible d’éprouver en face de cet objet.... Comment voulez-vous
que )’ale une opinion; je les ai toutes. » Aber Gide macht aus der Not
eine Tugend: « Ma valeur est dans ma complication », sagt er selbst
im Saiil. Die Formel Gidescher Selbsterkenntnis lautet: « Je suis un
étre de dialogue », und er bleibt damit in einer psychologischen Kon-
statierung stecken. Er hért stets einen Dialog in sich — und es sind



840 Wolfgang Zuelzer

oft mehr als zwei Stimmen, die gleichzeitig sprechen — und kann keiner
der Stimmen den Vorzug geben, keine ablehnen. Er fiirchtet, sich
Unrecht, Gewalt anzutun in seinen simtlichen Méglichkeiten, wenn
er sich fiir eine von ihnen entscheidet. Von der Handlung, sofern sie
Entscheidung bedeutet, sagt Gide: « J'ai peur de m'y compromettre.
Je veux dire: de limiter par ce que je fais ce que je pourrais faire, de
penser que parce que j'al fait ceci Je ne pourrai plus faire cela, voila
qui me devient intolérable.» Nein, Gide kompromittiert sich nicht,
denn dieser inneren Unentschiedenheit verdankt er gerade die Weite
seines Verstehens, die nicht ohne weiteres durch eine Schwiche in
der vita activa bedingt ist.

Wenn hier von André Gide als Gesamtpersonlichkeit gesprochen
wird, so geschieht es, weil bel thm seit dem Ende der ersten, symboli-
stischen Epoche die Gebiete Kunst und Leben untrennbar, wenn auch
auf ganz eigentiimliche Weise verbunden sind. Du Bos zitiert zum
Kontrast ein Wort von Villiers de I'Isle-Adam: «Vivre? nos serviteurs
s’en chargeront bien! » Hier wird ein tiefer Abgrund aufgerissen zwischen
Leben und Kunst. Leben wird zu einem rein physiologischen Vorgang
erniedrigt, seiner ganzen Fiille beraubt. Kunst wird kiinstlich; der
Boden wird ihr entzogen. Gide dagegen sieht jetzt zwischen den beiden
Daseinssphéren keinen Gegensatz mehr, sondern ein Verhiltnis wechsel-
seitiger Bedingtheit. « Opposer 1'art a la vie est absurde, parce qu'on
ne peut faire de l'art qu'avec la vie.... l'art nait par surcroit, par
pression, par surabondance; il commence la ot vivre ne suffit plus a
exprimer la vie,» (Prétextes.) Eine scheinbar willkiirlich gezogene
Grenze ist damit von vornherein aufgehoben. Kunst ist fiir Gide
gleichsam ein aduflerster Kreis, der sich konzentrisch um sein Leben
legt.

I11.

Die Herkunft André Gides ist symbolisch fiir sein Wesen. Sein Vater
stammt aus Uzeés in Siidfrankreich, seine Mutter aus der Normandie
(Rouen). So sind ithm schon durch seine Geburt Gegensitze als Schick-
sal bestimmt. Er sagt dariiber in Si le Grain ne meurt: « Rien de plus
différent que ces deux provinces de France qui conjuguent en moi
leurs contradictoires influences. Souvent je me suis persuadé que
J'avais été contraint a I'ceuvre d’art parce que je ne pouvais réaliser que
par elle I'accord de ces éléments trop divers qui sinon fussent i se
combattre ou tout au moins A dialoguer en moi. » Das Wort « contraint
i 'cuvre d’art » bildet einen Zugang zur Erkenntnis Gides. Die innere



Die Problematik André Gide's 841

Spannung, die Widerspriichlichkeit treibt Gide zum Kunstwerk. Dieses
entsteht aus der Unfahigkeit, die thn bedringenden Konflikte im Bereiche
des Personlichen zu lésen. Gide erkennt jedoch jetzt die moralische
Forderung dieser Konflikte. Und da setzt nun das Kunstwerk ein, wie
Gide es aufgefafit hat in dieser Periode, die etwa mit dem zwanzigsten
Jahrhundert beginnt und (mit der Porte Etroite) 1909 abschliefit. Gide
fithlt sich aulerstande, selbst, in seinem Leben eine existentielle Ent-
scheidung zu treffen. Daher sein Wort: « J'aime mieux faire agir que
d’agir.» In der Dichtung setzt er andere an seine Stelle. Mit dem
Immoraliste verlegt Gide sein Dilemma aus sich heraus, aus dem innersten
in jenen #uflersten Kreis. Dabei gelangt das moralische Problem auf
asthetische Weise, wenn nicht zu einer Lésung, so doch zu einer
Auslésung. In den Morceaux Choisis sagt Gide einmal: « Je sens en
moi toujours une foule contradictoire; certaines fois, je voudrais agiter
la sonnette, quitter la séance, laisser les autres se débrouiller.» Der
Optativ « je voudrais » darf uns nicht irrefithren. Tatsichlich verlafit
Cide «die Sitzung », iiberlifit die Diskussion der inneren Stimmen
diesen selbst. Kunst ist thm Ausweg, Flucht. Er kimpft sich nicht
hindurch durch das Leiden, das ihm aus seiner Zerspaltenheit, seinem
Nur-Verstehen, seiner Unfihigkeit, sich zu einer Haltung zu bekennen,
erwichst. Als Kiinstler fiihlt er sich frei. So sagt Gide in der Vorrede
zum Immoraliste: « A vrai dire, en art il n'y a pas de probléme, dont
I'cuvre d’art ne soit la suffisante solution.» Hier glaubt Gide, nur
Kiinstler und als solcher unverbindlich, mehr noch, souverin zu sein
Problemen gegeniiber, die er in der persénlichen Auseinandersetzung
nicht bewiltigen konnte und darum von vornherein mied. Damit stellt
er sich scheinbar unter neue Gesetze. lhm ist die Moral « une dépendance
de I'Esthétique», «1'étoffe dont nos livres sont faits ». Und wirklich
scheint nunmehr alle Problematik als solche aufgehoben. Denn dem
Kiinstler, dessen urspriingliche Sehweise und ganze Denkart schon die
konkret gestaltende ist, kommt es niemals auf das « Problem an sich »
an, losgelést von den tragenden Gestalten. Der wahre Bildhauer denkt
stets schon in Marmor. Ein Dostojewski (den gerade Gide — und viel-
leicht gerade darum - als einer der Ersten in Frankreich verstanden
hat) denkt seine Probleme schon in Gestalten, in Handlungen. Es liegt
in den Menschen Dostojewskis die ganze Schwere seiner Ideen, ohne
daf} diese darum ihre Bedeutung an sich verlieren, ohne daf anderer-
seits Dostojewski andere Gesetze zu befolgen scheint, als die ganz
konkreten seiner Kunst, eben weil gedanklicher Gehalt und kiinstleri-



842 Wolfgang Zuelzer

scher Ausdruck von Anfang an eins sind. Der Kiinstler denkt nicht,
gleichsam vorher, anders als kiinstlerisch. In Gide jedoch sind die
Probleme, die Widerspriiche als solche priexistent, liegen «an sich »
gedacht und zum Bewuftsein gebracht dem Stadium kiinstlerischen
Schaffens voraus und erheben Anspriiche. Es ist nicht wie bei Goethe,
dem Erleben selbst schon Gestalten heifit, bei dem, nach dem Aus-
druck Simmels, « schon die Wurzelsifte der Persénlichkeit kiinstlerisch
tingiert sind». Bei Gide steht Erkenntnis in gleichsam abstraktem
Zustande, noch in der Weise reiner Psychologie — als Material also
eigentlich des Philosophen, nicht des Kiinstlers - vor dem kiinstlerischen
Gestaltungswillen. Und dies allein rechtfertigt die oben unternommene
Gegeniiberstellung Gides mit Nietzsche. Auf Gide trifft sein eigenes
Wort aus den Nourritures Terrestres zu: « Tout ce que tu gardes en to1
de connaissances distinctes, restera distinct de toi jusqu'a la con-
sommation des siecles. » Psychologisches und kiinstlerisches Bewuftsein
sind bei Gide nicht im Tiefsten identisch. Das eine fiillt den innersten
Kreis, aus dem es in den anderen, duflersten heraustritt, gewil nicht
seine Substanz, wohl aber seine wesentlichste Einheit aufgebend. Gides
primum datum ist psychologische Erkenntnis, die zum Philosophieren
zu weisen scheint; die Urform seiner Auseinandersetzung mit der
Existenz ist nicht kiinstlerisch-konkret-gestaltend, sondern philo-
sophisch-abstrakt-wissend. Und dennoch bietet Gide das Bild eines
Menschen, der vor der Scharfsichtigkeit seiner eigenen Psychologie die
Flucht ins Gegenstindliche ergriffen hat. Gide pflegt sich auf Nietzsche
und Dostojewski zu berufen. Er hat die Bestimmung des einen
und die Begabung des anderen. In der Mitte ist eine Leere: seine
Flucht.

Von einer anderen Seite her dargestellt: Was Cide nicht ertrigt,
ist die Simultaneitit der in ihm streitenden Gegensitze — die eigentlich
philosophische Disposition. Indem er sie auseinanderlegt, und isoliert
gestaltet, d. h. indem er sie gewissermaflen in sukzessive umwandelt,
hebt er ihre wahrhafte Dringlichkeit auf fiir sich selbst, da nunmehr
ein Gegensatz sich nur als Reaktion auf den anderen darstellt. « L unité
gidienne ne peut se produire que sous la catégorie du successif, » sagt
Charles Du Bos. Damit begeht Gide den «kleinen Betrug », von dem
Nietzsche sagt, daf} nichts «von Kiinstlern, Dichtern und Schrift-
stellern mehr gefiirchtet werde », als seine Aufdeckung. Es ist die
Aufgabe der Kritik, das Auge zu sein, « welches nachtriglich wahr-
nimmt, wie oft sie am Grenzwege gestanden haben. ..., welches den



Die Problematik André Gide’s 843

Gedanken durch allen Trug ihrer Kunst hindurch so sieht, wie er
zuerst vor ithnen stand.»

Gide verlafit also sofort die vordem erreichte Position des « Moral-
philosophen », wie E. R. Curtius ithn nennt, um sich seiner moralphilo-
sophischen Unruhe im Kunstwerk zu entledigen. Ein Text aus den
Morceaux Choisis zeigt die Auffassung Gides von diesen Dingen: « Je
n'al jamais su rien renoncer; et protégeant en moi a la fois le meilleur
et le pire, c’est en écartelé que j’ai vécu. Mais comment expliquer que
cette cohabitation en moi des extrémes n’amenat point tant d'inquiétude
et de souffrance qu'une intensification pathétique du sentiment de
'existence, de la vie. Les tendances les plus opposées n’ont jamais
réussi a faire de moi un étre tourmenté, mais perplexe — car le tourment
accompagne un état dont on souhaite de sortir, et je ne souhaitais point
d’échapper a ce qui mettait en vigueur toutes les virtualités de mon
étre; cet état de dialogue, qui pour tant d'autres est a peu pres intolérable,
devenait pour mo1 nécessaire. Cest aussi bien parce que pour ces autres
il ne peut que nuire a l'action, tandis que pour moi, loin d’aboutir a
la stérilité, il m’invitait au contraire a I’ceuvre d’art et précédait immé-
diatement a la création, aboutissait a 1'équilibre, & ’harmonie. »

IV.

In der Schaffensperiode, die vom Immoraliste eingeleitet wurde und
ungefihr das erste Jahrzehnt des zwanzigsten Jahrhunderts ausfiillte,
war die moralphilosophische Unruhe der Motor der Gideschen Kunst,
die aber keine reine Kunst war. Denn die persénliche Problematik
wirkte unassimiliert als Fremdkérper in 1thr. Niemals konnte Gide sich
ganz seiner selbst entduflern, wie es Kiinstler vom Schlage Dostojewskis
vermégen. Gide selbst hat die Grofie Dostojewskis unter diesem Ge-
sichtspunkt klar erkannt: « C’est cette abnégation, cette résignation
de soi-méme, qui permit la cohabitation en I'dAme de Dostojewski des
sentiments les plus contraires, qui préserva, qui sauva l'extraordinaire
richesse des antagonismes qui combattaient en lui. » Fast ist es als habe
Gide hier in eine Erkenntnis Dostojewskis eine negative Erkenntnis
seiner selbst gekleidet. Der stets sich selbst wiederspiegelnde Gide
kann den Reichtum der Antagonismen nicht vor dem Verfall bewahren.

Nietzsche sagt an einer von Gide selbst angefiihrten Stelle, man sei
schopferisch nur unter der Bedingung, reich an Gegensitzen zu sein.
Die Gegensitze — oder bei Gide besser: Widerspriiche — verlieren mit
Notwendigkeit in der nun folgenden Periode infolge threr Transposi-



844 Wolfgang Zuelzer

tion ins Asthetische und Auflésung ins Sukzessive ihre Dringlichkeit,
sterben ab aus Mangel an Substanz. Die Bewegtheit hért auf; die
« moralphilosophische Unruhe», die der Antrieb der Dichtungen
L’Immoraliste und La Porte Etroite war, erlischt. Gide gleitet ab. Nach-
dem wie zur Ubung Isabelle und der Abenteurer-Roman Les Caves du
Vatican entstanden sind, finden wir Gide in den Faux-Monnayeurs,
seinem letzten groffen Roman, als bloflen Beobachter wieder. Unruhe,
Erkenntnistrieb sind zu Neugierde und blofler Interessiertheit geworden.
Gide ist nicht einmal mehr selbst in seinen Problemen; sie brennen ihn
nicht mehr. Die unverbindliche Freude am Zuschauen priadominiert.
Gide sieht seinen Bewegungen zu und fiihlt sich wesentlich Zuschauer,
nicht Teilnehmer. Er sieht nicht mehr nur die Konflikte, die 1hn frither
gequilt haben, sondern er beobachtet sich selbst in seinem Verhiltnis
zu ihnen. « L’anomalie qu’offre Gide», sagt Du Bos, «c’est que par
deld méme de la zone de I'art la sérénité gagne jusqu'al'inquiétude elle-
méme.» « ]| se regarde penser», sagt F. P. Alibert jetzt von Gide.
Von nun an interessiert sich Gide eigentlich nur noch fiir sich selber.
Sein psychologischer Sonderfall beschiftigt thn mehr als alles andere.
Die Probleme werden zu Material, in welchem Gide, mit der Souveri-
nitit des Unbeteiligten, Experimente an sich vornimmt, deren Resultate
er unverbindlich registriert. Die letzte Beziehung zu etwas Allgemeinem,
zum schlechthin Menschlichen hért damit auf. Der Antimoralismus
auf individualistisch-vitalistischer Grundlage ist in hoffnungslosen Sub-
jektivismus umgeschlagen, der aber seinerseits eine letzte kiinstlerische
Verfeinerung bewirkt. Gide selbst hat das erkannt. (Es ist seine
Tragik, sich genau, allzu genau zu kennen, und doch stets in sich
gefangen zu bleiben.) Im Journal des Faux-Monnayeurs, dem Tagebuch
Gides iiber die Arbeit an den Faux-Monnayeurs, befindet sich eine
Stelle, von der aus der erschreckende Abgrund der Selbstkenntnis
Gides sichtbar wird: « Je dois respecter soigneusement en Edouard
tout ce qui fait qu'il ne peut écrire son livre. Il comprend bien des choses:
mais se poursuit sans cesse; a travers tous, a travers tout. Le véritable
dévouement lui est & peu prés impossible. C'est un amateur, un raté. »
Edouard ist er selbst. (D. h. Edouard ist weniger als Gide, immer nur
ein Teil von ithm, wie alle Gestalten Gides nur Bruchstiicke seiner selbst
sind, nie mehr als er, nie ebensoviel. Aber in Edouard ist nichts,
was nicht auch in Gide wesentlich wire.) Gide steht auf einer hoheren
Windung seiner spiralfsrmigen Bahn wieder iiber seinem Ausgangs-
punkt. Der Zustand, aus welchem die Faux-Monnayeurs hervorgehen,



Die Problematik André Gide's 845

istder Narzissismus. Wirklich bleibt nur er, der sich beobachtet. Die Dinge
aber werden im Grunde immer gleichgiiltiger, je mehr das duflere Interesse
an 1thnen zunimmt. Sie dringen nicht mehr ein in das Dasein. Darum
bleibt, trotz der auflerordentlichen Subtilitit der kiinstlerischen Behand-
lung, die Handlung der Faux-Monnayeurs zufillig, faits divers. Sie gewinnt
nicht an dem, der sie erlebt (Gide-Edouard), ihre Notwendigkeit, ihre
Einmaligkeit, ithren Sinn, wie auch umgekehrt der Erlebende nicht an
thr wichst. Indem aber nichts mehr ins Dasein wirklich einbezogen
wird, muf} alles sinnlos, zufillig werden, er selber ein «rendez-vous
des sensations », was er einst als Unterstellung von sich wies. Daher
sieht Gide auch kein sinnvolles Ende fiir seinen Roman: « Je voudrais
terminer mon livre sur les mots: ,Pourrait étre continué’.» (Journal
des Faux-Monnayeurs.) Und er beendet die Faux-Monnayeurs tatsich-
lich mit den Worten Edouards: « Je suis bien curieux de connaitre
Caloub. »*) Mag es weitergehen ! Das Leben ist fiir mich ein Kaleidoskop
geworden, das etwa besagt dieser Schlul. Gide, der einst rief: « Je t'en-
seignerai la ferveur!», er endet als Zuschauer, als Amateur.

Gide suchte einst, wie Nietzsche, von Bindungen loszukommen, die
Zwang und Vergewaltigung waren. Wihrend aber Nietzsche nach einer
letzten, tiefsten Verantwortlichkeit suchte, strandete Gide, statt zur
Freiheit zu gelangen, in der Unverbindlichkeit. Nicht lehren darf das
Scheitern Gides den Verzicht auf Freiheit, wie Du Bos es zugunsten
des katholischen Dogmas dartun mochte. Der Weg André Gides war
nicht vergeblich. Er bringt zum BewuBtsein, von welcher Seite
her die Freiheit heute Gefahren ausgesetzt ist. An Gide aber hat sich
sein eigenes Wort aus dem Traité du Narcisse erfiillt: « Tout phénoméne
est le symbole d'une vérité. Son seul devoir est qu'il l]a manifeste; son
seul péché: qu'il se préfere.»

1) Caloub ist eine Gestalt, die in dem ganzen Roman nicht hervorgetreten ist.



	Die Problematik André Gide's

