
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 11

Artikel: Die Problematik André Gide's

Autor: Zuelzer, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


837

Die Problematik André Gide's

von Wolfgang Zuelzer

Am 22. November wird André Gide sechzig. Wir bringen
im folgenden die kritische Würdigung eines jungen
Romanisten, ein symptomatisches Dokument auch dafür,
mit welch absoluten Forderungen eine ernstgesinnte
neue Generation an die Literatur und ihre großen
Repräsentanten tritt; Forderungen, welche ihre schönste
Fruchtbarkeit gewinnen, wenn diese jungen Geister
sie an sich selber stellen werden. Wir verweisen hier
auch auf den Artikel, den Pierre Klossowski über
André Gide publiziert hat. (N. S. R. Sept. 1928.) Das
letzte Wort über diesen Autor ist - auch hier - noch
nicht gesprochen, auch von ihm selber wohl nicht.

Die Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart, gibt eine
deutsche Gesamtausgabe der Werke André Gide's heraus.

Soeben ist im Verlag S. Kra, Paris, ein kleiner
Band kritischer Reflexionen erschienen: Un esprit non
prévenu. Darin ist folgende Stelle, die hier angeführt
sei: «Rien n'est plus gênant que les disciples. J'ai fait
ce que j'ai pu pour les décourager Je n'ai jamais
cherché que d'encourager chacun dans sa voie et ne
voudrais tirer à moi personne.» Die Red.

I.

Selten ist die Gestalt eines Schriftstellers ihrer Mitwelt so deutlich
geworden, wie die André Gides. Neben seiner Autobiographie Si le

Grain ne meurt, deren Bedeutung in ihrer bewußten und gewollten
Aufrichtigkeit besteht, gibt es eine Fülle von Dokumenten, Aufsätzen,
Studien usw. über Gide, die symptomatisch ist für das Interesse der
Zeit.1) Er ist unter literarhistorischen, ästhetischen und psychologischen
Gesichtspunkten betrachtet worden. Indessen blieb fast jede dieser

Betrachtungen an ihrem Spezialgebiet haften. Die eigentliche Deutung
der Eindrücke steht bisher noch aus. Im Folgenden soll der Versuch

gemacht werden, die gesamte Erscheinung André Gides aus ihrer

*) Der Verlag «Le Capitole» hat in einem Bande der Reibe Les Contemporains
die Zeugnisse der zeitgenössischen französischen Literatur über André Gide
gesammelt. Die bemerkenswertesten unter den mir bekannten Arbeiten über Gide
sind die Studien von Jacques Rivière (in dem Band Etudes), Charles Du Bos
(Approximations) und E. R. Curtius (Die literarischen Wegbereiter des neuen Frankreich).

Einen Uberblick über die Schriften Gides gibt H. Rambaud in einem Aufsatz,

der am 1. Juni 1929 in der Zeitschrift Le Cahier erschienen ist.



838 Wolfgang Zuelzer

Zeitgebundenheit zu begreifen, Gide in seiner Bedeutung für seine

Zeit und in seiner Begrenztheit zu werten.1)

Die Entwicklung André Gides fällt zeitlich beinahe zusammen mit
der Ausbreitung der Wirkung Nietzsches. Hier lassen sich zwei Phasen

unterscheiden. Man hat in Nietzsche zunächst den Befreier gesehen,
der die drückenden Fesseln der herrschenden Moral gesprengt hat.
Nietzsche, das war Kampf, Zerstörung, Auflösung des neunzehnten
Jahrhunderts. Später aber wurde dies erkannt : Der Weg von Nietzsche
führt unmittelbar ins zwanzigste Jahrhundert. In Nietzsche ist schon
die geistige Situation von heute vorweggenommen. Die Wege nach
allen Richtungen sind geöffnet, seit der Kompaß der Werte zerschlagen
ist, der vorher klar nach einer Himmelsrichtung wies. Nun heißt es

eine Entscheidung aus innerer Notwendigkeit treffen. Nietzsche tat das

schon in eindeutiger Weise und darum war sein Wirken
zwiefacher Art: Antimoralistisch, zerstörend, ein Ende; sodann aber bereits

ethisch, mit einer bewußten, absoluten Forderung. Diese Forderung
weist in die Zukunft, ist ein Anfang.

Wie weit sind wir damit von Gide entfernt, der vom selben Ort
aufzubrechen schien, zu einer Zeit, da Nietzsche ihm (und Frankreich)
noch nicht mehr war als eine Ahnung, eine dunkel gefühlte Notwendigkeit.

Auch Gide begann mit einer Befreiung, deren Wirkung jedoch
heute kaum mehr spürbar ist ; sie ist schon heute fast historisch geworden.
Gide ist von einer Strömung des neunzehnten Jahrhunderts getragen,
deren Mündung fern von unserer Gegenwart liegt.

II.

In der Jugend des 1869 Geborenen begegnen sich die Einflüsse
einer strengen protestantischen Erziehung mit denen des gerade
herrschenden Symbolismus. Kunstideal und Weltanschauung lehren
Gide die gleiche, ablehnende Haltung gegenüber dem Leben, das als

profan verurteilt wird. Wahrhaftes Dasein hat nur der Geist. Der Weg

*) Es besteht ein Versuch, Gide als eine in ihren sämtlichen Manifestationen
erfaßte Existenz zu werten Le Dialogue avec André Gide von Charles Du Bos
(erschienen im Verlag «Sans Pareil», 1929). Der französische Kritiker übersieht mit
außerordentlicher Klarheit die Situation Gides und ihre Problematik. Indessen muß
man gerade Du Bos für eine letztgültige Wertung die Kompetenz streitig machen:
Er hat sich einer gleichartigen Problematik durch Flucht in den Katholizismus zu
entziehen gesucht. Seine Lösung durch Rückkehr zum Dogma wäre gerechtfertigt,
wenn sie von einem Verzicht auf Teilnahme an der Diskussion begleitet wäre.
Es ist fragwürdig, vom sicheren Land, auf das man sich gerettet hat, den zu
verurteilen, der auf der Suche nach ferneren, größeren Zielen ertrinkt.



Die Problematik André Gide's 839

zu ihm führt durch Askese. Mit dieser Einstellung beginnt der junge
Gide seine Laufbahn.

Doch unterdrückter Lebenstrieb drängt zum Ausbruch. Nach der
Vorperiode, die von 1891 (Cahiers d'André Walter, Traité du Narcisse)
bis etwa 1894 reicht, ist er von der Ahnung des Reichtums erfaßt, den

ihm das Leben, sein Leben zu bieten hat. Zeugnis von dieser Veränderung

legt die Satire Paludes (1895) ab. 1897 folgen die Nourritures
Terrestres, in denen Gide den Rausch der Lebensbejahung, dieses für
ihn neuen Lebensbewußtseins, hymnenartig besingt. Er kennt in
diesem Augenblick Nietzsche noch nicht. Er wirft die auf ihm lastende
Moral aus eigener Kraft von sich: « Agir sans juger si l'action est bonne

ou mauvaise. Aimer sans s inquiéter si c est le bien ou le mal. » Für
eine Handlung ist nicht mehr ihr Wertcharakter entscheidend, sondern
die Intensität, die Hingabe, mit der sie ausgeführt wird. « Nathanaël,
je t'enseignerai la ferveur!» Gide vollbringt noch einmal, unabhängig,
die erste Tat Nietzsches, die Befreiung. Wo nun aber Nietzsches

Fragestellung ethisch, allgemein wird: wo und wofür die Glut, die
Intensität einsetzen, d. h., wo das Problem der Entscheidung
auftaucht, da bleibt Gide im Psychologisch-Individuellen befangen.
Nietzsche spricht zu einer Menschheit, die alle Wege gehen kann, aber
einen Weg gehen muß; Gide dagegen spricht aus einer persönlichen
Kompliziertheit, die ihn nach allen Richtungen zugleich treibt.

Gide erkennt sogleich den Konflikt. Schon in den Nourritures Terrestres

schreibt er: «Tout choix est effrayant quand on y songe.» Gide
denkt aus seiner Individualität heraus. Darum geht es ihm auch nicht
um das Dasein schlechthin, sondern um das Individuum. « La nécessité

de l'option me fut toujours intolérable; choisir m apparaissait non tant
élire que repousser ce que je n'élisais pas. » Wie groß die persönliche
Bedeutung dieses Problems für Gide ist, zeigt folgende Stelle aus den
Caractères: « Le contact de la vie n'amène jamais chez moi des réactions

simples non plus que n'est simple l'émotion pénible ou joyeuse qui
en résulte. Le plus souvent et devant chaque objet (je ne dis pas objet
matériel seulement) s'offre aussitôt la série complète de tout ce qu'il
est possible d'éprouver en face de cet objet.... Comment voulez-vous

que j'aie une opinion; je les ai toutes. » Aber Gide macht aus der Not
eine Tugend: «Ma valeur est dans ma complication», sagt er selbst

im Saiil. Die Formel Gidescher Selbsterkenntnis lautet: «Je suis un
être de dialogue », und er bleibt damit in einer psychologischen
Konstatierung stecken. Er hört stets einen Dialog in sich - und es sind



840 Wolfgang Zuelzer

oft mehr als zwei Stimmen, die gleichzeitig sprechen - und kann keiner
der Stimmen den Vorzug geben, keine ablehnen. Er fürchtet, sich

Unrecht, Gewalt anzutun in seinen sämtlichen Möglichkeiten, wenn
er sich für eine von ihnen entscheidet. Von der Handlung, sofern sie

Entscheidung bedeutet, sagt Gide: « J ai peur de m'y compromettre.
Je veux dire: de limiter par ce que je fais ce que je pourrais faire, de

penser que parce que j'ai fait ceci je ne pourrai plus faire cela, voilà
qui me devient intolérable. » Nein, Gide kompromittiert sich nicht,
denn dieser inneren Unentschiedenheit verdankt er gerade die Weite
seines Verstehens, die nicht ohne weiteres durch eine Schwäche in
der vita activa bedingt ist.

Wenn hier von André Gide als Gesamtpersönlichkeit gesprochen
wird, so geschieht es, weil bei ihm seit dem Ende der ersten, symbolistischen

Epoche die Gebiete Kunst und Leben untrennbar, wenn auch

auf ganz eigentümliche Weise verbunden sind. Du Bos zitiert zum
Kontrast ein Wort von Villiers de l'Isle-Adam: «Vivre? nos serviteurs
s'en chargeront bien » Hier wird ein tiefer Abgrund aufgerissen zwischen
Leben und Kunst. Leben wird zu einem rein physiologischen Vorgang
erniedrigt, seiner ganzen Fülle beraubt. Kunst wird künstlich; der
Boden wird ihr entzogen. Gide dagegen sieht jetzt zwischen den beiden

Daseinssphären keinen Gegensatz mehr, sondern ein Verhältnis wechselseitiger

Bedingtheit. « Opposer l'art à la vie est absurde, parce qu'on
ne peut faire de l'art qu'avec la vie.... l'art naît par surcroît, par
pression, par surabondance; il commence là où vivre ne suffit plus à

exprimer la vie.» (Prétextes.) Eine scheinbar willkürlich gezogene
Grenze ist damit von vornherein aufgehoben. Kunst ist für Gide
gleichsam ein äußerster Kreis, der sich konzentrisch um sein Leben
legt.

III.
Die Herkunft André Gides ist symbolisch für sein Wesen. Sein Vater

stammt aus Uzès in Südfrankreich, seine Mutter aus der Normandie
(Rouen). So sind ihm schon durch seine Geburt Gegensätze als Schicksal

bestimmt. Er sagt darüber in Si le Grain ne meurt : « Rien de plus
différent que ces deux provinces de France qui conjuguent en moi
leurs contradictoires influences. Souvent je me suis persuadé que
j'avais été contraint à l'œuvre d'art parce que je ne pouvais réaliser que
par elle l'accord de ces éléments trop divers qui sinon fussent à se

combattre ou tout au moins à dialoguer en moi. » Das Wort « contraint
à l'œuvre d'art » bildet einen Zugang zur Erkenntnis Gides. Die innere



Die Problematik André Gide's 841

Spannung, die Widersprüchlichkeit treibt Gide zum Kunstwerk. Dieses

entsteht aus der Unfähigkeit, die ihn bedrängenden Konflikte im Bereiche
des Persönlichen zu lösen. Gide erkennt jedoch jetzt die moralische

Forderung dieser Konflikte. Und da setzt nun das Kunstwerk ein, wie
Gide es aufgefaßt hat in dieser Periode, die etwa mit dem zwanzigsten
Jahrhundert beginnt und (mit der Porte Etroite) 1909 abschließt. Gide
fühlt sich außerstande, selbst, in seinem Leben eine existentielle
Entscheidung zu treffen. Daher sein Wort: «J'aime mieux faire agir que
d'agir. » In der Dichtung setzt er andere an seine Stelle. Mit dem
Immoraliste verlegt Gide sein Dilemma aus sich heraus, aus dem innersten
in jenen äußersten Kreis. Dabei gelangt das moralische Problem auf
ästhetische Weise, wenn nicht zu einer Lösung, so doch zu einer
Auslösung. In den Morceaux Choisis sagt Gide einmal : « Je sens en
moi toujours une foule contradictoire; certaines fois, je voudrais agiter
la sonnette, quitter la séance, laisser les autres se débrouiller. » Der
Optativ « je voudrais » darf uns nicht irreführen. Tatsächlich verläßt
Gide « die Sitzung », überläßt die Diskussion der inneren Stimmen
diesen selbst. Kunst ist ihm Ausweg, Flucht. Er kämpft sich nicht
hindurch durch das Leiden, das ihm aus seiner Zerspaltenheit, seinem

Nur-Verstehen, seiner Unfähigkeit, sich zu einer Haltung zu bekennen,
erwächst. Als Künstler fühlt er sich frei. So sagt Gide in der Vorrede

zum Immoraliste: «A vrai dire, en art il n'y a pas de problème, dont
l'œuvre d'art ne soit la suffisante solution. » Hier glaubt Gide, nur
Künstler und als solcher unverbindlich, mehr noch, souverän zu sein
Problemen gegenüber, die er in der persönlichen Auseinandersetzung
nicht bewältigen konnte und darum von vornherein mied. Damit stellt
er sich scheinbar unter neue Gesetze. Ihm ist die Moral « une dépendance
de l'Esthétique », « l'étoffe dont nos livres sont faits ». Und wirklich
scheint nunmehr alle Problematik als solche aufgehoben. Denn dem
Künstler, dessen ursprüngliche Sehweise und ganze Denkart schon die
konkret gestaltende ist, kommt es niemals auf das « Problem an sich »

an, losgelöst von den tragenden Gestalten. Der wahre Bildhauer denkt
stets schon in Marmor. Ein Dostojewski (den gerade Gide - und
vielleicht gerade darum - als einer der Ersten in Frankreich verstanden
hat) denkt seme Probleme schon in Gestalten, in Handlungen. Es liegt
in den Menschen Dostojewskis die ganze Schwere seiner Ideen, ohne
daß diese darum ihre Bedeutung an sich verlieren, ohne daß andererseits

Dostojewski andere Gesetze zu befolgen scheint, als die ganz
konkreten seiner Kunst, eben weil gedanklicher Gehalt und künstleri-



842 Wolfgang Zuelzer

scher Ausdruck von Anfang an eins sind. Der Künstler denkt nicht,
gleichsam vorher, anders als künstlerisch. In Gide jedoch sind die
Probleme, die Widersprüche als solche präexistent, liegen « an sich »

gedacht und zum Bewußtsein gebracht dem Stadium künstlerischen
Schaffens voraus und erheben Ansprüche. Es ist nicht wie bei Goethe,
dem Erleben selbst schon Gestalten heißt, bei dem, nach dem
Ausdruck Simmeis, « schon die Wurzelsäfte der Persönlichkeit künstlerisch
tingiert sind ». Bei Gide steht Erkenntnis in gleichsam abstraktem
Zustande, noch in der Weise reiner Psychologie - als Material also

eigentlich des Philosophen, nicht des Künstlers - vor dem künstlerischen
Gestaltungswillen. Und dies allein rechtfertigt die oben unternommene
Gegenüberstellung Gides mit Nietzsche. Auf Gide trifft sein eigenes
Wort aus den Nourritures Terrestres zu: « Tout ce que tu gardes en toi
de connaissances distinctes, restera distinct de toi jusqu'à la
consommation des siècles. » Psychologisches und künstlerisches Bewußtsein
sind bei Gide nicht im Tiefsten identisch. Das eine füllt den innersten
Kreis, aus dem es in den anderen, äußersten heraustritt, gewiß nicht
seine Substanz, wohl aber seine wesentlichste Einheit aufgebend. Gides
primum datum ist psychologische Erkenntnis, die zum Philosophieren
zu weisen scheint; die Urform seiner Auseinandersetzung mit der
Existenz ist nicht künstlerisch-konkret-gestaltend, sondern
philosophisch-abstrakt-wissend. Und dennoch bietet Gide das Bild eines

Menschen, der vor der Scharfsichtigkeit seiner eigenen Psychologie die
Flucht ins Gegenständliche ergriffen hat. Gide pflegt sich auf Nietzsche
und Dostojewski zu berufen. Er hat die Bestimmung des einen
und die Begabung des anderen. In der Mitte ist eine Leere: seine

Flucht.
Von einer anderen Seite her dargestellt: Was Gide nicht erträgt,

ist die Simultaneität der in ihm streitenden Gegensätze - die eigentlich
philosophische Disposition. Indem er sie auseinanderlegt, und isoliert
gestaltet, d. h. indem er sie gewissermaßen in sukzessive umwandelt,
hebt er ihre wahrhafte Dringlichkeit auf für sich selbst, da nunmehr
ein Gegensatz sich nur als Reaktion auf den anderen darstellt. « L'unité
gidienne ne peut se produire que sous la catégorie du successif, » sagt
Charles Du Bos. Damit begeht Gide den « kleinen Betrug », von dem
Nietzsche sagt, daß nichts « von Künstlern, Dichtern und Schriftstellern

mehr gefürchtet werde », als seine Aufdeckung. Es ist die

Aufgabe der Kritik, das Auge zu sein, « welches nachträglich
wahrnimmt, wie oft sie am Grenzwege gestanden haben...., welches den



Die Problematik André Gide's 843

Gedanken durch allen Trug ihrer Kunst hindurch so sieht, wie er
zuerst vor ihnen stand. »

Gide verläßt also sofort die vordem erreichte Position des «

Moralphilosophen », wie E. R. Curtius ihn nennt, um sich seiner moralphilosophischen

Unruhe im Kunstwerk zu entledigen. Ein Text aus den

Morceaux Choisis zeigt die Auffassung Gides von diesen Dingen: «Je
n'ai jamais su rien renoncer; et protégeant en moi à la fois le meilleur
et le pire, c'est en écartelé que j'ai vécu. Mais comment expliquer que
cette cohabitation en moi des extrêmes n'amenât point tant d'inquiétude
et de souffrance qu'une intensification pathétique du sentiment de

l'existence, de la vie. Les tendances les plus opposées n'ont jamais
réussi à faire de moi un être tourmenté, mais perplexe - car le tourment
accompagne un état dont on souhaite de sortir, et je ne souhaitais point
d'échapper à ce qui mettait en vigueur toutes les virtualités de mon
être; cet état de dialogue, qui pour tant d'autres est à peu près intolérable,
devenait pour moi nécessaire. C'est aussi bien parce que pour ces autres
il ne peut que nuire à l'action, tandis que pour moi, loin d'aboutir à

la stérilité, il m'invitait au contraire à l'œuvre d'art et précédait
immédiatement à la création, aboutissait à l'équilibre, à l'harmonie. »

IV.
In der Schaffensperiode, die vom Immoraliste eingeleitet wurde und

ungefähr das erste Jahrzehnt des zwanzigsten Jahrhunderts ausfüllte,

war die moralphilosophische Unruhe der Motor der Gideschen Kunst,
die aber keine reine Kunst war. Denn die persönliche Problematik
wirkte unassimiliert als Fremdkörper in ihr. Niemals konnte Gide sich

ganz seiner selbst entäußern, wie es Künstler vom Schlage Dostojewskis
vermögen. Gide selbst hat die Größe Dostojewskis unter diesem

Gesichtspunkt klar erkannt : « C'est cette abnégation, cette résignation
de soi-même, qui permit la cohabitation en l'âme de Dostojewski des

sentiments les plus contraires, qui préserva, qui sauva l'extraordinaire
richesse des antagonismes qui combattaient en lui. » Fast ist es als habe

Gide hier in eine Erkenntnis Dostojewskis eine negative Erkenntnis
seiner selbst gekleidet. Der stets sich selbst widerspiegelnde Gide
kann den Reichtum der Antagonismen nicht vor dem Verfall bewahren.

Nietzsche sagt an einer von Gide selbst angeführten Stelle, man sei

schöpferisch nur unter der Bedingung, reich an Gegensätzen zu sein.

Die Gegensätze - oder bei Gide besser: Widersprüche - verlieren mit
Notwendigkeit in der nun folgenden Periode infolge ihrer Transposi-



844 Wolfgang Zuelzer

tion ins Ästhetische und Auflösung ins Sukzessive ihre Dringlichkeit,
sterben ab aus Mangel an Substanz. Die Bewegtheit hört auf; die
« moralphilosophische Unruhe », die der Antrieb der Dichtungen
LImmoraliste und La Porte Etroite war, erlischt. Gide gleitet ab. Nachdem

wie zur Übung Isabelle und der Abenteurer-Roman Les Caves du

Vatican entstanden sind, finden wir Gide in den Faux-Monnayeurs,
seinem letzten großen Roman, als bloßen Beobachter wieder. Unruhe,
Erkenntnistrieb sind zu Neugierde und bloßer Interessiertheit geworden.
Gide ist nicht einmal mehr selbst in seinen Problemen; sie brennen ihn
nicht mehr. Die unverbindliche Freude am Zuschauen prädominiert.
Gide sieht seinen Bewegungen zu und fühlt sich wesentlich Zuschauer,
nicht Teilnehmer. Er sieht nicht mehr nur die Konflikte, die ihn früher
gequält haben, sondern er beobachtet sich selbst in seinem Verhältnis

zu ihnen. « L'anomalie qu'offre Gide », sagt Du Bos, « c'est que par
delà même de la zone de l'art la sérénité gagne jusqu'à l'inquiétude elle-
même. » « Il se regarde penser », sagt F. P. Alibert jetzt von Gide.
Von nun an interessiert sich Gide eigentlich nur noch für sich selber.
Sein psychologischer Sonderfall beschäftigt ihn mehr als alles andere.
Die Probleme werden zu Material, in welchem Gide, mit der Souveränität

des Unbeteiligten, Experimente an sich vornimmt, deren Resultate

er unverbindlich registriert. Die letzte Beziehung zu etwas Allgemeinem,

zum schlechthin Menschlichen hört damit auf. Der Antimoralismus
auf individualistisch-vitalistischer Grundlage ist in hoffnungslosen
Subjektivismus umgeschlagen, der aber seinerseits eine letzte künstlerische
Verfeinerung bewirkt. Gide selbst hat das erkannt. (Es ist seine

Tragik, sich genau, allzu genau zu kennen, und doch stets in sich
gefangen zu bleiben.) Im Journal des Faux-Monnayeurs, dem Tagebuch
Gides über die Arbeit an den Faux-Monnayeurs, befindet sich eine
Stelle, von der aus der erschreckende Abgrund der Selbstkenntnis
Gides sichtbar wird : « Je dois respecter soigneusement en Edouard
tout ce qui fait qu'il ne peut écrire son livre. Il comprend bien des choses ;

mais se poursuit sans cesse; à travers tous, à travers tout. Le véritable
dévouement lui est à peu près impossible. C'est un amateur, un raté. »

Edouard ist er selbst. (D. h. Edouard ist weniger als Gide, immer nur
ein Teil von ihm, wie alle Gestalten Gides nur Bruchstücke seiner selbst

sind, nie mehr als er, nie ebensoviel. Aber in Edouard ist nichts,
was nicht auch in Gide wesentlich wäre.) Gide steht auf einer höheren

Windung seiner spiralförmigen Bahn wieder über seinem Ausgangspunkt.

Der Zustand, aus welchem die Faux-Monnayeurs hervorgehen,



Die Problematik André Gide' 845

ist der Narzissismus. Wirklich bleibt nur er, der sich beobachtet. Die Dinge
aber werden im Grunde immer gleichgültiger, je mehr das äußere Interesse

an ihnen zunimmt. Sie dringen nicht mehr ein in das Dasein. Darum
bleibt, trotz der außerordentlichen Subtilität der künstlerischen Behandlung,

die Handlung der Faux-Monnayeurs zufällig, faits divers .Sie gewinnt
nicht an dem, der sie erlebt (Gide-Edouard), ihre Notwendigkeit, ihre
Einmaligkeit, ihren Sinn, wie auch umgekehrt der Erlebende nicht an
ihr wächst. Indem aber nichts mehr ins Dasein wirklich einbezogen

wird, muß alles sinnlos, zufällig werden, er selber ein « rendez-vous
des sensations », was er einst als Unterstellung von sich wies. Daher
sieht Gide auch kein sinnvolles Ende für seinen Roman: « Je voudrais
terminer mon livre sur les mots: .Pourrait être continué'.» (Journal
des Faux-Monnayeurs.) Und er beendet die Faux-Monnayeurs tatsächlich

mit den Worten Edouards : « Je suis bien curieux de connaître
Caloub. »J) Mag es weitergehen Das Leben ist für mich ein Kaleidoskop
geworden, das etwa besagt dieser Schluß. Gide, der einst rief: « Je

t'enseignerai la ferveur!», er endet als Zuschauer, als Amateur.
Gide suchte einst, wie Nietzsche, von Bindungen loszukommen, die

Zwang und Vergewaltigung waren. Während aber Nietzsche nach einer
letzten, tiefsten Verantwortlichkeit suchte, strandete Gide, statt zur
Freiheit zu gelangen, in der Unverbindlichkeit. Nicht lehren darf das

Scheitern Gides den Verzicht auf Freiheit, wie Du Bos es zugunsten
des katholischen Dogmas dartun möchte. Der Weg André Gides war
nicht vergeblich. Er bringt zum Bewußtsein, von welcher Seite
her die Freiheit heute Gefahren ausgesetzt ist. An Gide aber hat sich
sein eigenes Wort aus dem Traité du Narcisse erfüllt: « Tout phénomène
est le symbole d'une vérité. Son seul devoir est qu'il la manifeste; son
seul péché: qu'il se préfère.»

l) Caloub ist eine Gestalt, die in dem ganzen Roman nicht hervorgetreten ist.


	Die Problematik André Gide's

