
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 11

Artikel: Zur Problematik der Soziologie in Deutschland

Autor: Mannheim, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


820

Zur Problematik der Soziologie in Deutschland

von Karl Mannheim

Verspätet, aber doch hält die Soziologie ihren Einzug in das offizielle
Bewußtsein Deutschlands. Inoffiziell, ungeladen, als Zaungast war sie

schon lange im Räume, aber eher als Außenseiterin im Denken, zumeist

nur als Trägerin der gesellschaftlichen Opposition.
Nicht als Kampfmittel gegen Klerus und royalistische Reaktion, wie

in Frankreich, nicht im Geiste der puren Agitation, sondern den Weltblick

zweier Möglichkeiten des modernen Sehens, den « bürgerlichen »

und den sozialistischen Aspekt, schon in der Geburtsstunde in sich
vereinigend, brach in Form einer gewaltigen Eruption in den Werken dreier
Großer, in denen Max Webers, Ernst Troeltschs und Max Schelers

(um diesmal nur die bereits Toten zu nennen) die neue Sicht empor.
Man kann es nicht laut genug sagen, denn auch in Deutschland wissen

es nur wenige, daß das, was hier an Problemtiefe, an stofflichem Können
und an Meisterschaft der Methode vorliegt, mit einem Schlag das

Niveau der westlichen Soziologie überholt (wenn auch diese nicht zu
kennen und doch gering zu schätzen so manchem beliebt) und daß

in diesen Werken vielleicht eine größte Erbschaft, eine unbedingt
fortzubildende Tradition der vorangehenden Generation beschlossen ist.
Worin liegt das Exzeptionelle und die Tiefe dieses verspäteten Durchbruchs

der Soziologie? Der Mensch, der sie zu Ende denkt und der
sie auf sich zu beziehen, auf sich zu nehmen geneigt ist, steht in einer
entscheidenden Situation, denn diese Wissenschaft ist seit ihrem
Auftreten Organon der Selbstbesinnung und der Selbsterweiterung.

Die neue Soziologie in Deutschland entsteht in einer Stunde, in der
die Wirtschaft zur Weltwirtschaft sich weitet; Nationen und Länder
werden dadurch einander näher gebracht, aber auch gegeneinander

gestellt. Der Okzident bricht in den Orient ein, um ihn endgültig in
seiner althergebrachten Form zu zersetzen; was aber gleichzeitig damit
fraglich wird, ist die eigene Position. Wer sind wir in dieser Welt? -
Max Weber denkt tellurisch unsere Situation durch und Max Scheler
sieht den Menschen im «Weltalter des Ausgleichs» stehen.

Eine wesentliche Ausweitung erfolgt aber auch im eigensten Bereich :

Schichten und Gesellschaftsklassen, die bisher nur passiv in den



Zur Problematik der Soziologie in Deutschland 821

entscheidenden Dingen präsent waren, an deren Wollen und Instinktkreis,

an deren Denken und Habitus man bisher nur vorbeigelebt hatte,
brechen in das Herrschaftsgefüge und in die Sphäre der bewußt gepflegten

Kultur mit Geltungsansprüchen ein. Wo die Welt sich weitet
nach der sozialen und tellurischen Dimension, ist es kein Wunder,
wenn die historische Tiefe sich von ganz neuen Zugängen her erschließt.
Die Frage: «Wer sind wir? » wird nicht nur den Rassen und Kulturen,
den sozialen Schichten und Klassen, sondern der eigenen Vergangenheit
gegenüber gestellt. Wo stehen wir in der historischen Zeit, wie ist in
ihr unser Geist- und Seelenort bestimmbar? Die verschiedenen Strahlen
der Problematik, die mit dem Vordringen in die historische Dimension
entstehen, trachtete schon Troeltsch zu sammeln und versuchte
zugleich die Frage zu stellen, was bedeutet das immer klarer
hervortretende Faktum der gleitenden Basis im Menschsein, im Denken, für
die Philosophie?

Darin liegt aber das ganz Entscheidende, daß diese fast für alle jetzt
lebenden Menschen bestehende Möglichkeit, das Weltbild zu erweitern
und sich hierbei der Methode der Soziologie zu bedienen, in Deutschland

den Boden dieser einzelwissenschaftlichen Fragestellung am Ende
durchstößt und die im engeren Sinn soziologische Problematik sich
selbst in zwei Richtungen transzendiert : in der Richtung der
Philosophie und in der Richtung der politisch aktiven Weltorientierung.
Daß dies gelang, daß diese uns allen jetzt Lebenden sich aufdrängende
Horizonterweiterung nicht mit einer ästhetischen Geste

entgegengenommen wurde, daß man sich weder nur an der exotischen Farbenfülle

erfreute, noch bloß einer Gestaltschau hingab, auch nicht die

Weltausweitung als eine pure Stofferweiterung für ein Wissen klassi-
fikatoi ischer Art erlebte, kam daher, daß hier die Soziologie auf eine

lebendig philosophische Tradition und auf den Marxismus als auf
eine in allen ihren Elementen politisch aktivierte Sicht auftraf. Die
Stoßkraft des letzteren hatte Max Weber aufgefangen, am Politischen
des Marxismus nicht dasjenige betonend, was bloß wertend und
agitatorisch ist (und was nicht in die Wissenschaft gehört), sondern den

lebendigen, geistig aktuellen Bezug.
In der Richtung der Philosophie transzendierte sich diese Soziologie

uneingestandenermaßen bereits bei Max Weber, ganz offen und bewußt
bei Troeltsch und Scheler. Dieses Sichselbstüberholen in der Richtung
des Philosophischen bedeutete aber keineswegs eine Preisgabe der

Beweispflicht, die die Methoden der empirischen Forschung uns



822 Karl Mannheim

auferlegen, sondern nur eine Verbindung der « Empiriefrömmigkeit »

mit Fragestellungen, die stets mehr zu erkennen beabsichtigen als

ein bestimmtes Material und dessen an und für sich relevanzlose
Gesetzmäßigkeit. Weil in Deutschland der philosophische Impuls in Gestalt
der Bewußtseins- und Lebensphilosophie lebendig, der Positivismus
aber in seiner Erkenntnistheorie bereits überwunden war, konnten hier
jeder Wissenszuwachs und die Horizonterweiterung in ihrer
philosophischen Relevanz thematisch werden. So wurde aus dem Mehrwissen
nicht einfach nur eine zusätzliche Bereicherung der Erfahrungen über
das Sein, sondern: die dreidimensionale Vertiefung der Sicht - in der
Richtung des Tellurischen, des Sozialen und des Historischen - wird
in Gestalt einer bis in die Fragen der Philosophie sich erstreckenden

Soziologie zum Organon der neuen Menschwerdung, zum Durchbruch
eines neuen Lebensgefühls: in ihnen häutet sich wieder einmal der
Mensch und strebt nach einer erweiterten Form seiner Existenz.

Aus dem Zusammentreffen also grundverschiedener Kräfte, aus einer
historisch unvergleichlichen sozialen und politischen Konstellation
einerseits und aus einer ganz eigenartig gelagerten geistesgeschichtlichen

Situation andererseits, wird in Deutschland die spät entstehende

Soziologie zu einem Instrument der Bewußtseins-und Seelenerweiterung,
und, was dabei unvermeidlich, zu einer radikalen Revision aller bisher als

Absolutheiten sich gebenden partikularen Möglichkeiten des Seins. Diese
Destruktion der fälschlichen Verabsolutierungen der auch einfachsten
Tatsachen beschränkter Lebenskreise, in deren Namen man sich
aufblähte, aneinander vorbeilebte und im Kriege sogar sich gegenseitig
ausrotten wollte, entstand von selbst aus dem Erlebnis der
Horizonterweiterung und vertiefte sich zu einer systematisch vollziehbaren
Methode durch das Vorhandensein einer an der Analyse der
Bewußtseinsstrukturen geübten philosophischen Tradition. Denn die Problemstellung

konnte nicht dabei stehenbleiben, daß man diese oder jene
vermeintliche Absolutheit in Frage stellte, sondern jede verabsolutierende

Methode des Denkens überhaupt, die eine partikulare
Gegebenheit gegen die andere ausspielt und uns dadurch zu einem
wahren Eingehen auf den anderen und zu einem Abtasten des

Gesamtzusammenhanges nicht gelangen läßt. Die Frage: wie die Menschen

denken, wie weit ihr Denken mit der partikularen Situation, in der sie

(sehr oft auch die vermeintlichen «Metaphysiker») stehen, zusammenhängt,

mußte einmal radikal und vorbehaltlos in einer auch die eigene
Position in Frage stellenden Weise aufgeworfen werden.



Zur Problematik der Soziologie in Deutschland 823

Mit der Darstellung der zuletzt erwähnten Probleme bin ich
nun bereits zu Themen gelangt, die im Zusammenhange mit der
soziologischen und philosophischen Entwicklung meinen besonderen

Frageansatz charakterisieren. War es bisher schon ziemlich prekär,
ausschließlich eine (wenn auch höchst bedeutsame) Linie als die deutsche

zu charakterisieren, so werde ich im Folgenden gezwungen sein, das

Blickfeld noch mehr einzuengen und nur von einigen Problemen zu
reden, die noch außerdem das Mißliche an sich haben, daß sie eben nur
für meine Richtung charakteristisch sind.

Zu dieser Einengung des Blickfeldes, zu diesem unerfreulichen
Rückzug auf mich selbst, zwingt mich - wie dies dem Leser dieser
Zeitschrift wohl nicht entgangen sein wird - die Tatsache, daß diese

Betrachtungen aus einer besonderen Situation heraus entstanden, daß
sie nicht nur Darstellung, sondern Antikritik und Selbstverteidigung
sind. E. R. Curtius hat mir die Ehre erwiesen, in seinem letzten
Aufsatz «Soziologie - und ihre Grenzen»1), mich beinahe mit der

neuen Situation in der deutschen Soziologie zu identifizieren und indem
er mich und mein jüngstes Buch2) angriff, um jene zu treffen, wird
es wohl richtig sein, nunmehr klar zu unterscheiden und mich im
Folgenden ausschließlich auf die Linie der Selbstauslegung
zurückzuziehen, von den übrigen wesentlichen Richtungen aber zu schweigen,
da sie ja diesmal nicht angegriffen wurden.

Die bisherige Darstellung sollte dazu dienen, in Gestalt einer
Situationsanalyse einen zu wenig bekannten Entwicklungszusammenhang
für sich darzustellen - im Folgenden hat sie die Aufgabe, einen Hintergrund

für die noch zu behandelnden Einzelfragen abzugeben, wie
auch, den Situationsbericht von Curtius in ein anderes Licht zu rücken.
Denn das Schiefauftreffen seiner Beobachtungen und Beschuldigungen
ergibt sich aus der bisherigen Darstellung von selbst.

Es wird wohl deutlich geworden sein, daß die Strukturlage der von
Curtius angegriffenen Richtung der deutschen Soziologie keineswegs

so einfach ist und auch nicht im entferntesten mit der französischen
(in die politische Konstellation der dritten Republik gehörend) in
Frankreich zu vergleichen ist. Auch ist es klar, daß jene Seelen- und
Geisteshaltung, die er in meinem Buche repräsentiert findet, nicht wie

er wahrhaben möchte aus der « Choc-Neurose » der letzten fünfzehn

*) Erschienen im Oktoberheft dieser Rundschau. (Ich zitiere im Folgenden
abgekürzt: Curtius C.)

2) Ideologie und Utopie. Schriften zur Philosophie und Soziologie. Bd. 3. Verlag
Fr. Cohen. Bonn 1929. (Abgekürzt: I. U.)



824 Karl Mannheim

Jahre entstanden, sondern daß sie in allen ihren Elementen mit
der Grundstruktur unseres sozialen und geistigen Seins aufs engste
verwachsen ist ; ja, daß sie gar nicht möglich wäre, wenn die weitspurige
Entwicklung eines der wichtigsten Komponenten der deutschen Tradition

nicht dahinter stünde, der sie beinahe alle entscheidenden Impulse
verdankt.x)

Auch wird sich der Vorwurf, daß gerade bei mir eine «

Tendenzsoziologie » vorliegt, vor einem wissenschaftlichen Publikum schwer
halten lassen. Die Wissenssoziologie wie ich sie betreibe ist doch gerade

zu dem Zweck inauguriert, um bei sämtlichen Richtungen des
geisteswissenschaftlichen und politischen Denkens in empirischer Forschung alle
jene Stellen aufzuweisen, die im Irrationalen verhaftet sind, und
um der Frage in beweiskräftigen Analysen nachzugehen, wie solche

Stellungnahmen sogar in den Begriffs- und Kategorialapparaturen

zum Durchbruch gelangen. (Vgl. u. a. 7. U. S. 77—113.) Das

Umsichtige dieser Einstellung geht sogar so weit, daß sie zwar das

Unvermeidliche des weltanschaulichen Elementes bis zu einem
gewissen Grade als strukturelle Bestimmung eines bestimmten
Denkbezirkes des sogenannten « seinsverbundenen Denkens » anerkennt,
ihrer aber auch hier dadurch Herr zu werden trachtet, daß sie

diese Seinsverbundenheit als irrational-weltanschauliche Bestimmtheit

in Rechnung stellt und in einem besonderen Akt des Erkennens
ins Bewußtsein hebt. Sie versucht also die Einseitigkeit des jeweiligen
Aspektes aller Standorte und aller Parteien mit wissenschaftlichen
Methoden genau zu bestimmen. Das allerwesentlichste Zentrum meiner
Bestrebungen liegt darin, daß ich es unternommen habe, die Aufgabe
der Erforschung des faktischen Denkens des Menschen nicht nur
programmatisch zu stellen, sondern eine Methode dafür allmählich
herauszuarbeiten und diese in historisch-empirischen Forschungen

zur Bewährung zu bringen. Dieses Streben nach Sachlichkeit ging so

weit, daß ich sogar den eigenen Standpunkt daraufhin analysiert habe,

*) Daß die Problematik meines Buches in unmittelbarer Angliederung an die
von Max Weber, Troeltscb, Scbeler entsteht, das hatte bisher beinahe jeder in der
Ideengeschichte der soziologischen Problematik bewanderte Kritiker festgestellt.
Ausführlich darüber zuletzt: Dunkmann: « Ideologie und Utopie». Archiv für angewandte
Soziologie. 1929. Septemberheft, S. 71—84.

Der Wissenssoziologe ist hier nur nebenbei gezwungen zu bemerken, daß sein
Kritiker - eine allzubekannte optische Täuschung - alles als traditionsfeindlich
empfindet, was nicht gerade in die Linie seiner besonderen Tradition fällt, auch ist es zu
auffallend, wie er, der programmatische Vertreter der Lehre von der Autonomie des
Geistes, sofort restlos alles von der Psychopathologie her interpretiert, sobald es um
die ihm nicht liegenden Entwicklungszusammenhänge geht.



Zur Problematik der Soziologie in Deutschland 825

worin jener unausrottbare Rest der Aspektgebundenheit bei mir besteht
und mich nicht scheute, die jeweilige Partikularität der eigenen

Begriffe^. U. u.a.S. 75, Anm.;S. 175,Anm.) genau zu analysieren und stets

auf das noch Problematische und Ungelöste (so etwa auf die Problematik

des «Wirklichkeitsbegriffes ») den Leser hinzuweisen.1)

Nun möchte ich nur noch auf zwei weitere Einwände meines Kritikers
eingehen, die ich auch deshalb explicite behandeln muß, weil besonders

der erste darauf hinausgeht, mich auch « moralisch » zu belasten und
weil sie beide von allgemeinerem Interesse und weiterer Bedeutung sein
könnten. Die beiden Vorwürfe aber sind mein angeblicher « Nihilismus

» und meine Idealismusfeindschaft (C. S. 729, 732) und das

Problem des Verhältnisses von Philosophie und Soziologie.

Der dynamische Relationismus, für den ich mich einsetze, hat nicht
das mindeste mit Nihilismus zu tun. Er ist erwachsen aus jenen
Tendenzen, die die Engherzigkeit und Eingekapseltheit aller Standpunkte,
soweit dies überhaupt möglich ist, zu überwinden suchten. Es handelt
sich hier zunächst um eine Methode des Suchens, die an der Lösbarkeit

unserer Seins- und Denkkrise ausgesprochenermaßen nicht zweifelt
und schon deshalb nicht nihilistisch sein kann (/. U. S. 5), sondern im
Interesse der heute schon möglichen Selbsterweiterung jede Position
auffordert, sich für einen Augenblick in Frage zu stellen, die für
jeden als Denkgewohnheit selbstverständliche Selbsthypostasierung in

suspenso zu halten. (/. U. S. 40 f.) Bei dieser Analyse machte ich
mir das Vorhandensein jener Krise, jene an und für sich höchst
beunruhigende Tatsache zunutze, daß die Methode der Ideologieforschung
so weit fortgeschritten ist, daß beinahe alle historischen und sozialen

Positionen in ihrer Seinsverbundenheit sichtbar gemacht werden können.
Wenn Curtius von dieser Krise nicht getroffen ist, so nehme ich
das selbstverständlich zur Kenntnis. Daß er aber mich, der ich diese

Krise nicht geschaffen habe, sondern nur ausspreche und analysiere

um ihrer Überwindung willen (/. U. u. a. S. 54, Anm. I. 56ff.) so

behandelt, als wäre ich für sie verantwortlich, kann - sollte seine

Einstellung siegen - nur dazu führen, daß man im akademischen Leben

vor lauter Einschüchterung über das uns wirklich Angehende sich nur

1) Der Wissensoziologe überwindet z. T. irrationale Bindungen indem er sie
methodisch ins Bewußtsein hebt, von seinem Kritiker ist er leider hier gezwungen
festzustellen, daß für diesen alles bloße Weltanschauung heißt, womit er nicht
übereinstimmt : anstatt sachlicher Widerlegung finden sich bloße Raisonnements
und persönliche Befunde über Substanzlosigkeit.



826 Karl Mannheim

ausschweigen wird. Es geht nicht an, dem Arzte, der die Diagnose
stellt, die Krankheit zur Last zu legen.

Den Lesern dieser Zeitschrift wird es nicht allzu schwer sein, das,

worauf es hier ankommt, klar zu machen, denn der Aufsatz Max Rych-
ners und das « Fragment über die neue Denkmethode », die zufällig
im selben Heft mit dem Aufsatz von Curtius erschienen sind, vertreten
einen in dieser Beziehung weitgehend mit mir verwandten Standpunkt.
Es handelt sich auch hier wie dort um « einen sich neu formierenden
Menschentypus » (Rychner S. 722), um eine «Weltverhaltungsweise »,

die nicht mehr an «unauflöslichen Gegensätzen» hängen bleibt, und
Rychner sagt ganz klar für sich : « Es geht um eine neue Art des Denkens.

Die Überwindung des dualistischen Denkens schließt nicht eine

Geringwertung der bisher zu Dualitäten angeordneten Dinge und
Sachverhalte in sich. Wenn ich mittels angestrengter Denkübungen
zur Negation der Alternative Rohkost — Fleischtöpfe Ägyptens gelange,

so taste ich weder die Würde eines Fruchtsalates, noch die des Tournedos
à la Rossini an, bloß ihre auf Weltanschauung begründete Gegenübersetzung.

» (Rychner S. 724.) Ich würde sagen, ich taste bloß den nur
ihnen jeweils selbstverständlichen Absolutheitsanspruch an. Wir
müssen uns in der Tat noch in dieser Denkmethode üben, dann werden
wir lernen, daß die Fähigkeit, wenn nötig auch sich selbst in Frage zu
stellen, keine «geistige Haltlosigkeit» (C.S. 729), und ein Versuch, diese

Fragestellung im Sinne des Descartes'sehen methodischen Zweifels

an alle erreichbare Positionen heranzutragen, kein Nihilismus ist.
In jedem wahren Denken und Leben steckt ein bestimmtes Risiko;

wer aber sich und sein eingelebtes Weltbild nicht riskieren will, der

taugt nicht zum Denken und zu keiner wahren Existenz. Auch Descartes

riskierte durch den Zweifel ein Weltbild; was aber im Zweifel verloren

ging, war nur die Scholastik und deren wissenschaftlicher Dogmenschatz;

was gewonnen wurde, war kontrollierbare Wissenschaft. Sicher
bedeutet dieses Fraglichmachen eine bestimmte Beunruhigung, und
sicher besteht auch eine Parallele zu jenem Verzicht, den in der
Naturwissenschaft das Aufgeben des Glaubens an die Erdzentriertheit des

Weltalls bedeutete, und es fiele mir nicht schwer, mich auf Grund der

Art des Angriffes von Curtius, der beinahe eine akademische Sittenpolizei

zur Kontrolle der lehrbaren logischen Denkmethoden einführen

will, in die Pathetik eines « eppur'si muove » hineinzusteigern. -
Zunächst wollen wir aber keine Märtyrer sein.

Spräche nicht aus jedem Worte meines Kritikers die Aufrichtigkeit



Zur Problematik der Soziologie in Deutsc hi and 827

der Entrüstung, so müßte ich mich bei seinem bekannt sublimierten
Einfühlungsvermögen wundern, wie er es fertig bringt, beinahe
einen jeden meiner Sätze - ich muß es schon aussprechen - gerade
verkehrt zu verstehen. So meine angebliche Ideahsmusfeindschaft : eine

Interpretation, die darauf beruht, daß er all die Sätze, in denen ich von
einem soi-disant Idealismus, einem Idealismus in Anführungszeichen
(auch so gedruckt) rede, als Angriff auf die echten Möglichkeiten des

Idealismus interpretiert und an einer Stelle es mir sogar übel nimmt,
daß ich für die « Destruktion der verlogenen Ideologien » bin (C. S.732.) x)

Und nun komme ich noch zu der Frage, deren Klärung zwar hier
nicht möglich, zu der aber meine Stellungnahme zu fixieren mir ein
Bedürfnis ist, und zwar zum Problem des Verhältnisses der Soziologie

zur Philosophie. Ich will nicht - das muß zunächst ganz deutlich
gesagt werden - durch die Soziologie die Philosophie ersetzen. Die
Philosophie ist eine besondere Problemebene für sich. Ich bin ferner
nicht nur nicht gegen, sondern ausdrücklich für Metaphysik und
Ontologie, lehre sogar ihre Unentbehrlichkeit für die seinsverbundene

Art der Empirie (/. U. S. 43—45) und bin nur dagegen, daß sie unerkannt
ihr Wesen treibt und Partikulargeltungen verabsolutiert. Auch die

*) Ich bin gezwungen, auf die Tatsache hinzuweisen, daß die von Curtius zitierten
Sätze dadurch, daß sie aus ihrem ursprünglichen Zusammenhang (von dem totalen
Sinnzusammenhang des Buches ganz zu schweigen) herausgerissen sind, in ihrem
eigentlichen Sinne sich verändern oder oft in ihr Gegenteil sich wenden. Aus
Raummangel kann ich nur drei Beispiele anführen.

1. Vor allem die im Text erwähnte «Idealismusstelle». Bei C. S. 732, bei mir
I. U„ S. 52.

Liest man das Zitat im ursprünglichen Zusammenhang (zumindest ab S. 49 meines
Buches), so geht ganz eindeutig hervor, daß es sich bei mir um unechte Formen des
Idealismus, um Schwärmen für Mythen, handelt, und daß ich diese und nicht die
echten Möglichkeiten geistigen Seins verurteile. Außer dieser m. E. aus dem größeren
Zusammenhang sich ergebenden Eindeutigkeit weist noch außerdem die Tatsache, daß
sich die Worte «Mythen», «Größe an und für sich», und «idealistisch» in Anführungszeichen

bringe, darauf hin, daß ich einen soi-disant Idealismus im Auge habe. Curtius
läßt die Anführungszeichen bei dem Wort « idealistisch » weg, wodurch eine völlige
Umkehrung des Sinnes entsteht. Ein ganz minimales Versehen, das doch folgenschwer ist,
da ja gerade dieses Wort und diese Sinnumkehrung das Sprungbrett für seinen Ausfall

ist.
2. S. 732f. macht Curtius mir zum Vorwurf, daß ich einige Tendenzen der neuen

Sachlichkeit bejahe; so erregte sein Mißfallen die auch oben in unserem Text erwähnte
Stelle, an der ich behaupte, es wäre diese Tendenz zur Sachlichkeit « weitgehend zu
bejahen als eine Transformation der Utopie zur Wissenschaft, als eine Destruktion
der verlogenen und mit unserer Seinswirklichkeit sich nicht in Deckung befindenden
Ideologien. » Wenn auch das mißverständlich ist, so muß ich versuchen, e contrario
zu argumentieren: sollte etwa nach Curtius auch noch heute an Stelle der Wissenschaft
die Utopie stehen, und ist er darauf aus, daß man die verlogenen Ideologien erhält?

Die Stelle steht bei mir I. U. S. 243 und gleich nachher, was wir von meinem
Kritiker nicht erfahren, daß auch ich diese « neue Sachlichkeit » auf der nächsten
Stufe der Betrachtung verurteile. Hat er das nicht gelesen?



828 Karl Mannheim

Wissenssoziologie stößt in ihrem Rekurs auf eine von ihr
vorausgesetzte Ontologie. Für die philosophische Ontologie leistet die
wissenssoziologische Relationierung die Revision der bisher als Absolutheiten

kursierenden Partikularitäten des Seins, um jenen Pseudo-

metaphysikern den Boden zu entziehen, die unser politisches soziologisches

Denken belasten. In diesem Zusammenhang ist das Ringen um
eine Ontologie, wie sie etwa Heidegger vertritt, geradezu eine der
entscheidendsten Leistungen der zeitgenössischen Philosophie. Daß
sich aus der Frage Statik-Dynamik weitere Probleme ergeben müssen,
ist selbstverständlich: solche noch unerledigte Probleme bedeuten aber
für den ehrlichen Klärungswillen nur Ansporn und Bereicherung.

Ich bin auch ferner, um auf das Autonomieproblem zurückzukommen
und auch diesen Punkt zu berühren, keineswegs für die Vermengung
der Disziplinen im Schulbetrieb und gegen alles, was die methodische
Strenge der Schulung mindert. Aber diese strukturelle Selbständigkeit
der philosophischen Problemebene (und die Bedürfnisse des

Schulbetriebs) dürfen nicht so gedeutet werden, daß in diese Regionen
vorzustoßen oder in ihren Elementen und für sie zu forschen dem «

Einzelwissenschaftler » verwehrt sei.

Es gehört zum Dogmen- und Suggestionsschatz der durch die

3. Zuletzt sei jene Stelle erwähnt, an der Curtius mir den Vorwurf macht,
daß ich den «Andersdenkenden eigennützige Motive» unterschiebe und daß ich gegen
«jede Hingabe an ein Absolutes» bin. (C.S. 731.) Auch diese Stelle zeigt im ursprünglichen

Zusammenhang ein ganz anderes Gesicht. Es handelt sich nämlich nicht um
die Unterbindung echter Hingabe, sondern um eine Klage, daß die verfehlte Denkmethode

der Verabsolutierung von Zufälligkeiten des Alltags jenen Behaglichen zugute
kommt, die den «Abgrund des Lebens» nicht sehen wollen. In diesem Zusammenhang hat
der inkriminierte Ausdruck «eingelebtes Wohlergehen», auch das Wort «Sekuritäts-
bedürfnis » nichts mit Unterschiebung materieller oder sonstwie drastischer Motive
zu tun, denn der ganze Gedankengang bewegt sich auf einer Ebene, auf der « Sekuritäts-
bedürfnis » und « Eingelebtheit » sich auf die Angst des Durchschnittsmenschen vor
dem «Abgrund des Lebens» beziehen. So, mit diesen Worten «Abgrund des Lebens»
steht es nämlich im Texte (I.U. S.42). Diese letzten entscheidenden Worte fehlen
im Curtius'schen Zitat, nur die den Hiatus anzeigenden Punkte weisen daraufhin,
daß sie für seinen Interpretationszusammenhang unwesentlich sind. Noch ein paar Sätze
weiter, so kommt man zur folgenden Stelle: « So vollzieht sich die unheimliche Wendung
der Neuzeit, daß jene Kategorie des Absoluten, die einst das Göttliche einzufangen
berufen war, zum Verdeckungsinstrument des Alltags wird, der durchaus bei sich
bleiben möchte.» Dieser eine Satz allein müßte genügen, um Curtius zu beweisen, daß
gerade mir das wahre Geistige nicht gleichgültig ist und nur die verfallenen Formen
die zu bekämpfenden sind. Curtius wird auch dies dahin auslegen, daß es
mir nicht das Echte, sondern das Destruierbare zu finden gelte. Möge er dazu
die beiden letzten Reihen meines Buches aufschlagen und zur Kenntnis nehmen,
daß ich ein Leben ohne Seinstranszendenz als die schwerste Defizienz des Menschseins

anspreche, die sich etwa denken läßt. Wer aber heute seine Seinstranszendenz

mit dem letzten Ernste anzubieten denkt, der muß sie, weil es dabei eben
ums Letzte der Menschheit geht, auch der letzten Selbstprüfung unterzogen haben.



Zur Problematik der Soziologie in Deutschland 829

geisteswissenschaftliche Methodologie in Deutschland bereits
überholten älteren Wissenschaftslehre, daß man « Soziologismus », «

Psychologismus » ruft, so oft der Fragenkreis der Einzelwissenschaft sich
selbst transzendiert, wenn, wie wir etwa sahen, die Denkgeschichte
im soziologischen Aspekt die dynamisch gleitende Basis des menschlichen

Erkennens zeigt und die Neigung, Partikularitäten zu hyposta-
sieren, oder (wie es mir vorschwebt) eine « Soziologie des Geistes »

zum Thema wird. Es wäre geistiger Selbstmord, wollte man aus
irgendwelchen methodologischen Voreingenommenheiten heraus den
Fragezusammenhang solcher Stellen plötzlich abbrechen und sich scheuen,
dem Problem der philosophischen Relevanz dieser Fragen nachzugehen.
In solchen Fällen hat der wahre Philosoph - und gerade das hat Max
Scheler getan, den mir mein Kritiker entgegenhält - den aus dem
Leben, den aus der Einzelforschung aufsteigenden philosophischen
Impulsen gegenüber hellhörig zu sein und ihnen freudig entgegenzugehen.

Denn des wahren Denkers Verpflichtung ist, dem Gedanken
nicht zu widerstehen.


	Zur Problematik der Soziologie in Deutschland

