
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 10

Artikel: Hinweis auf Rudolf Kassner

Autor: Burckhardt, Carl J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


752

Hinweis auf Rudolf Kaßner

von Carl J. Burckhardt

Es wäre an der Zeit, daß eine der eigentümlichsten Gestalten aus
dem Kreise des nun fünfzigjährigen Rudolf Kaßner ein geringes Maß

nur von jener Aufmerksamkeit fände, die eine spätere, wohl nicht mehr
ferne Zeit ihm schenken wird. Sein bisheriges Lebenswerk steht in -
wenn wir nicht irren - zwölf Bänden in kraftvoller Geschlossenheit vor
uns.1) Nirgends zwar wird diese Geschlossenheit postuliert, auf den

ersten Blick hin sogar lose, wie zufällig aneinandergereiht erscheinen
diese Bände; sie enthalten scheinbar vielerlei, von ferne Hergebrachtes,
Befremdendes, keine systematische Teilung wird sichtbar, man stößt
auf keine feste Terminologie. Auch die Titel haben eine gelassene, freie
Haltung, die nichts aufzwingt. Das Ganze hat überhaupt die große
Gelassenheit des Gewachsenen, das einem Naturgesetz gehorcht. Deshalb

auch hat dieses Werk, trotz der ihm innewohnenden Autorität
und Energie, das Unauffällige des Programmlosen an sich. Kaßners

Philosophie ist aus lauter Anschauungen zusammengesetzt; sie ist eine

Philosophie des Ausdrucks, eine besondere Abart der Phänomenologie,
eine Abart, die ihre Lebensweisheit abliest vom Antlitz der Schöpfung.

Denn um Anschauung im allerweitesten Sinne geht es; Kaßner ist
durch und durch der Mensch der Vision und als solcher weist er vor
allem jede Dialektik von sich, fast mit Affekt. Unvermittelt durch die
Vision gelangt er zum Sinn, den er sucht. Durch sie will er der
Chimäre entgehen, die an den Kreuzwegen der Dialektik lauert, durch sie

der Melancholie entweichen, die über den Öden lagert, durch welche
der Weg zu nächtlicher Stunde führt. Er frägt nicht, er läßt sich nicht

weisen, er zögert nicht, ihn zieht etwas mit schlafwandlerischer Sicherheit:

die Spur führt ihn. Wo er die Spur nicht sieht, da riecht er sie,

er schmeckt sie atmend, mit der Zunge, er spürt sie mit dem greifenden
Fuß, er ist der wirkliche Jäger. Was er aber zurückbringt von seinen

l) Die Chimäre. Englische Dichter. Essays. Der indische Gedanke (darin «Von den
Elementen der menschlichen Größe »). Die Grundlagen der Physiognomik Melancholia.
Die Moral der Musik• Der Tod und die Maske. Die Verwandlung. Zahl und Gesicht.
Die Mythen der Seele. Narciß.

Sämtliche Werke Kaßners sind im Insel-Verlag, Leipzig, erschienen.



Hinweis auf Rudolf Kaßner 753

Fahrten, das ist nicht Beschreibung, nicht Geographie, es ist Beute.
Und so seltsam diese Beute sein mag, da sie da ist, gibt es sie auch.

Erklärt er ihre Formen? ja, aber nur dadurch, daß er sie ordnet,
daß er sie wie die Natur selbst organisch zueinander in ein Verhältnis

bringt, daß er sie mißt, die eine durch die andere, daß er sie zählbar
macht. Und hierdurch werden sie zur Schrift, in der man die Welt zu
lesen lernt. Das ist aber nur der Anfang, denn eben nicht nur das

Einzelne, das zur Strecke Gebrachte breitet er aus. Nicht nur dieses ist
Mittel zu seiner Physiognomik des Sichtbaren, seine Physiognomik ist
die Gabe, durch welche er aus der Spur, der Fährte, der Haut, dem
Haar, vor allem andern aber aus der Bewegung sein Wild erkennt. Alles
ist ihm Wild, und da es läuft vor dem Jäger, so läßt es sich nur in der
Bewegung erkennen.

Und das ist nun wesentlich : seine Physiognomik bezieht sich auf eine

bewegte Welt, und die Art, wie die Elemente dieser Welt sich
durcheinander bewegen, der Rhythmus ihrer Bewegung läßt ihn bis auf das

Schicksal dieser Welt erkennen.
Somit: auf einer ersten Stufe scheint es sich bei Kaßners Zurückgehen

vom sichtbaren Ding zu dessen Sinn nur um Erklärung des

Einzelnen zu handeln, dann aber, da jedes Ding nicht nur ruhend sondern

bewegt gesehen wird und zu allen andern bewegten Dingen in einem

genauen Verhältnis steht, durchdringt Kaßners Erkennen immer eine

ganze Weltordnung.
Es ließe auch so sich ausdrücken : die erste Stufe bei Kaßner deutet

mythisch von der Mitte aus auf das Feste, das Unbewegliche, die zweite
aber, allgegenwärtig durch die Phantasie, deutet das Vielfache,
Durcheinanderströmende. Kaßners Physiognomik ist durchaus dynamisch, sie

mißt die Gewalt der strömenden Erscheinung.
Blitzhaftes Auffangen des vorüberziehenden Zeichens, eine Fähigkeit

jenseits der Sinne, die ein Vorausahnen ist und ein Erinnern zugleich,
dies ist diesem Deuter gegeben, den wir einen Jäger genannt haben.

Blitzhaft erkennt er den Zug der Indiskretion auf den Lippen
unseres Zeitalters, so wie er plötzlich bis in alle seine Tiefen den Unterschied
erinnernd spürt, der auf ewig den Heiligen vom Gerechten trennt.

Jedoch hier sei nichts aufgezählt, ein kurzer Hinweis nur veranlaßt
diese Zeilen: in seinem letzten Buch Narciß oder Mythos und

Einbildungskraft unternimmt es Kaßner, von der Kraft selbst zu sprechen,
die ihn durch das scheinbar Undurchdringliche hindurchführt, von
der Phantasie.



754 Carl J. Burckhardt

Da sehen wir Narciß gebeugt über die spiegelnde Flut, deren
wechselndes Bild ein Symbol ist der ewig darüberhinziehenden Welt. Narciß
in seiner Einsamkeit, dem heutigen Menschen gleich, ohne Besitz,
ohne Grenzen, ohne Glück, sieht auf dem Hintergrund der im Spiegel
wechselnden Welten nur eins, nur sich selbst. Zwischen seinem Ich
aber und dem Spiegelbild des Selbst wirkt nun eben die Einbildungskraft,

die das Spiegelbild in ihn hineinbildet, die Kraft, die souverän
geworden ist, die nicht mehr seine Eigenschaft allein, die auch die
Eigenschaft all der vorüberziehenden Bilder ist, die Eigenschaft des

Bildes seiner selbst, das auf ihn zurückwirkt, ebensosehr wie diejenige
seines Ich, das sich im Bilde zu erkennen sucht; und so ist (durch das

Mittel der Einbildungskraft) das Versinken in die Betrachtung seiner
selbst das Bleibende ; eines nur kann ihn aus der Einsamkeit dieses Ver-
sinkens erlösen, wie in der Sage einzig die Verwandlung, die das Ich
dem Selbst opfert, die das Wissen von sich hingibt um das unbewußte
Dasein im Grunde des eigenen Wesens. Das Opfer und die Verwandlung.

Das ist das Schicksal des Narciß und dessen, der zu ihm gehört,
des ins eigene Bild durch die Kraft der Phantasie versunkenen
Menschen der neuen Zeit. Und wieder die Einbildungskraft ist es, die ihm
sein Opfer und seine Verwandlung vollziehen läßt.

Eine andere Erlösung aber als die der Verwandlung, eine Befreiung,
gewährt die Einbildungskraft jenem, dem der Spiegel nicht das Versinken

ins eigene Bild, sondern die Bilder der Welt als unabsehbare Vision
heranführt. Von der Vision dieses andern sagt Kaßner in den Elementen
der menschlichen Größe: «Sie stößt die Quelle des großen Seins im
Menschen auf, und nur so gilt die Vision, und ein solcher Mensch ist
dann im antiken, im ewigen Sinne heilig gleich den Kindern, gleich den

Tieren. Er ist, muß man sagen, durch seine Vision geschützt und
undurchdringlich, und ihm eignet die Größe der ersten Menschen, die
den Tod nicht kannten und also wahrhaft unerschrocken mit den Dingen
lebten. » Von dem einen Gedanken in dem Buche Narciß, den wir
andeuten, zu dieser Stelle der « Elemente >' führt eine Beziehung, die in
glücklicher Stunde mitten ins Ganze hineinzuführen vermag. Einmal
dort, werden die Bezüge, die Eindeutungen, die von sich selbst redenden

Dinge tausendfältig herantreten und den Lesenden in das Gesetz dieses

Denkers hineinführen.


	Hinweis auf Rudolf Kassner

