
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 10

Artikel: Katholische Religionsphilosophie

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


737

Katholische Religionsphilosophie
von Hans Barth

I.

«Seit jener Zeit, da ich katholisch wurde, habe ich fürderhin keine

Geschichte meiner religiösen Ansichten zu erzählen. Indem ich dies

sage, meine ich keineswegs, daß mein Geist müßig gewesen ist, oder
daß ich aufgehört habe, über theologische Gegenstände nachzudenken,
sondern ich konnte mich keiner Veränderung mehr erinnern, noch
beunruhigte mich irgendeine Furcht des Herzens. Ich habe gelebt in
vollkommenem Frieden, ich hatte nie einen Zweifel... Es war wie das

Einlaufen eines Schiffes in einen Hafen nach stürmischem Seegang,
und meine Glückseligkeit besteht in dieser Hinsicht ohne
Unterbrechung bis auf den heutigen Tag. »

Dieses Bekenntnis, das wir in seiner Eindringlichkeit nicht ohne

Ergriffenheit vernehmen, steht in der History of my religious Opinions
(1870) von John Henry Newman, dem englischen Kardinal, der - nach
dem tief berechtigte Verehrung bekundenden Worte von Theodor
Haecker - die letzte geschichtlich faßbare « Einheit von Genialität und
Heiligkeit >» lebendig verkörperte. Das Bekenntnis Newmans würde
auch noch in unseren Tagen eine Hinwendung zu katholischen Formen
des Denkens und Wollens begreiflich erscheinen lassen. Es bedarf
keines großen Scharfblickes, solche Hinwendung im Geistesleben der

Gegenwart zu sehen. Der Unkundige mag sich gegen die Anerkennung
dieser Tatsache sträuben. Ob das Wort von einer « Katholisierung des

Geisteslebens unserer Zeit » berechtigt ist oder nicht, kann unentschieden

bleiben. Es genügt die Einsicht, daß im geistigen Schaffen seit der
Jahrhundertwende eine Fühlungnahme mit katholischem Gedankengut
statthat. Wenn von einer « Neuentfachung des Universalienstreites », wie

er leidenschaftlich die mittelalterliche Philosophie erfüllte, die Rede ist
und das Ergebnis der phänomenologischen Schule Husserls in
Heideggers Ruf: Zu den Sachen! gipfelt, wenn wir Sinn und Wert einer

innern Rangordnung und Gliederung der menschlichen Gesellschaft
erkennen und bejahen und uns wieder das Geheimnis von Führertum
und Gefolgschaft beunruhigt, da wir damit das Wesen aller lebendigen
Gemeinschaft als eines sich entfaltenden Organismus erfassen, dann



738 Hans Barth

bedeutet das zum mindesten, daß eine fruchtbare Auseinandersetzung
mit Lebensmächten, die in der katholischen Welt wirksam sind,
begonnen hat. Dieser geistesgeschichtliche Vorgang, den wir als eine
Hinwendung zu katholischen Denkformen und zu katholischer Lebenshaltung

kennzeichneten, hat eine sichtbare Entsprechung innerhalb der
katholischen Welt selbst. Es ist keine gewaltsame Vereinfachung, wenn
man als das Wesen der philosophischen Arbeit von Peter Wust eine

ursprüngliche Bemühung festhält: den Versuch nämlich, in einer
Dialektik des Geistes darzustellen, daß die gegenwärtige Geistesform
und ihre Entwicklung keineswegs unvereinbar sei mit wesenhaft
katholischer Grundhaltung. Was wir als Hinwendung zu katholischer Gesetzlichkeit

bewerten, bedeutet innerhalb der Kirche Offenheit des katholischen

Geistes stets für Bewegungen außerhalb der Kirche. Das gesamte
Werk Erich Przywaras bezeugt solches in sinnfälligem Ausdruck. Die
katholische Lehre von der Analogia entis, welche den Grund des

dogmatisch-philosophischen Gebäudes abgibt, die kultischen Handlungen
allmächtig durchdringt und der Frömmigkeit der Gläubigen ein einheitliches

Gepräge verleiht, soll in unverfälschter Reinheit faßbar gemacht
werden. Es besteht nun kein Zweifel darüber, daß diese Arbeit vornehmlich

in philosophischer Hinsicht auf Fragestellungen und Lösungsversuche

der nicht-katholischen Denker nicht verzichten kann.
Es hat von jeher zwei Gründe gegeben, die den Menschen mit Gewalt

zur uneingeschränkten Bejahung der religiösen Wahrheit und zur
Eingliederung in eine religiöse Gemeinschaft gezwungen haben : das

drückende Bewußtsein innerer Haltlosigkeit, ein Schwächezustand, dessen

lähmende Folgen sich erst in der Geborgenheit eines festen
Lebensrhythmus lösen, und das Bewußtsein von der Macht und Eigengesetzlichkeit

der religiösen Wahrheit. Denn es gibt eine Unterwerfung, die

aus Freiheit stammt. Man wird mit Recht die Haltlosigkeit des modernen
Menschen für eine gewisse Neigung zu den Wahrheiten der katholischen
Kirche verantwortlich machen. Doch vermag diese Schwäche die
erhöhte Bedeutung katholischer Glaubensvorstellungen keineswegs
genügend zu erklären. Es muß auch eine Ursache in der psychologischen
Richtigkeit jener Geistesformen gesucht werden. In dem weiten Bau
katholischer Gedanken und Bildungen findet sich ein feindurchdachtes

Rüstzeug, welches geeignet erscheint, die beängstigenden Fragen und
unheilvollen Spannungen unserer Zeit zu überwinden und zu bannen.
Dieser Einsicht kann man sich um so weniger entziehen, wenn man
berücksichtigt, daß die Kirche über eine jahrhundertelange Erfahrung in



Katholische R e I i g i o n s p h i I o s o p h i e 739

der Seelenführung verfügt, deren Wirksamkeit dadurch noch bedeutend
gesteigert wird, als ja jene Erfahrungen aus dem Wirkungsbereich einer
und nur einer wesentlichen Angelegenheit stammen. Dieses Anliegen -
es ist Brennpunkt, in dem sich alle Kräftestrahlen sammeln, und Kraftquelle

zugleich, die alle Lebensäußerungen der Kirche ebenmäßig durchströmt

und nährt - ist die Sorge um das ewige Heil der unsterblichen
Seele des Menschen. Solche Leidenschaft, oftmals getrübt durch rechtliche

Bindungen, gehemmt durch politische Erwägungen, bleibt doch
die beherrschende Mitte, von der die kirchlichen Einrichtungen und
Maßnahmen ihren letzten Sinn und ihre Berechtigung erhalten. Es ist
also nicht verwunderlich, wenn die Kirche, beseelt vom Willen, den

Menschen zum zeitlosen Heil in dieser Welt vorzubereiten, eine
weitschichtige Menschenkenntnis ihr eigen nennt. Zudem hat sie sich in
Hinsicht auf die menschliche Natur selten großen Illusionen hingegeben,
ein tiefer Sinn für die unabweisbare Notwendigkeit der alltäglichen
Bedürfnisse wie auch für die Wirklichkeit des Geistes offenbart sich als

entscheidendes Merkmal in ihrer weltumspannenden Tätigkeit.
Der Wille, einen Wesenszug des katholischen Denkens sichtbar zu

machen, gibt uns das Recht der Auswahl und der Beschränkung auf
solche Persönlichkeiten, deren Werk — unserm vorschwebenden Ziel
entsprechend - geeignet erscheint, einen Zugang zur katholischen
Geisteshaltung zu eröffnen. Dabei sind wir der Warnung Newmans
eingedenk, daß die katholische Wahrheit zusammengesetzt sei aus einer
Anzahl getrennter Sätze, von denen ein jeder, wenn er unter Ausschluß
der übrigen behauptet wird, einer Häresie gleichkomme. Wir möchten
die Gefahr vermeiden, aus dem organischen Gefüge der katholischen
Welt einzelne Bausteine herauszubrechen, um so das Ebenmaß eines

gewachsenen Gebildes zu zerstören. Doch wird kein Mensch bezweifeln,
daß diesem umfassenden Gebäude ein Bauplan zugrunde liegt. Diesen

Bauplan gilt es zu erkennen; er ist die schöpferische Mitte, die in
gleichem Sinne den Zwang der ordnenden Form rechtfertigt und die
fließende Fülle der erschaffenen Natur beherrschend durchwirkt. Es

muß gelingen, die Gesamtheit katholischer Lebensäußerungen und
deren Geschichte zusammenzuraffen, und die lebendige Kraft, die sie

offensichtig oder verhüllt bergen, von den Zufälligkeiten geschichtlicher
Umstände zu lösen und in ihrer reinen Prägung faßbar zu machen. So

glauben wir in zwei katholischen Denkern auf jenes Grundgesetz
katholischen Seins zu stoßen : in Romano Guardini und Erich Przywara.
Wenn hier versucht werden soll, anhand einer knappen Darstellung



740 Hans Barth

des Werkes dieser hervorragenden Denker zur Wesenshaltung des

katholischen Lebenswillens vorzudringen, so liegt in dieser gewollten
Beschränkung der Verzicht auf ein geschichtliches Bild von der
Entstehung und Entwicklung der maßgebenden Ideen.

Guardini gab zum erstenmal eine sachliche Analyse der Idee des

Gegensatzes, deren Auswirkung auf das Problem der menschlichen
Erkenntnis und Bedeutung für den Aufbau der menschlichen Gemeinschaften

und das Ethos der Persönlichkeit nicht unterschätzt werden

darf.1) Przywara hat die katholische Religionsphilosophie im Prinzip
der Analogia entis verankert und damit das Wesen der katholischen

Religionsbegründung dargestellt.2)

II.
Die Ahnung davon, daß eine gegensätzliche Spannung im tiefsten

Grunde mit der ewigen Bewegung des Lebens unlösbar verbunden sei,

ist uralt. Ihren Spuren in der Geschichte der menschlichen Welt- und
Lebensanschauung nachzugehen, ist uns versagt; es kann hier nur auf
jene Stelle der geschichtlichen Entwicklung hingewiesen werden, wo
die fast mythisch-gleichnishafte Rede über das Wesen des Gegensatzes
und seine Bedeutung in die Helle des menschlichen Bewußtseins tritt,
und das rationale Denken es sich zur Aufgabe macht, das Phänomen
der Polarität in begrifflicher Klarheit zu erfassen. Diese Stelle ist die
Romantik. Es ist kein Zufall, daß Adam Heinrich Müller im Vorwort
zu seiner genialen Jugendschrift - wie sie Josef Nadler mit Recht
genannt hat - der Lehre Vom Gegensätze, welche 1804 erschienen ist, ein
Wort ehrfürchtigen Dankes an Goethe richtete. Das romantische
Lebensgefühl ist in Beziehung auf das Problem des Gegensatzes Goethe
tief verpflichtet. Denn es sind die Ideen der Polarität und Steigerung,
die - auf Erfahrung gegründet - das Mittel für Goethes umfassende Deutung

der Natur darstellten. Ebenso kreist Schellings Naturphilosophie
um das « Urphänomen der Polarität ». Doch zum Versuch einer
systematischen Durchdringung und Klärung kam erst Adam Müller.

Für Müller waren «Welt und Menschheit ein erweiterter Körper »,

ein gegliederter Organismus. Wohl gab es in ihm Teile mit eigener
Gesetzlichkeit, aber ihre lebensfähige Stellung erhielten sie erst
dadurch, daß sie auf das Ganze und dessen Zweck und Norm bezogen

') Romano Guardini, Der Gegensalz, Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-
konkreten, Mainz 1925.

2) Erich Przywara, Religionsphilosophie Katholischer Theologie, München 1926. Es ist
hier absichtlich nur die wesentlichste Literatur genannt.



Katholische R eli g i o n s p h i i o so p h i e 741

waren. Es bestanden keine unabhängigen, autonomen Glieder, die in
mechanischer Ordnung aneinandergereiht wären, sondern es gab
Beziehungen, die Glied mit Glied und die Gesamtheit der Glieder mit
der Idee des Ganzen verbanden. Es herrschte lebendige Spannung
zwischen Teil und Teil, und zwischen Teil und Ganzheit; doch es

zerriß sie kein Bruch. In diesem Kosmos galt das Wort Goethes von
der «beweglichen Ordnung ». Es ist ebenso unmöglich, eine « absolute

Einheit » ohne alle Beziehung auf eine Mannigfaltigkeit darzustellen,
wie es ausgeschlossen ist, eine « absolute Mannigfaltigkeit » ohne Bezug
auf eine Einheit zu erfassen. Die Einheit des Alls offenbart sich dem
schauenden Geist in der Mannigfaltigkeit der Dinge und Geschehnisse ;

in dieser Mannigfaltigkeit ahnen wir das allgemeine Gesetz.

Müller hatte sein Ziel erreicht : es war die Überwindung der heillosen

Kluft, die von Kant zwischen dem erkennenden Subjekt und dem Ding-
an-sich aufgerissen worden war. Zwei Welten standen sich schroff
gegenüber, keine ergab sich dem ungestümen Werben der andern, jede
schien an ihre eigene Gesetzlichkeit gebannt zu sein, so daß jeglicher
Versuch, die Schranke des Bewußtseins zu sprengen, zur Erfolglosigkeit

verdammt war. Wir können uns heute nicht mehr verhehlen, daß
Müller in seiner Auslegung dem innersten Willen der kantischen
Philosophie nicht gerecht wurde. Die Richtigkeit seiner Behauptung, wonach
« das Aufstellen einer ewigen, unverrückbaren Mauer um die menschliche

Erkenntnis » wenig geeignet sei, « Zweifel und Sehnsucht zu stillen

», werden wir nicht bestreiten, doch enthält diese Meinung, sofern
sie sich auf Kant bezieht - und das ist ihr Sinn - ein Mißverständnis
der Kritik der reinen Vernunft. Freilich können wir nicht leugnen, daß
dieses Mißverständnis für Adam Müllers Lehre vom Gegensatz fruchtbar

gewesen ist. Nach seiner Auffassung bedingen Subjekt und Objekt
sich gegenseitig, keines ist ohne das andere denkbar, und nur im
spannungsreichen Zusammenwirken beider Welten entsteht unser Weltbild.
Müller verlagerte den Gegensatz in metaphysische Schichten des Kosmos.

Diese Idee wurde zum Gesetz, das nicht nur den Erkenntnisvorgang

beherrscht, sondern auch an der Entstehung und dem Aufbau
der sozialen Gebilde maßgebenden Anteil hat. So sind Staat und Familie
geformt durch die Kräfte einzelner Persönlichkeiten, und doch sind
Staat und Familie wieder mehr als bloß zahlenmäßige, zusammenhanglose

Vielheit.
Indessen hat Adam Müller den Begriff des Gegensatzes noch nicht

restlos geklärt ; noch verhüllt der geistreiche Einfall schillernd den wah-



742 Hans Barth

ren Sinn dieser Idee. So war für Guardini die Aufgabe vorgezeichnet;
es handelte sich darum, die Idee des Gegensatzes rein darzustellen und
ihre allseitige Bedeutung - vorerst wenigstens - in den gröbsten Zügen
zu verfolgen.

Der Mensch erfährt den ganzen Bestand seines Daseins als Bewegung.
Über einen unabsehbaren, fließenden Strom von vergangenen Geschehnissen

gleitet der menschliche Blick bis auf den Zeitpunkt der Gegenwart,

die, kaum daß wir ihrer bewußt geworden sind, schon nicht mehr
Gegenwart, sondern bereits Vergangenheit ist. Das Leben ist im tiefsten
Sinne rastlose Bewegung, ewiger Wandel, stetes Anderswerden. Aber
schon wenn wir die Bedeutung der Worte «Anderswerden » oder
«Wandel » zu klären versuchen, muß in uns die Erkenntnis aufsteigen,
daß jeder Wandel nur dann wahrhaft als Wandel begriffen werden
kann, wenn dem Flusse des Geschehens ein unwandelbares Ruhendes

entgegensteht. Das will heißen: wir können eine Bewegung gar nicht
denken, ohne auf Richtung, Form oder Bau dieser Bewegung zu stoßen.
In einem Höchstmaß von Bewegung sehen wir die Gefahr der
Formlosigkeit, des zuchtlosen Ablaufes ungezählter Vorgänge des geistigen
und seelisch-körperlichen Daseins. Der Mensch erfährt sein Leben
auch als Ordnung fester Masse, als gebildete Form. Aber wie es

ausgeschlossen ist, Bewegung ohne « Stand », ohne Richtung zu erfassen,

so ist es unmöglich, Form ohne lebendige Strömung, ohne unaufhörlichen

Wandel zu begreifen. Ein Höchstmaß von Form und Bau weist
auf Erstarrung, auf Entfremdung vom natürlichen Flusse des Seins.
So dürfen wir sagen: Bewegung, Strom, Wandel des Lebens bedingen
notwendig Richtung, Form, Aufbau des Lebens. Eines kann ohne das

andere nicht gedacht werden. Die beiden Gegensatzseiten sind
aufeinander angewiesen, die eine losgelöst von der andern hat keinen
Bestand; nur in gemeinsamer Verbindung sind sie lebendig wirksam, ja
sind sie das Leben selbst. Zwei Gegensatzseiten, die sich entsprechen,
sind einander verwandt, sonst wäre eine Beziehung zwischen ihnen nicht
möglich; sie sind aber voneinander doch wesenhaft verschieden, denn

sonst herrschte « qualitative Identität ».

Dynamik und Statik, Form und Fülle, Ganzes und Einzelnes, Innen
und Außen, Regel und Ursprünglichkeit, Schaffen als ein Zeugen von
völlig Neuem, das seinen Sinn in sich selbst trägt, und ordnendes
Verfügen über die Gesamtheit vorhandener Bestände, das sind die Gegensätze,

die Guardini erforscht. Was aber - werden wir fragen - wirkt
sich in Gegensätzen aus Guardini antwortet : « Der Gegensatz ist



Katholische Rel i g io n s p h i 1 o so ph i e 743

Weise menschlichen Lebens. » Die gegensätzliche Spannung, das

Schwingen zwischen ordnender, richtunggebender Form und ruheloser,
unerschöpflicher Bewegung ist das Wesen des Lebens. Das Leben kann
sich nur in Gegensätzen entfalten und auswirken. Dieses Leben erfahren

wir als Einheit, «aber als Einheit, die nur in dieser Weise, als gegensätzliche,

möglich ist ». Die Einheit des kreatürlichen Lebens verbürgt die

Einheit aller gegensätzlichen Spannungen. Ein Gleichgewicht darf nicht
entstehen; denn die uneingeschränkte Vorherrschaft einer Gegensatzseite

- etwa der reinen Form- oder ein vollkommener Spannungausgleich

- ein Zustand seliger Harmonie - bedeuten Gefahr für das Leben.
Von der Idee des Gegensatzes aus gewinnen wir auch eine sachliche

Einstellung zur Frage nach dem Wesen des Katholizismus. Die Lösung
dieser Frage hat Heiler im Synkretismus, in der complexio oppositorum
gesehen. Danach wäre der Katholizismus ein religiös-politisches
Gebilde, das in sich widersprechende, gegensätzliche Kräfte zu vereinen
suchte. Da nun Guardini die gegensätzliche Spannung zum eigentlichen
Kern alles Lebens macht, wird verständlich, wenn er im Gegensatz
selbst das Siegel der Einheit der katholischen Kirche erblickt. Der
Widerspruch zerstört die Einheit, « hingegen gehört es zum Wesen
alles Lebendigen, aus Gegensätzen aufgebaut zu sein. Gerade weil der
Katholizismus diese Gegensätze in sich befaßt, ist er lebendig und
einheitlich ».

III.
In der Constitutio dogmatica de fide catholica vom Jahre 1870 wird im

ersten Kapitel, dessen Titel « De Deo rerum omnium creatore » lautet,

von Gott gesagt, er sei « re et essentia a mundo distinctus », in sich und

aus sich selig und über allem, was neben ihm ist und begriffen werden

kann, unerreichbar erhaben. Gott also in schlechthiniger Abgeschiedenheit

von aller geschöpflichen Welt verharrend, nach Wesen und Art
getrennt von allem erfahrbaren Sein; göttliche Unendlichkeit nie
eingehend in menschliche Endlichkeit, göttlicher Geist nie in
Übereinstimmung mit menschlichem Geist: Gott unnahbar fern, dem ruhelosen
Menschen nie Erfüllung seiner Sehnsüchte spendend, Gott der
Unerkannte, vom Gläubigen nur ehrfürchtiges Schweigen heischend. Gott
über allem.

Im zweiten Kapitel «De revelatione » heißt es: «Dieselbe heilige
Mutter Kirche hält für wahr und lehrt, daß Gott, der Grund und
Zweck aller Dinge, von dem natürlichen Lichte des menschlichen
Verstandes sicher erkannt werden könne. » Der unendliche Gott also faßbar



744 Hans Barth

vom endlichen Geist, Gott lebend im natürlichen Sein, alles Geschehen
der Welt und alle Kreatur lebendig durchpulsend, greifbar nahe und
zugänglich dem liebenden Sich-versenken des Mystikers, Gott
unverlierbarer Besitz der gläubigen Seele. Gott in allem.

Durch die Canones, welche der Constitutio dogmatica beigefügt sind,
wird jeder mit dem kirchlichen Banne belegt, der die Behauptung

wagen sollte, Gott und das Wesen der Dinge seien ein und dasselbe.

Von der gleichen Strafe ist betroffen, wer sich aus Verzweiflung am
menschlichen Erkenntnisvermögen dem Verzichte hingibt, daß der
geschöpfliche Verstand den unerschaffenen Gott je erfassen könne. Damit
hat die Kirche pantheistischen Gefühlsüberschwang und agnostische
Resignation grundsätzlich verurteilt.

Nicht minder ausgeprägt ist diese widerspruchsvoll erscheinende

Spannung in der Summa theologica des Thomas von Aquin. Die
Einleitung zur dritten Quaestio enthält das Wort: «Von Gott können wir
weder wissen was er sei, noch was er nicht sei. » Dieser Satz steht in
der Pars prima jenes gewaltigsten Gedankenwerkes, welches die
mittelalterliche Welt geschaffen hat. Die Pars prima handelt ausschließlich

von Gott, dessen Wesen und Eigenschaften dargestellt und bestimmt
werden. Kein anderes Bild bieten uns die katholischen Religionsphilosophen

des 19. Jahrhunderts. Ob man das Werk De la Connaissance de

Dieu (1853) von Alphons Gratry oder die Mysterien des Christentums

(1865) von Matthias Joseph Scheeben oder den Essay in Aid of a Grammar

of Assent (1870) von Newman aufschlägt, ist grundsätzlich fast

gleichgültig. Die ungeheure Spannung von erlebter Gewißheit, daß

Gott im Menschen immer gegenwärtig sei, und gläubiger Ehrfurcht
vor dem unendlich-fernen Gott, dessen Sein in keine menschliche
Erkenntnis eingeht, ist das Grundgefühl katholischer Religiosität. Alles

was sich dem Menschen in dogmatischer und philosophischer Besinnung

ergibt, ist in dieser spannungsreichen Gläubigkeit verankert ; jedes
Forschen mündet in dieses Gefühl als seinem Grund und Ursprung,
und das Denken formt nur den begrifflichen Ausdruck jener Kraft, die
in Kultus und Frömmigkeit lebendig ist. Ist diese Spannung aber nicht
unlösbarer Widerspruch? Sind jene beiden Bestimmungen der
Constitutio dogmatica nicht völlig unvereinbar Ist es nicht haltlos und
widersinnig, wenn Thomas von Gottes Allmacht, Weisheit und Güte spricht
und zugleich eingesteht, daß wir von ihm nicht wissen, wie er
beschaffen sei?

Diese Spannung ist ausgedrückt im philosophisch-theologischen



Katholische R e 1 i gio n s p h i lo s op h i e 745

Grundsatz der Analogia entis, deren Wesen es ist, die bestehende Spannung

nicht zu lösen, sondern in begrifflicher Reinheit darzustellen. Man
könnte sie auch als Ausdruck einer Notlage bezeichnen, in der sich der
Mensch, eben weil er ein endliches, geschöpfliches Wesen ist, befindet.
Diese Notlage hat ihren Ursprung darin, daß der Mensch über Nicht-
und Übermenschliches, nämlich Gott, in Worten, die ausschließlich
der menschlichen Seinsordnung entstammen, zu sprechen versucht und
versuchen muß.

Die Analogia entis hat ihren Grund in der Spannung zweier
Seinssphären - der göttlichen und der menschlich-natürlichen. Sie ist tief
gegensätzlich gebaut. Die Analogia entis bedeutet aber auch Einheit.
Diese Einheit von Natur und Übernatur wird dadurch verbürgt, daß
die Natur in ihrer Totalität von Gott erschaffen wurde. Eine solche

Bindung von Schöpfer und Geschöpf gibt dem gebundenen Menschen
als einem Teil des geschöpflichen Kosmos das Recht per analogiam

von Gott zu reden.

In der Analogia entis wird das Verhältnis von Gott zu Geschöpf
aufgefaßt als ein nach oben offenes, das will sagen, daß Gott nie als « die
Verabsolutierung irgendeines Einzelgeschöpflichen » - etwa des Geistes
oder des Lebens - gedacht werden darf. Vielmehr stellt sich die
erschaffene Natur und Menschenwelt als Gleichnis Gottes dar, aber so,
daß aus dieser Offenbarung das Wesen Gottes weder errechnet noch
in eine menschliche Notwendigkeit gebannt zu werden vermöchte.
« Die Analogia entis schließt alles Geschöpfliche zu einem Gesamtgleichnis

Gottes zusammen, doch zu einem solchen, das in seinem letzten
Wesen ständige potentia oboedientialis zu Gott hin ist, das heißt ständige
Bereitschaft des .Tones' in der Hand des .Bildners*. » Die Analogia
entis offenbart in ihrem tiefsten Grunde dieselbe Spannungseinheit und
Einheit der Gegensätze, die wir als Wesenszug der katholischen Geisteshaltung

zu erkennen glauben. Gott in uns bedeutet zugleich Gott über

uns. Denn je umfassender der Mensch sich der Fülle des Lebens
hingibt, desto tiefer wird er der Unendlichkeit Gottes inne. Je mehr der
Mensch glaubt, Gott erfaßt zu haben, desto stärker wächst sein
Bewußtsein von der Unerreichbarkeit Gottes durch den erdgebundenen
Geist. Darum stellt sich das Leben dar als ein unendliches Streben nach
dem unendlichen Gott und ein nie restlos erfülltes Suchen und
Verwirklichen seiner Vollkommenheit.

Schwierigkeiten innerhalb des Gefüges der katholischen Welt
entstehen dort, wo das Geistige in der Wirklichkeit Form annehmen will,



746 Hans Barth

das heißt dort, wo es um die Frage Geistkirche oder Rechtskirche geht.
Karl Neundörfer, der frühverstorbene Freund Guardinis, fand die
Lösung in einem Sowohl-als-auch : Geist und Recht stehen in steter
Spannung zueinander und sind in ihrer Vereinigung notwendig für die

Erfüllung der kirchlichen Aufgaben. Aber hier bleibt doch immer das

Bedenken, das sich ungeklärt nicht von der Hand weisen läßt : bedeutet
die Rechtsordnung, als welche sich die katholische Kirche konstituiert
hat, keine anmaßende, menschliche Verfügung über Gott? Das Recht
ist seinem Wesen nach geordneter Zwang. Der Geist aber ist wie der
Wind, « der wehet, wo er will, und du hörst seine Stimme wohl, aber
du weißt nicht, von wannen er kommt und wohin er fähret ».

Es wäre ein müßiges Unterfangen, Guardinis und Przywaras Werk
nun noch in eine einheitliche Formel zusammenzudrängen. Niemand
wird sich zwar dem Eindruck entziehen, daß beider Arbeit durch eine

Kraft belebt wird, und daß es beiden um eine einzige Sache geht.
Przywara hat das Wort vom katholischen Sinn für Ausgleich geprägt.
Ausgleich setzt eine Spannung voraus, Spannung ist auf Gegensatz
gegründet. Und so verstehen wir, daß katholische Religionsphilosophie
ein schroffes Entweder - Oder ablehnt ; die scharfe, unversöhnliche Antithese

von Subjekt oder Objekt, Sein oder Werden, Persönlichkeit oder
allgemeinem Gesetz kann der Fragestellung und dem möglichen
Lösungsversuch nicht gerecht werden; erst in der Bejahung einer ewigen
Bewegung zwischen den beiden Polen wird ein Wesensmerkmal katholischer

Religiosität sichtbar. Katholische Religionsphilosophie ist
Philosophie der dynamischen Einheit der Gegensätze, sie ist « Philosophie
der Spannungseinheit ». Man würde sich eines Irrtums schuldig machen,
wollte man die unerschöpfliche Bewegung als richtungslos und ungesetzlich

kennzeichnen; denn alle lebendige Bewegung hat ihren letzten

Ursprung in Gott, daher gibt es eine « Beharrung in der Bewegung »,

ein ordnendes Maß in allem Strömen, das zu verlieren gefahrbringend
ist. In diesem Zusammenhange enthüllt uns ein bekenntnishaftes Wort
Newmans seinen tiefen Sinn : « My perseverance here below is

perseverance in changing. »


	Katholische Religionsphilosophie

