Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 10

Artikel: Soziologie - und ihre Grenzen
Autor: Curtius, Ernst Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

727

Soziologie — und ihre Grenzen
von Ernst Robert Curtius

Wer in der Weltgeschichte lebt,
Dem Augenblick sollt er sich richten?
Wer in die Zeiten schaut und strebt,
Nur der ist wert, zu sprechen und zu
dichten. Zahmes Xenion.
In der Geistesgeschichte der dritten franzésischen Republik hat es
denkwiirdige Kampfe um die Soziologie gegeben. Die Soziologie posi-
tivistischer Herkunft bot sich den Zwecken laizistischer Massenformung
als treffliches Werkzeug dar. Wenn wissenschaftlich festgestellt war,
daf die Bororo-Indianer sich in ihren Kulttinzen mit einem Papagei
identifizieren, war der angehende Volkserzieher gegen die Magie der
Messe gefeit. Die Soziologie fungierte als offizielle Ideologie im Kultur-
kampf des roten gegen das schwarze F rankrelch Die Sarkasmen eines
Péguy haben ihr das Fell zerzaust, und die fiihrende Intelllgenz Frank-
reichs ist von ihr abgefallen. Heute ist die Soziologie in Frankreich
nicht mehr Parteisache und nicht mehr Kampfdoktrin, sie ist das ge-
worden, was sie immer hitte sein sollen: eine ehrliche Spezialdisziplin.
Sollen wir in der deutschen Republik ein dhnliches Schauspiel er-
leben ? Die Anzeichen dafiir mehren sich, und man wird gut tun, scharf
aufzupassen. Es wire schade, wenn wir durch dieselbe Geistesverwir-
rung, dieselben geistespolitischen Kampfe hindurch miifiten, die driiben
schon ausgefochten sind. Eine junge und eminent fruchtbare Disziplin
wiirde damit diskreditiert, und geistige Energien, die schépferisch sein
sollten, wiirden in langwierigem Stellungskrieg immobilisiert werden.
DaB sich eine Einzelwissenschaft zur Universalwissenschaft aufbliht,
ist ja nichts neues. Wir haben es mit der Zoologie erlebt (Haeckel),
mit der Chemie (Ostwald), wir erleben es heute mit der Psychanalyse;
neuerdings auch mit der Padagogik, deren Versuche allerdings mit un-
zureichenden Mitteln unternommen werden. Dieser Imperialismus der
Einzelwissenschaften ist kennzeichnend fiir eine wissenschaftliche Ge-
samtlage, der es an philosophischer Besinnung und Bildung gebricht.
Das sind momentane Triibungen des kritischen Geistes.
Es ist gewil bedenklich, eine generelle Aussage iiber eine Wissen-
schaft machen zu wollen, die sich, wie die Soziologie, noch kaum zu



728 Ernst Robert Curtius

definieren vermag; die eine Fiille verschiedenster Forschungsimpulse
und Erkenntnisziele in sich vereint; die sich weder gegen Geschichte
noch gegen Philosophie noch gegen Politik scharf abgrenzen machte. |
Aber wenn ein namhafter Lehrer dieser Wissenschaft uns selbst sagt,
daf3 sie « immer mehr zur Zentralwissenschaft werde », daf} sie fiir den
heutigen Menschen « das gesamte historische Geschehen in einem neuen
Sinne zu revidieren » habe; dafl der « Soziologismus » zu einem « Mittel
der Mediatisierung des Alltags und der Geschichte » werde; daf3 die
Soziologie «wissenschaftliche Zeitdiagnose » bedeute; und wenn uns
das Verfahren dieser Wissenschaft empfohlen wird als «ein Forschen,
das sich auf einer Reifestufe des Denkens befindet » - ja, wenn wir diese
Anspriiche héren, dann diirfen wir wohl nach ihrem Rechtsgrund
fragen und damit nach den Grenzen der Soziologie selbst.

Diese Anspriiche werden vorgetragen in der Schrift Ideologie und
Utopie') des Heidelberger Privatdozenten Karl Mannheim. Sie diirf-
ten aber — unbeschadet der geistigen Originalitit und Bedeutung des
Verfassers — symptomatisch sein fiir eine ganze Richtung innerhalb der
heutigen Soziologie, deren Bestand und Umrif} sich freilich noch nicht
klar abzeichnet.

Ideologie und Utopie — das ist ein fiir den Auflenstehenden zunichst
ziemlich ritselhafter Titel. Wer sich aber die Miihe nimmt, den -
keineswegs leichten — Gedankengiingen des Verfassers zu folgen, merkt
bald, daB sich hinter diesem Kryptogramm Untersuchungen iiber hichst
aktuelle Probleme prinzipieller Art verbergen. Was hier wissenschaft-
lich verhandelt wird, das sind weltanschauliche Entscheidungen; es ist
nichts Geringeres als die Frage nach der Funktion des Geistes in der
heutigen Welt; schliefllich — aber das macht der Verfasser nicht mehr
bewuft - nach Bestand und Wert unserer geistigen Tradition. An diesen
Fragen sind wir alle interessiert. Was hat uns die Soziologie dazu zu
sagen ?

Sie will uns allgemeingiiltige Erkenntnis vermitteln, aber in Wirk-
lichkeit bietet sie persénliches Bekenntnis. Das Pathos, aber auch
die Grenze des vorliegenden Buches beruht darauf, dafl der Ver-
fasser aus einer Situation heraus redet, die sich als eigene Not aus-
spricht; die gewif} iiberindividuelle Geltung besitzt, insofern manche
Leser von ihr mitbetroffen sein mégen; die aber nichtsdestoweniger
eine « partikulare Sicht » bleibt, um einen von Mannheim systematisch
verwandten Ausdruck zu brauchen.

1) Verlag von Friedrich Cohen in Bonn, 1929.




Soziologie = und ihre Grenzen 729

Diese Situation heifit: Lebensverlegenheit. « Jene Lebensverlegen-
heit, aus der alle unsere Fragen aufsteigen, ist zusammenfaflbar in der
einzigen Frage: wie kann der Mensch in einer Zeit, in der das Problem
der Ideologie und Utopie einmal radikal gestellt und zu Ende gedacht
wird, iiberhaupt noch denken und leben?» Nur sehr wenige Leser
diirften ohne weiteres verstehen, was sich hinter dieser spezialwissen-
schaftlichen («wissenssoziologischen») Terminologie verbirgt. Esist, grob
gesagt, folgendes. Die bisherige Menschheit war gliubig: sie glaubte an
Offenbarungen oder Wertungen oder Vernunftsitze. Sie bejahte objek-
tive geistige Gehalte. Dies ist nun anders geworden. Der heutige Mensch
hat diese Gehalte als Tauschungen entlarvt. Sie sind entweder Ideo-
logien oder Utopien; in jedem Fall Fiktionen - nichts weiter. Bei solcher
geistiger Haltlosigkeit muf} es freilich ein Problem sein, «iiberhaupt
noch zu denken und zu leben ».

Aber worauf lauft das nun eigentlich hinaus? Was ist denn diese
Lebensverlegenheit anders als eine Variante des gewifl nicht von heute
stammenden europiischen Nihilismus, d. h. einer doch wohl schon von
Nietzsche beschriebenen BewuBtseinshaltung entwurzelter moderner
Intellektuellenschichten? Und diese wiederum, was ist sie anders als
eine zeitbedingte Form der Skepsxs, dle zu den Konstanten der Geistes-
geschichte gehért; die sich in allen anarchischen Epochen als Gleich-
gewichtsstorung manifestiert; die so alt ist wie die Weisheit des Predi-
gers Salomo? Es gibt keinen Kulturkreis und keine Geschichtsepoche,
die nicht typische Beispiele dafiir boten. Nach Mannheim freilich ist bis
auf unsere Zeit «die leitende Norm- und Sinnschicht » unverriickbar
gewesen, dem «Sternenhimmel gleich ». Nach seiner Auffassung wire
heute eine prizedenzlose Cisur im Geschichtsprozef anzusetzen: « Hier
an diesem Punkt ist ein grundlegender, historisch-substantieller Wandel
eingetreten, seitdem der Mensch gelernt hat, die Ideenschicht in threm
intentionalen Sinne nicht einfach nur hinzunehmen, ‘sondern sie zu-
gleich auf ihre Ideologie- und Utopiehaftigkeit hin zu priifen. »

Es ist methodisch immer bedenklich, aus der Erschiitterung des eige-
nen Lebensgefiihls heraus eine radikale Richtungsinderung der Mensch-
heitsgeschichte zu konstruieren. In allen unruhigen Zeiten geschieht
das. Die Romer des ausgehenden Imperiums haben das getan ; die abend-
lindischen Ménche bei Hunnen-, Araber- und Normanneneinfillen,
oder in den Jahrzehnten des grofien Schismas; die Zeitgenossen von
1789 haben es getan, wie die franzésischen Intellektuellen nach den
Ereignissen von 1870/71; wie wir nach Weltkrieg und Revolution. Man



730 Ernst Robert Curtius

kann die ganze Geschichte unseres Abendlandes als eine Kette solcher
apokalyptischer Momente darstellen. Die jeweilige Gegenwartskonstel-
lation wird immer als unverglelchbar empfunden und laBt die Reihe
“aller fritheren Seinserschiitterungen als eine nicht nennenswert gestorte
Kontinuitit erscheinen. Wir alle haben — mehr oder minder — durch die
Ereignisse der letzten fiinfzehn Jahre eine Choc-Neurose erlitten (am
wenigsten die Siegernationen); aber wenn wir wissenschaftlich denken
wollen, miissen wir die Fehlerquellen nicht minder als die Erkenntnis-
chancen beriicksichtigen, die aus dieser speziellen Situation flieBen. Sie
kann uns gewifl wertvolle Aufschliisse iiber das Heute gewihren, aber
es ist apriorl unwahrscheinlich, daf} sie zu verbindlichen Erkenntnissen
metaphysischer Art, zu philosophischen Entscheidungen iiber die Sinn-
fragen der Existenz berechtigen sollte.

Nichts geringeres aber erwartet Mannheim, wenn er sagt: « Es ist
gradezu Gebot der Stunde, die jetzt gegebene Zwielichtbeleuchtung, in
der alle Dinge und Positionen ihre Relativitit offenbaren, zu niitzen,
um ein fiir allemal®) zu wissen, wie alle jene Sinngebungsgefiige, die
die jeweilige Welt ausmachen, eine geschichtliche, sich verschiebende
Kulisse sind, und dafl das Menschwerden entweder hinter oder in
ithnen sich vollzieht. Es gilt in diesem historischen Augenblick, wo alle
Dinge plétzlich transparent werden und die Geschichte ihre Aufbau-
elemente und Strukturen geradezu enthiillt, mit unserem wissenschaft-
lichen Denken auf der Hohe der Situation zu sein, denn es ist nicht
ausgeschlossen, daf} allzubald — wie dies schon in der Geschichte ofter
der Fall war — diese Transparenz verschwindet und die Welt zu einem
einzigen Bilde erstarrt. » Heif}t es nicht die Situation von 1929 erheblich
iiberschitzen, wenn man in ihr eine nie wiederkehrende Maglichkeit
des Einblicks in Geschichte und Wesen des Geistes sieht? Grade in
solchen Zelten der Nervosntat muﬁte die Wlssenschaft momentane Stim-
~ blick macht kurzsichtig. Nur wer sich gewshnt, ] ahrhunderte zusammen
zu schauen, kann hoffen, vom Wesen der menschlichen Dinge etwas
| zu verstehen.

Die Einengung des zeitlichen Blickkreises auf den aktuellen Moment
ist fiir die Geschichtsbetrachtung - und gar fiir die Existenzdeutung! -
ebenso verhéingnisvoll wie die Einengung auf einen nationalen, einen
berufsmifligen, einen puren Milieu-Standort. Es ist zwar psychologisch
begreiflich, wenn , wir heute am Zeiterleben vorwiegend oder ausschlieB-

1) Die Unterstreichungen (Kursiv) — auch in den folgenden Zitaten — sind von mir.



Soziologie — und ihre Grenzen 731

lich das Moment des Wechsels apperzipieren. Aber theoretisch erheischt
das Moment der Dauer dieselbe Beachtung. Fiir viele heutige Denker
freilich — und Mannheim zihlt zu ihnen - scheint eine naive Gleich-
setzung zwischen Wechsel und Wert einerseits, zwischen Dauer und
Unwert anderseits zu bestehen. Wechsel -bedeutet « Leben» und
«Fluf3», Dauer bedeutet «Erstarrung» und « Tod». Mit demselben Recht
kann man natiirlich die Vorzeichen umtauschen: die Dauer ist das
Feste, Wertvolle (« Denn das Bestindige der ird'schen Tage verbiirgt
uns ewigen Bestand »); der Wechsel ist das Schlechte, Séhwache, Diirf-
tige. Goethe dachte so; manch andere, bei aller Veyschiedenheit des
soziologischen Standorts, mit thm und nach ihm.

Bei Mannheim ist das — einer geistesgeschichtlichen und vielleicht
auch soziologischen Analyse wohl zugingliche — Vorzugssystem der
heutigen Erlebnisweise zu normativer Bedeutung erhoben: er plidiert
fiir das « dynamische » gegen das « statische » Denken. Er verbietet uns,
«in einer auf der gegenwirtigen Stufe der Entwicklung nicht mehr
erlaubten Starrheit des gedanklichen Fassungsvermégens » zu verharren.
Er setzt das « Geformte » ohne weiteres mit dem «Erstarrten » oder
« Festgeronnenen » und dieses wieder mit dem « Rationalisierten »
gleich. Er bekimpft «das statische Weltbild des Intellektualismus».
Nun - das sind Meinungen und Stimmungen, die wir im Kielwasser
der modernen Lebensphilosophien schon seit geraumer Zeit mit-
schwimmen sehen. Sie haben nichts spezifisch Soziologisches an sich -
oder doch ? Sie gehéren zur unreflektierten Lebensanschauung des Ein-
zelnen und haben dariiber hinaus keine Bedeutung. Oder doch?

Doch wohl! Dann nimlich, wenn die Verfechter des Dynamischen
uns im Namen der soziologischen Zeitdiagnose die « Statik » als iiberholt
untersagen ; dann erst recht, wenn sie mit der Statik zugleich jede Hin-
gabe an ein Absolutes treffen wollen; wenn sie gar so weit gehen, solche
Hingabe und solchen Glauben moralisch zu diskreditieren. Man sollte
es nicht glauben, aber es ist so. Es wird in soziologischen Untersuchun-
gen die Methode gebraucht, dem Andersdenkenden eigenniitzige
Motive unterzuschieben; eine Methode, die wir niedrigeren Sphiren
der Diskussion vorbehalten glaubten. Die Wissenssoziologie erkennt:
« Es mutet manchmal gradezu unheimlich an, wenn in der gegenwir-
tigen Denk- und Seinslage grade jene sich als h6herwertig vorkommen,
die irgend etwas , Absolutes ‘ zu besitzen vorgeben. Dieses Sichanpreisen
und Sichempfehlen durch Absolutheiten spekuliert allzuoft blofi auf
das Sekurititsbediirfnis breiter Schichten. .. Es ist meistens nicht der



732 Ernst Robert Curtius

Tatige, der heute das Absolute, das Unbeziigliche sucht, sondern der-
jenige, der das Geschehen stabilisieren méchte zugunsten seines bereits
eingelebten Wohlergehens. . .»

Das ist die Moral des Dynamismus! Und wir wundern uns nun nicht
mehr, wenn uns die Revolution als « Lebensausdruck der gesellschaft-
lichen Krifte », als « Durchbruch des rationalisierten Gefiiges » verklirt
wird.

Es gibt eben eine innere Logik, derzufolge weltanschaulicher Nihilis-
mus mit gedanklicher und gesellschaftlicher Auflésung « erstarrter For-
men » in notwendigem Zusammenhang steht.

Dagegen ist — auf der Ebene der geistigen Diskussion ! - solange nichts
einzuwenden, als diese Gesinnung sich bescheidet, weltanschauliches
Bekenntnis zu sein. Wenn sie sich aber als wissenschaftliche Erkenntnis
gibt; wenn sie als Resultat der modernsten « Zentralwissenschaft » auf
deutschen Hochschulen gelehrt wird und Gehor fordert, dann ist ein
ernsthafter Einspruch erlaubt.

« Falsch ist es — so lehrt diese Soziologie — die suchende Unruhe durch
nicht mehr lebbare Absolutheiten zu verdecken, so etwa , Mythen * zu
wollen, fiir , Gréfle an und fiir sich  zu schwirmen, idealistisch zu sein
und faktisch sich selbst Schritt fiir Schritt in bereits leicht durchschau-
barer , Unbewufitheit * zu umgehen.» Wortwortlich so zu lesen. Wir
hoffen, daf} sich die deutsche Jugend — die deutsche Jugend — von keiner
wissenschaftlichen Autoritit den Sinn fiir Gréfle und Idealismus ver-
bieten lafit. Wir glauben, daf} sie sich niemals einer « BewuBtseins-
haltung » zuwendet, « fiir die sich alle Ideen blamiert, alle Utopien zer-
setzt haben », welche Gesinnung nach Mannheim « weitgehend zu be-
jahen ist als einziges Mittel, die Gegenwart zu beherrschen; weitgehend
zu bejahen als eine Transformation der Utopie zur Wissenschaft, als
eine Destruktion der verlogenen und mit unserer Seinswirklichkeit sich
nicht in Deckung befindenden Ideologien. »

Ich will nicht polemisieren; es wire zu leicht und zu billig. Aber an-
gesichts solcher AuBlerungen werden alle, denen deutsche Wissenschaft
und Universitit am Herzen liegt, verstehen, dafl mir eine Kritik des

_heutigen Soziologismus. zeitgemaf} erscheint.

Mannheim kommt am Schlusse seines Buches, das mit der Explika-
tion der heutigen « Lebensverlegenheit » anhebt, zu dem Ergebnis, das
Beste, was wir (heute noch) «im Ethischen » hitten, sei ein « auf Echt-
heit abgestelltes Sein », und er definiert die Echtheit als « das ins Ethi-
sche projizierte Prinzip der Sachlichkeit». Diese Aufrichtigkeit — so




Soziologie — und ihre Grenzen 733

wiirde ich statt Echtheit?) sagen — mufl man zweifellos Mannheims eige-
ner Uberzeugung zubilligen. Es ist die Aufrichtigkeit des Offenbarungs-
eides. Aber den Versuch, uns den religiosen, geistigen und sittlichen
Substanzschwund als vollzogenes Faktum, als allgemein verbindlichen
Tatbestand, als «bejahenswerte » Zeittendenz anzudemonstrieren -
lehnen wir mit gutem Gewissen ab. \/

Der «véllige Abbau der gesamten Seinstranszendenz », die « Relati-
vierung all dieser Gehalte auf die sozialokonomische Ebene hin » wire
vollzogen? Man weifl nicht, ob man sich iiber den naiven Dogmatis-
mus oder iiber die wertblinde Voreingenommenheit solcher Behaup-
tungen mehr wundern soll. Aus dem Systemzwang Mannheims folgt
natiirlich, daf alle diejenigen, die noch an Seinstranszendenz und an
« Spiritualisierung der Gegenwartssituation » glauben, riickgewandte
Romantiker sind, dié®sich der soziologischen Standortsanalyse mit
schlechtem Gewissen entziehen. Aber auf so bequeme Weise wird diese
Tendenz-Soziologie mit ithren Gegnern nicht fertig werden.

Wir stehen heute in einer grofien geistigen Gesamtbewegung, die von
den verschiedensten Ansatzpunkten her demselben Ziele zustrebt: der
Wesensbestimmung des Menschen. Um das Wesen des Menschen rein
herauszustellen, miissen alle Beziehungen aufgedeckt werden, die ihn
mit den Naturgrundlagen und den Geschichtsgrundlagen seiner Exi-
stenz verbinden und ebendadurch sein Absolutes relativieren. Wir sind
nicht reine Geistwesen, wir sind bestimmt durch Koérperbau, Rasse,
Psyche, Nation, Gesellschaftsschicht. Der konkrete Mensch ist vielleicht
Pykniker (nach Kretschmer), Dinarier (nach Giinther), Introvertierter
(nach Jung); er sei aulerdem noch Deutscher — dann wird er hoffent-
lich am Wesen seines Stammes (nach Hellpach) teilhaben; endlich ist
er noch soziologisch bestimmbar — als Stiddter oder Bauer, als Proleta-
rier oder Intellektueller oder was immer er sei. Alle diese Determina-
tionen — und es sind noch viel mehr — bestimmen ihn. Aber wenn man
sie alle abzieht, bleibt nicht nichts iibrig, sondern eine einmalige Person.
Und diese Person ist Geistwesen, d. h. sie hat teil an einem sich selbst
garantierenden Reich der Ideen, der Werte, der Bedeutungen, des
Sinnes.

Der Aufweis aller Natur- und Geschichtsdeterminanten vermag dieses
Reich nicht zu « destruieren ». Er bedeutet eine wertvolle Bewufltseins-
erhellung und ist als Zuwachs unsrer Erkenntnis vom Menschen zu be-

1) denn nur von einer Substanz, nicht von ihrer Abwesenheit, kann Echtheit
ausgesagt werden.



734 Ernst Robert Curtius

jahen. Aber erstens wissen wir nicht, in welcher Folgeordnung sie wir-
ken und ob eine solche iiberhaupt besteht. Schon aus diesem Grunde
ist es nicht zulissig, eine dieser Determinanten, z. B. die sozialékonomi-
sche, zu verabsolutieren. Erst recht geht es nicht an, aus einem dieser
naturalistischen Teilaspekte heraus Entscheidungen iiber jene Wesens-
sphire zu fillen. Damit wird aber auch die Behauptung der Mannheim-
schen Soziologie hinfillig, dal man an Absolutheiten nur festhalten
kénne um den Preis der Unehrlichkeit: indem man sich namlich der
destruierenden Analyse entzieht. Wir bejahen alle Formen dieser Ana-
lyse, auch und nicht zumindest die soziologische, aber wir bestreiten
ihre Letztinstanzlichkeit.

Alle diese Teilaspekte sind Vorarbeiten fiir eine philosophische
Wesenslehre vom Menschen. Darum war die Wissenssoziologie in der
Konzeption Max Schelers, dem Mannheim in der Herausgabe der
«Schriften zur Philosophie und Soziologie » nachgefolgt ist, eine Hilfs-
disziplin der philosophischen Anthropologie, und diese wiederum sollte
sich krénen in einer — unvollendeten — Metaphysik.

Die Philosophie ~ sie allein ist die Kénigin der Wissenschaften, und
jeder Versuch, sie durch eine Teilwissenschaft zu verdringen, muf}
wesensmifig zu einer Verzerrung des Welt- und Menschenbildes
fithren. Die Philosophie allein kann jene « Totalorientierung » bieten,
die Mannheim als Vorrecht der Soziologie betrachtet. Ein blofles ge-
schichtliches «Sosein » wie Klassenkimpfe und Weltkriege vermag an
diesem Sachverhalt nichts zu @ndern. Auch Mannheim freilich wahrt
sich einen iiberhistorischen Standort. Er bezieht sich auf ein — in der
vorliegenden Schrift nur angedeutetes — irrationales Erlebnis der
« Selbstbegegnung » mit begleitender «freischwebend flackernder »
Ekstase. Er verweist dafiir auf Kierkegaard und auf die Mystiker, welch
letztere freilich dieses « Ekstatische » noch nicht «sinnfrei» besessen,
sondern es « noch mit Beziechung auf das Gottliche » interpretiert hitten.
Ob diese Loslésung vom Gottlichen ein Fortschritt oder ein Fall ist -
das wird freilich nicht erwogen, und doch kénnten auch dariiber — ich
gebe das zu bedenken — die Meinungen geteilt sein. Aber es ist auf
jeden Fall interessant, daf} auch dieses transzendenzfreie Denken einer
Verbindung zum « Unbeziiglichen » nicht entraten kann.

Aber zwischen dieser «sinnfreien» punktuellen Ekstase einerseits
und einem sinnlosen Gesellschafts- und Erkenntnisprozef} scheint es
fiir Mannheim keine geistige Sinn- und Wertebene zu geben, da sich
«alle Ideen blamiert haben ». Eine Autonomie des Geistes kennt er



Soziologie — und ihre Grenzen 735

nicht. Das Denken ist « nie Selbstzweck ». Es ist Organon des Lebens
und der Geschichte, als solches freilich «eine eigentiimlich empfind-
liche Membran », die aber stets die Tendenz hat, «Wirklichkeiten zu
verdecken oder sie einfach zu iiberholen ». Der methodologische Im-
perativ des Denkens lautet demgemifl: « Der Gedanke soll nicht
weniger, aber auch nicht mehr enthalten als die Wirklichkeit, in deren
Element er steht.» Wieder mufl man sich wundern, daf} die Soziologie
anstelle der Philosophie es iibernimmt, eine Theorie und Metaphysik
des Erkennens zu geben.

Man wird mir vielleicht erwidern, das seien doch Nebensichlich-
keiten, iiber die man hinweggehen miisse. Ich wiirde den Einwand
schon in dieser Form nicht anerkennen. Denn bei der heillosen Ver-
wirrung der heutigen Geisteslage, bei dem rapiden Abbau wissenschaft-
licher Strenge und intellektueller Zucht ist es keineswegs iiberfliissig,
Recht und Wiirde des Denkens zu wahren. Wir sind hinlinglich dariiber
belehrt worden, wie die Verwirrung der Begriffe in eine Verwirrung
des Handelns umschlagen kann. Aber im vorliegenden Fall scheinen
mir die Unklarheiten iiber das Erkenntnisproblem besonders bedauer-
lich, weil sie in demselben Buche auftreten, das uns — meines Wissens
zum erstenmal in der deutschen Literatur — eine ausgezeichnete Analyse
des soziologischen Problems der Intelligenz schenkt. Was Maurras vor
vielen Jahren in Frankreich mit seinem Buche L’ Avenir de I'Intelligence
getan hat, das wird hier mit den Mitteln moderner Theorie versucht:
die eigentiimliche soziale Labilitét der Intellektuellenschicht in der heu-
tigen Gesellschaft zu kliaren. Dieser Abschnitt des Mannheimschen
Buches (SS. 121 bis 134), dessen gedringte Darlegungen ich hier nicht
wiedergeben kann, sei den Intellektuellen aller Parteien nachdriicklich
zur Lektiire und Meditation empfohlen, ebensosehr aber auch den
Politikern. Ich bedaure nur, daf} diese grundlegende Analyse in einem
Bande verborgen ist, dessen esoterischer Titel sie nicht vermuten lafit.

Aus seiner eigentiimlichen, nicht klassenmiflig gebundenen Mittel-
lage ergeben sich fiir den Intellektuellen, wie Mannheim darlegt, zwei
Wege: einmal «der weitgehend aus freier Wahl erfolgende Anschlufl
an die verschiedensten sich jeweils bekimpfenden Klassen », anderseits
«die konkrete BewuBltmachung der eigenen sozialen Position und der
daraus entstehenden Mission». Und diese wiirde darin bestehen,
«Wichter zu sein in einer sonst allzu finsteren. Nacht ». Hier freilich
setzt Mannheims Analyse aus, oder vielmehr sie schligt um in ein
eschatologisch-prophetisches Pathos, durch das man sich an Max



736 Ernst Robert Curtius

Weber gemahnt fiihlt. Mannheim konnte von seinen eigenen Voraus-
setzungen aus nicht weiter gelangen. Man kann nur weiterkommen,
wenn man wie Maurras, wie die heutigen Erneuerer des Saint-Simonis-
mus oder wie Benda - alles Franzosen! - eine philosophisch fundierte
Lehre von der Intelligenz (dies Wort hier als Funktion des Geistes,
nicht als Gruppe von Personen genommen) hat. Die soziologische
Analyse der Intellektuellenschicht mufl sich vollenden durch eine
Philosophie des Geistes. Der Geist aber kann sich nur erkennen in der
Zusammenschau seiner Gestalten. Zeitlich sind sie geborgen in der
Vergangenheit. Aber dem Bewufitsein des Geistes selbst sind sie als
ewige Gegenwart gegeben. Darum ist es weder Ideologie noch Utopie,
zu meinen, dafl der Intellektuelle, wenn er sich selbst versteht, jene
Transzendenz als Wirklichkeit erfahren und in dieser Existenz bewihren
muf. '



	Soziologie - und ihre Grenzen

