
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 10

Artikel: Soziologie - und ihre Grenzen

Autor: Curtius, Ernst Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


727

Soziologie - und ihre Grenzen

von Ernst Robert Curtius

Wer in der Weltgeschichte lebt,
Dem Augenblick sollt er sich richten?
Wer in die Zeiten schaut und strebt,
Nur der ist wert, zu sprechen und zu

dichten. Zahmes Xenion.

In der Geistesgeschichte der dritten französischen Republik hat es

denkwürdige Kämpfe um die Soziologie gegeben. Die Soziologie
positivistischer Herkunft bot sich den Zwecken laizistischer Massenformung
als treffliches Werkzeug dar. Wenn wissenschaftlich festgestellt war,
daß die Bororo-Indianer sich in ihren Kulttänzen mit einem Papagei
identifizieren, war der angehende Volkserzieher gegen die Magie der
Messe gefeit. Die Soziologie fungierte als offizielle Ideologie im Kulturkampf

des roten gegen das schwarze Frankreich. Die Sarkasmen eines

Péguy haben ihr das Fell zerzaust, und die führende Intelligenz Frankreichs

ist von ihr abgefallen. Heute ist die Soziologie in Frankreich
nicht mehr Parteisache und nicht mehr Kampfdoktrin, sie ist das

geworden, was sie immer hätte sein sollen: eine ehrlicheSpezialdisziplin.
Sollen wir in der deutschen Republik ein ähnliches Schauspiel

erleben? Die Anzeichen dafür mehren sich, und man wird gut tun, scharf
aufzupassen. Es wäre schade, wenn wir durch dieselbe Geistesverwirrung,

dieselben geistespolitischen Kämpfe hindurch müßten, die drüben
schon ausgefochten sind. Eine junge und eminent fruchtbare Disziplin
würde damit diskreditiert, und geistige Energien, die schöpferisch sein

sollten, würden in langwierigem Stellungskrieg immobilisiert werden.
Daß sich eine Einzelwissenschaft zur Universalwissenschaft aufbläht,

ist ja nichts neues. Wir haben es mit der Zoologie erlebt (Haeckel),
mit der Chemie (Ostwald), wir erleben es heute mit der Psychanalyse;
neuerdings auch mit der Pädagogik, deren Versuche allerdings mit
unzureichenden Mitteln unternommen werden. Dieser Imperialismus der
Einzelwissenschaften ist kennzeichnend für eine wissenschaftliche
Gesamtlage, der es an philosophischer Besinnung und Bildung gebricht.
Das sind momentane Trübungen des kritischen Geistes.

Es ist gewiß bedenklich, eine generelle Aussage über eine Wissenschaft

machen zu wollen, die sich, wie die Soziologie, noch kaum zu



728 Ernst Robert Curtius

definieren vermag; die eine Fülle verschiedenster Forschungsimpulse
und Erkenntnisziele in sich vereint; die sich weder gegen Geschichte
noch gegen Philosophie noch gegen Politik scharf abgrenzen möchte.
Aber wenn ein namhafter Lehrer dieser Wissenschaft uns selbst sagt,
daß sie « immer mehr zur Zentralwissenschaft werde », daß sie für den

heutigen Menschen « das gesamte historische Geschehen in einem neuen
Sinne zu revidieren » habe ; daß der « Soziologismus » zu einem « Mittel
der Mediatisierung des Alltags und der Geschichte »> werde ; daß die
Soziologie « wissenschaftliche Zeitdiagnose » bedeute ; und wenn uns
das Verfahren dieser Wissenschaft empfohlen wird als « ein Forschen,
das sich auf einer Reifestufe des Denkens befindet » - ja, wenn wir diese

Ansprüche hören, dann dürfen wir wohl nach ihrem Rechtsgrund
fragen und damit nach den Grenzen der Soziologie selbst.

Diese Ansprüche werden vorgetragen in der Schrift Ideologie und

Utopie1) des Heidelberger Privatdozenten Karl Mannheim. Sie dürften

aber - unbeschadet der geistigen Originalität und Bedeutung des

Verfassers - symptomatisch sein für eine ganze Richtung innerhalb der
heutigen Soziologie, deren Bestand und Umriß sich freilich noch nicht
klar abzeichnet.

Ideologie und Utopie - das ist ein für den Außenstehenden zunächst
ziemlich rätselhafter Titel. Wer sich aber die Mühe nimmt, den -
keineswegs leichten - Gedankengängen des Verfassers zu folgen, merkt
bald, daß sich hinter diesem Kryptogramm Untersuchungen über höchst
aktuelle Probleme prinzipieller Art verbergen. Was hier wissenschaftlich

verhandelt wird, das sind weltanschauliche Entscheidungen; es ist
nichts Geringeres als die Frage nach der Funktion des Geistes in der
heutigen Welt; schließlich - aber das macht der Verfasser nicht mehr
bewußt - nach Bestand und Wert unserer geistigen Tradition. An diesen

Fragen sind wir alle interessiert. Was hat uns die Soziologie dazu zu

sagen
Sie will uns allgemeingültige Erkenntnis vermitteln, aber in

Wirklichkeit bietet sie persönliches Bekenntnis. Das Pathos, aber auch
die Grenze des vorliegenden Buches beruht darauf, daß der
Verfasser aus einer Situation heraus redet, die sich als eigene Not
ausspricht; die gewiß überindividuelle Geltung besitzt, insofern manche

Leser von ihr mitbetroffen sein mögen; die aber nichtsdestoweniger
eine « partikulare Sicht » bleibt, um einen von Mannheim systematisch
verwandten Ausdruck zu brauchen.

') Verlag von Friedrich Cohen in Bonn, 1929.



Soziologie - und ihre Grenzen 729

Diese Situation heißt: Lebensverlegenheit. « Jene Lebensverlegenheit,

aus der alle unsere Fragen aufsteigen, ist zusammenfaßbar in der
einzigen Frage: wie kann der Mensch in einer Zeit, in der das Problem
der Ideologie und Utopie einmal radikal gestellt und zu Ende gedacht
wird, überhaupt noch denken und leben » Nur sehr wenige Leser
dürften ohne weiteres verstehen, was sich hinter dieser spezialwissenschaftlichen

(«wissenssoziologischen ») Terminologie verbirgt. Es ist, grob

gesagt, folgendes. Die bisherige Menschheit war gläubig: sie glaubte an
Offenbarungen oder Wertungen oder Vernunftsätze. Sie bejahte objektive

geistige Gehalte. Dies ist nun anders geworden. Der heutige Mensch
hat diese Gehalte als Täuschungen entlarvt. Sie sind entweder
Ideologien oder Utopien ; in jedem Fall Fiktionen - nichts weiter. Bei solcher

geistiger Haltlosigkeit muß es freilich ein Problem sein, « überhaupt
noch zu denken und zu leben ».

Aber worauf läuft das nun eigentlich hinaus? Was ist denn diese

Lebensverlegenheit anders als eine Variante des gewiß nicht von heute
stammenden europäischen Nihilismus, d. h. einer doch wohl schon von
Nietzsche beschriebenen Bewußtseinshaltung entwurzelter moderner
Intellektuellenschichten? Und diese wiederum, was ist sie anders als

eine zeitbedingte Form der Skepsis, die zu den Konstanten der
Geistesgeschichte gehört; die sich in allen anarchischen Epochen als

Gleichgewichtsstörung manifestiert; die so alt ist wie die Weisheit des Predigers

Salomo? Es gibt keinen Kulturkreis und keine Geschichtsepoche,
die nicht typische Beispiele dafür böten. Nach Mannheim freilich ist bis
auf unsere Zeit « die leitende Norm- und Sinnschicht » unverrückbar

gewesen, dem « Sternenhimmel gleich ». Nach seiner Auffassung wäre
heute eine präzedenzlose Cäsur im Geschichtsprozeß anzusetzen : « Hier
an diesem Punkt ist ein grundlegender, historisch-substantieller Wandel
eingetreten, seitdem der Mensch gelernt hat, die Ideenschicht in ihrem
intentionalen Sinne nicht einfach nur hinzunehmen, sondern sie

zugleich auf ihre Ideologie- und Utopiehaftigkeit hin zu prüfen. »

Es ist methodisch immer bedenklich, aus der Erschütterung des eigenen

Lebensgefühls heraus eine radikale Richtungsänderung der
Menschheitsgeschichte zu konstruieren. In allen unruhigen Zeiten geschieht
das. Die Römer des ausgehenden Imperiums haben das getan ; die
abendländischen Mönche bei Hunnen-, Araber- und Normanneneinfällen,
oder in den Jahrzehnten des großen Schismas; die Zeitgenossen von
1789 haben es getan, wie die französischen Intellektuellen nach den

Ereignissen von 1870/71 ; wie wir nach Weltkrieg und Revolution. Man



730 Ernst Robert Curtius

kann die ganze Geschichte unseres Abendlandes als eine Kette solcher
apokalyptischer Momente darstellen. Die jeweilige Gegenwartskonstellation

wird immer als unvergleichbar empfunden und läßt die Reihe
aller früheren Seinserschütterungen als eine nicht nennenswert gestörte
Kontinuität erscheinen. Wir alle haben - mehr oder minder - durch die
Ereignisse der letzten fünfzehn Jahre eine Choc-Neurose erlitten (am
wenigsten die Siegernationen); aber wenn wir wissenschaftlich denken
wollen, müssen wir die Fehlerquellen nicht minder als die Erkenntnischancen

berücksichtigen, die aus dieser speziellen Situation fließen. Sie
kann uns gewiß wertvolle Aufschlüsse über das Heute gewähren, aber

es ist apriori unwahrscheinlich, daß sie zu verbindlichen Erkenntnissen
metaphysischer Art, zu philosophischen Entscheidungen über die
Sinnfragen der Existenz berechtigen sollte.

Nichts geringeres aber erwartet Mannheim, wenn er sagt : « Es ist
gradezu Gebot der Stunde, die jetzt gegebene Zwielichtbeleuchtung, in
der alle Dinge und Positionen ihre Relativität offenbaren, zu nützen,
um ein für allemal1) zu wissen, wie alle jene Sinngebungsgefüge, die
die jeweilige Welt ausmachen, eine geschichtliche, sich verschiebende
Kulisse sind, und daß das Menschwerden entweder hinter oder in
ihnen sich vollzieht. Es gilt in diesem historischen Augenblick, wo alle

Dinge plötzlich transparent werden und die Geschichte ihre
Aufbauelemente und Strukturen geradezu enthüllt, mit unserem wissenschaftlichen

Denken auf der Höhe der Situation zu sein, denn es ist nicht
ausgeschlossen, daß allzubald - wie dies schon in der Geschichte öfter
der Fall war - diese Transparenz verschwindet und die Welt zu einem

einzigen Bilde erstarrt. » Heißt es nicht die Situation von 1929 erheblich
überschätzen, wenn man in ihr eine nie wiederkehrende Möglichkeit
des Einblicks in Geschichte und Wesen des Geistes sieht? Grade in
solchen Zeiten der Nervosität müßte die Wissenschaft momentane
Stimmungen am Bilde des geschichtlichen Beharrens berichtigen. Der Augenblick

macht kurzsichtig. Nur wer sich gewöhnt, Jahrhunderte zusammen
zu schauen, kann hoffen, vom Wesen der menschlichen Dinge etwas

zu verstehen.
Die Einengung des zeitlichen Blickkreises auf den aktuellen Moment

ist für die Geschichtsbetrachtung - und gar für die Existenzdeutung -
ebenso verhängnisvoll wie die Einengung auf einen nationalen, einen

berufsmäßigen, einen puren Milieu-Standort. Es ist zwar psychologisch
begreiflich, wenn wir heute am Zeiterleben vorwiegend oder ausschließ-

l) Die Unterstreichungen (Kursiv) - auch in den folgenden Zitaten - sind von mir.



SozioIogie — und ihre Grenzen 731

lieh das Moment des Wechsels apperzipieren. Aber theoretisch erheischt
das Moment der Dauer dieselbe Beachtung. Für viele heutige Denker
freilich - und Mannheim zählt zu ihnen - scheint eine naive

Gleichsetzung zwischen Wechsel und Wert einerseits, zwischen Dauer und
Unwert anderseits zu bestehen. Wechsel bedeutet «Leben» und
«Fluß», Dauer bedeutet «Erstarrung» und «Tod». Mit demselben Recht
kann man natürlich die Vorzeichen umtauschen: die Dauer ist das

Feste, Wertvolle (« Denn das Beständige der ird'schen Tage verbürgt
uns ewigen Bestand >\

soziologischen Stande

Bei Mannheim ist das — einer geistesgeschichtlichen und vielleicht
auch soziologischen Analyse wohl zugängliche - Vorzugssystem der
heutigen Erlebnisweise zu normativer Bedeutung erhoben: er plädiert
für das « dynamische » gegen das « statische » Denken. Er verbietet uns,
« in einer auf der gegenwärtigen Stufe der Entwicklung nicht mehr
erlaubten Starrheit des gedanklichen Fassungsvermögens » zu verharren.
Er setzt das « Geformte » ohne weiteres mit dem « Erstarrten » oder
« Festgeronnenen » und dieses wieder mit dem « Rationalisierten »

gleich. Er bekämpft «das statische Weltbild des Intellektualismus».
Nun - das sind Meinungen und Stimmungen, die wir im Kielwasser
der modernen Lebensphilosophien schon seit geraumer Zeit
mitschwimmen sehen. Sie haben nichts spezifisch Soziologisches an sich-
oder doch Sie gehören zur unreflektierten Lebensanschauung des

Einzelnen und haben darüber hinaus keine Bedeutung. Oder doch?
Doch wohl! Dann nämlich, wenn die Verfechter des Dynamischen

uns im Namen der soziologischen Zeitdiagnose die « Statik » als überholt

untersagen ; dann erst recht, wenn sie mit der Statik zugleich jede Hingabe

an ein Absolutes treffen wollen ; wenn sie gar so weit gehen, solche

Hingabe und solchen Glauben moralisch zu diskreditieren. Man sollte

es nicht glauben, aber es ist so. Es wird in soziologischen Untersuchungen

die Methode gebraucht, dem Andersdenkenden eigennützige
Motive unterzuschieben; eine Methode, die wir niedrigeren Sphären
der Diskussion vorbehalten glaubten. Die Wissenssoziologie erkennt:
« Es mutet manchmal gradezu unheimlich an, wenn in der gegenwärtigen

Denk- und Seinslage grade jene sich als höherwertig vorkommen,
die irgend etwas .Absolutes ' zu besitzen vorgeben. Dieses Sichanpreisen
und Sichempfehlen durch Absolutheiten spekuliert allzuoft bloß auf
das Sekuritätsbedürfnis breiter Schichten... Es ist meistens nicht der

tige. Goethe dachte



732 Ernst Robert Curtius

Tätige, der heute das Absolute, das Unbezügliche sucht, sondern
derjenige, der das Geschehen stabilisieren möchte zugunsten seines bereits

eingelebten Wohlergehens...»
Das ist die Moral des Dynamismus Und wir wundern uns nun nicht

mehr, wenn uns die Revolution als « Lebensausdruck der gesellschaftlichen

Kräfte », als « Durchbruch des rationalisierten Gefüges » verklärt
wird.

Es gibt eben eine innere Logik, derzufolge weltanschaulicher Nihilismus

mit gedanklicher und gesellschaftlicher Auflösung « erstarrter Formen

» in notwendigem Zusammenhang steht.
Dagegen ist - auf der Ebene der geistigen Diskussion - solange nichts

einzuwenden, als diese Gesinnung sich bescheidet, weltanschauliches
Bekenntnis zu sein. Wenn sie sich aber als wissenschaftliche Erkenntnis
gibt ; wenn sie als Resultat der modernsten « Zentralwissenschaft » auf
deutschen Hochschulen gelehrt wird und Gehör fordert, dann ist ein
ernsthafter Einspruch erlaubt.

« Falsch ist es - so lehrt diese Soziologie - die suchende Unruhe durch
nicht mehr lebbare Absolutheiten zu verdecken, so etwa Mythen ' zu
wollen, für Größe an und für sich ' zu schwärmen, idealistisch zu sein

und faktisch sich selbst Schritt für Schritt in bereits leicht durchschaubarer

Unbewußtheit ' zu umgehen. » Wortwörtlich so zu lesen. Wir
hoffen, daß sich die deutsche Jugend - die deutsche Jugend - von keiner
wissenschaftlichen Autorität den Sinn für Größe und Idealismus
verbieten läßt. Wir glauben, daß sie sich niemals einer « Bewußtseins-
haltung » zuwendet, « für die sich alle Ideen blamiert, alle Utopien
zersetzt haben », welche Gesinnung nach Mannheim « weitgehend zu
bejahen ist als einziges Mittel, die Gegenwart zu beherrschen ; weitgehend
zu bejahen als eine Transformation der Utopie zur Wissenschaft, als

eine Destruktion der verlogenen und mit unserer Seinswirklichkeit sich
nicht in Deckung befindenden Ideologien. »

Ich will nicht polemisieren ; es wäre zu leicht und zu billig. Aber
angesichts solcher Äußerungen werden alle, denen deutsche Wissenschaft
und Universität am Herzen liegt, verstehen, daß mir eine Kritik des

_hfiUtigea_jSnzinlogismus-zeitgeinäß erscheint.
Mannheim kommt am Schlüsse seines Buches, das mit der Explikation

der heutigen « Lebensverlegenheit » anhebt, zu dem Ergebnis, das

Beste, was wir (heute noch) « im Ethischen » hätten, sei ein « auf Echtheit

abgestelltes Sein », und er definiert die Echtheit als « das ins Ethische

projizierte Prinzip der Sachlichkeit ». Diese Aufrichtigkeit - so



Soziologie - und ihre Grenzen 733

würde ich statt Echtheit1) sagen - muß man zweifellos Mannheims eigener

Überzeugung zubilligen. Es ist die Aufrichtigkeit des Offenbarungseides.

Aber den Versuch, uns den religiösen, geistigen und sittlichen
Substanzschwund als vollzogenes Faktum, als allgemein verbindlichen
Tatbestand, als « bejahenswerte » Zeittendenz anzudemonstrieren -
lehnen wir mit gutem Gewissen ab. y

Der « völlige Abbau der gesamten Seinstranszendenz », die «

Relativierung all dieser Gehalte auf die sozialökonomische Ebene hin » wäre

vollzogen? Man weiß nicht, ob man sich über den naiven Dogmatismus

oder über die wertblinde Voreingenommenheit solcher Behauptungen

mehr wundern soll. Aus dem Systemzwang Mannheims folgt
natürlich, daß alle diejenigen, die noch an Seinstranszendenz und an
« Spiritualisie glauben, rückgewandte

schlechtem Gewissen entziehen. Aber auf so bequeme Weise wird diese

Tendenz-Soziologie mit ihren Gegnern nicht fertig werden.
Wir stehen heute in einer großen geistigen Gesamtbewegung, die von

den verschiedensten Ansatzpunkten her demselben Ziele zustrebt: der

Wesensbestimmung des Menschen. Um das Wesen des Menschen rein
herauszustellen, müssen alle Beziehungen aufgedeckt werden, die ihn
mit den Naturgrundlagen und den Geschichtsgrundlagen seiner
Existenz verbinden und ebendadurch sein Absolutes relativieren. Wir sind
nicht reine Geistwesen, wir sind bestimmt durch Körperbau, Rasse,

Psyche, Nation, Gesellschaftsschicht. Der konkrete Mensch ist vielleicht
Pykniker (nach Kretschmer), Dinarier (nach Günther), Introvertierter
(nach Jung); er sei außerdem noch Deutscher - dann wird er hoffentlich

am Wesen seines Stammes (nach Hellpach) teilhaben; endlich ist
er noch soziologisch bestimmbar - als Städter oder Bauer, als Proletarier

oder Intellektueller oder was immer er sei. Alle diese Determinationen

- und es sind noch viel mehr - bestimmen ihn. Aber wenn man
sie alle abzieht, bleibt nicht nichts übrig, sondern eine einmalige Person.

Und diese Person ist Geistwesen, d. h. sie hat teil an einem sich selbst

garantierenden Reich der Ideen, der Werte, der Bedeutungen, des

Sinnes.
Der Aufweis aller Natur- und Geschichtsdeterminanten vermag dieses

Reich nicht zu « destruieren ». Er bedeutet eine wertvolle Bewußtseinserhellung

und ist als Zuwachs unsrer Erkenntnis vom Menschen zu be¬

Romantiker Standortsanalyse mit

l) denn nur von einer Substanz, nicht von ihrer Abwesenheit, kann Echtheit
ausgesagt werden.



734 Ernst Robert Curtius

jähen. Aber erstens wissen wir nicht, in welcher Folgeordnung sie wirken

und ob eine solche überhaupt besteht. Schon aus diesem Grunde
ist es nicht zulässig, eine dieser Determinanten, z. B. die sozialökonomische,

zu verabsolutieren. Erst recht geht es nicht an, aus einem dieser
naturalistischen Teilaspekte heraus Entscheidungen über jene Wesenssphäre

zu fällen. Damit wird aber auch die Behauptung der Mannheim-
schen Soziologie hinfällig, daß man an Absolutheiten nur festhalten
könne um den Preis der Unehrlichkeit: indem man sich nämlich der
destruierenden Analyse entzieht. Wir bejahen alle Formen dieser Analyse,

auch und nicht zumindest die soziologische, aber wir bestreiten
ihre Letztinstanzlichkeit. \f

Alle diese Teilaspekte sind Vorarbeiten für eine philosophische
Wesenslehre vom Menschen. Darum war die Wissenssoziologie in der
Konzeption Max Schelers, dem Mannheim in der Herausgabe der
« Schriften zur Philosophie und Soziologie » nachgefolgt ist, eine
Hilfsdisziplin der philosophischen Anthropologie, und diese wiederum sollte
sich krönen in einer - unvollendeten - Metaphysik.

Die Philosophie - sie allein ist die Königin der Wissenschaften, und
jeder Versuch, sie durch eine Teilwissenschaft zu verdrängen, muß
wesensmäßig zu einer Verzerrung des Welt- und Menschenbildes
führen. Die Philosophie allein kann jene « Totalorientierung » bieten,
die Mannheim als Vorrecht der Soziologie betrachtet. Ein bloßes
geschichtliches « Sosein » wie Klassenkämpfe und Weltkriege vermag an
diesem Sachverhalt nichts zu ändern. Auch Mannheim freilich wahrt
sich einen überhistorischen Standort. Er bezieht sich auf ein - in der
vorliegenden Schrift nur angedeutetes - irrationales Erlebnis der
« Selbstbegegnung » mit begleitender « freischwebend flackernder »

Ekstase. Er verweist dafür auf Kierkegaard und auf die Mystiker, welch
letztere freilich dieses « Ekstatische » noch nicht « sinnfrei » besessen,

sondern es « noch mit Beziehung auf das Göttliche » interpretiert hätten.
Ob diese Loslösung vom Göttlichen ein Fortschritt oder ein Fall ist -
das wird freilich nicht erwogen, und doch könnten auch darüber - ich
gebe das zu bedenken - die Meinungen geteilt sein. Aber es ist auf
jeden Fall interessant, daß auch dieses transzendenzfreie Denken einer
Verbindung zum « Unbezüglichen » nicht entraten kann.

Aber zwischen dieser « sinnfreien » punktuellen Ekstase einerseits
und einem sinnlosen Gesellschafts- und Erkenntnisprozeß scheint es

für Mannheim keine geistige Sinn- und Wertebene zu geben, da sich
« alle Ideen blamiert haben ». Eine Autonomie des Geistes kennt er



Soziologie — und ihre Grenzen 735

nicht. Das Denken ist « nie Selbstzweck ». Es ist Organon des Lebens
und der Geschichte, als solches freilich « eine eigentümlich empfindliche

Membran », die aber stets die Tendenz hat, «Wirklichkeiten zu
verdecken oder sie einfach zu überholen ». Der methodologische
Imperativ des Denkens lautet demgemäß : « Der Gedanke soll nicht
weniger, aber auch nicht mehr enthalten als die Wirklichkeit, in deren

Element er steht. » Wieder muß man sich wundern, daß die Soziologie
anstelle der Philosophie es übernimmt, eine Theorie und Metaphysik
des Erkennens zu geben.

Man wird mir vielleicht erwidern, das seien doch Nebensächlichkeiten,

über die man hinweggehen müsse. Ich würde den Einwand
schon in dieser Form nicht anerkennen. Denn bei der heillosen
Verwirrung der heutigen Geisteslage, bei dem rapiden Abbau wissenschaftlicher

Strenge und intellektueller Zucht ist es keineswegs überflüssig,
Recht und Würde des Denkens zu wahren. Wir sind hinlänglich darüber
belehrt worden, wie die Verwirrung der Begriffe in eine Verwirrung
des Handelns umschlagen kann. Aber im vorliegenden Fall scheinen

mir die Unklarheiten über das Erkenntnisproblem besonders bedauerlich,

weil sie in demselben Buche auftreten, das uns - meines Wissens

zum erstenmal in der deutschen Literatur - eine ausgezeichnete Analyse
des soziologischen Problems der Intelligenz schenkt. Was Maurras vor
vielen Jahren in Frankreich mit seinem Buche L'Avenir de l'Intelligence

getan hat, das wird hier mit den Mitteln moderner Theorie versucht:
die eigentümliche soziale Labilität der Intellektuellenschicht in der
heutigen Gesellschaft zu klären. Dieser Abschnitt des Mannheimschen
Buches (SS. 121 bis 134), dessen gedrängte Darlegungen ich hier nicht
wiedergeben kann, sei den Intellektuellen aller Parteien nachdrücklich
zur Lektüre und Meditation empfohlen, ebensosehr aber auch den

Politikern. Ich bedaure nur, daß diese grundlegende Analyse in einem
Bande verborgen ist, dessen esoterischer Titel sie nicht vermuten läßt.

Aus seiner eigentümlichen, nicht klassenmäßig gebundenen Mittellage

ergeben sich für den Intellektuellen, wie Mannheim darlegt, zwei

Wege: einmal «der weitgehend aus freier Wahl erfolgende Anschluß
an die verschiedensten sich jeweils bekämpfenden Klassen », anderseits
« die konkrete Bewußtmachung der eigenen sozialen Position und der
daraus entstehenden Mission ». Und diese würde darin bestehen,
«Wächter zu sein in einer sonst allzu finsteren Nacht ». Hier freilich
setzt Mannheims Analyse aus, oder vielmehr sie schlägt um in ein
eschatologisch-prophetisches Pathos, durch das man sich an Max



736 Ernst Robert Curtius

Weber gemahnt fühlt. Mannheim konnte von seinen eigenen
Voraussetzungen aus nicht weiter gelangen. Man kann nur weiterkommen,

wenn man wie Maurras, wie die heutigen Erneuerer des Saint-Simonis-
mus oder wie Benda - alles Franzosen - eine philosophisch fundierte
Lehre von der Intelligenz (dies Wort hier als Funktion des Geistes,
nicht als Gruppe von Personen genommen) hat. Die soziologische
Analyse der Intellektuellenschicht muß sich vollenden durch eine

Philosophie des Geistes. Der Geist aber kann sich nur erkennen in der
Zusammenschau seiner Gestalten. Zeitlich sind sie geborgen in der
Vergangenheit. Aber dem Bewußtsein des Geistes selbst sind sie als

ewige Gegenwart gegeben. Darum ist es weder Ideologie noch Utopie,
zu meinen, daß der Intellektuelle, wenn er sich selbst versteht, jene
Transzendenz als Wirklichkeit erfahren und in dieser Existenz bewähren

muß.


	Soziologie - und ihre Grenzen

