
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 8

Rubrik: Anmerkungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


561

Anmerkungen
von Max Rychner

HOFMANNSTHAL UND DIESE ZEIT

In Hugo von Hofmannsthal haben wir einen der großen « Statthalter
des poetischen Geistes auf Erden » verloren. Die Nachricht seines Todes

steigerte im ersten schmerzerfüllten Augenblick die Hellsicht für Größe
und Tiefe dieses Verlustes, aber je länger das Bewußtsein sich damit
in ein Verhältnis zu setzen bemüht, umso unausdenkbarer scheint er.
Noch für jene, die jetzt die Dreißig überschritten haben, besitzt
Hofmannsthal die Würde eines Klassikers ; an seinen Gedichten haben sie

Gedichte und deren Weltgeheimnis lieben gelernt mit der hellen Inbrunst
einer ersten Liebe, in seinen Kleinen Dramen1) lesend haben sie ihre
erstmals mündigen Gefühle auf Claudio, Elis, Fortunio verteilt und
gegeneinander agieren lassen; durch den Zauber, um den die Welt durch
ihn reicher ist, wurden sie in ihren hohen Augenblicken zu sich selber
verwandelt. Claudio, der Tor, der in ein Reich vollendeter
Widerspiegelungen des Lebens Hineingeborene, er war den Siebzehnjährigen

vor dem Krieg etwas wie ein Werther ihrer Zeit. In seiner vor dem
Tode jäh aufbrechenden, ungestillten und nun in das große Andere
hinübermündenden Sehnsucht verspürten sie das Grund- und Urgesetz
allen Lebensdranges. Und vor der Schönheit dieser Verse, deren Magie
ihnen ein geheiligtes Arkanum unserer Sprache erschloß, vor denen nun
ein neues Geschlecht ratlos, gleichgültig oder spottend steht, glaubten
jene vom Wesen der Schönheit selber berührt zu werden und Weihen zu
empfangen.

Die aktivistische Gegenwart und ihre literarischen Vertreter sehen
alles und jedes unter dem Blickwinkel der Zeitproblematik, als ob sich
ihnen so die Werte aller Dinge erschlössen. Die soziologische und soziale

Interessesphäre des Naturalismus ist ihnen wieder näher gerückt und
befruchtet in ihnen einen Sentimentalismus der Sachlichkeit, der ihnen
den geistig-seelischen Innenraum des Menschen einzig zeit- und
umweltbedingt erscheinen läßt. Ihre Stätte ist das aus allen Ordnungen der

Die Gedichte und kleinen Dramen in einem Band (Insel Verlag, Leipzig). Seit
dem Krieg wurden davon insgesamt 12000 Exemplare abgesetzt, was etwa einem
Viertel des jährlichen Absatzes vor dem Krieg entsprechen soll.



562 Anmerkungen

Kontinuität gerissene Heute. Vor diesem erlischt ihnen die Geschichte,
versinkt ihnen die durch Jahrtausende eroberte und geweitete Formenwelt

des Geistes. Historisierend erscheint ihnen, wie Hofmannsthal
seine Menschen auf irgendeiner historischen Landschaft in einen
überzeitlichen Raum gestellt hat, der jedem Geschlecht wieder Gegenwart
bedeuten kann. « Der Geist kennt nichts als Gegenwart », heißt es in
dem Essay über den Prinzen Eugen ; in diesem Sinne hat Hofmannsthal
in den Gegenwarten aller Zeiten gelebt, und indem er ihr Lebendiges
in ihren und seinen Formen aussprach, wies er auf einen über dem
Tag und dem Jahr sich hinwölbenden Gegenwartsraum, in dem das

Drängen des Heute die Probe der reinen Dauer bestehen muß. In dem
Vortrag « Der Dichter und diese Zeit »1), einige Jahre vor dem Krieg
gesprochen und gedruckt, geht Hofmannsthal auf das Schicksal des

Dichters und des Dichterischen in unserer Epoche ein; dort steht die
Stelle, welche die Jahre seither nicht widerlegt noch in der Erkenntnis
übertroffen haben : « Es ist eines von den Geheimnissen, aus denen sich
die Form unserer Zeit zusammensetzt: daß in ihr alles zugleich da ist
und nicht da ist. Sie ist voll von Dingen, die lebendig scheinen und tot
sind, und voll von solchen, die für tot gelten und höchst lebendig sind.
Von ihren Phänomenen scheinen mir fast immer die außer dem Spiele,
welche nach der allgemeinen Annahme im Spiele wären, und die,
welche verleugnet werden, höchst gegenwärtig und wirksam. Die Zeit
ist bis zur Krankheit voll unrealisierter Möglichkeiten und zugleich ist
sie starrend voll von Dingen, die nur um ihres Lebensgehaltes willen
zu bestehen scheinen und die doch nicht Leben in sich tragen...»
Und weiterhin: «Das Wesen unserer Epoche ist Vieldeutigkeit und
Unbestimmtheit. Sie kann nur auf Gleitendem ausruhen und ist sich
bewußt, daß es Gleitendes ist, wo andere Generationen an das Feste

glaubten. Ein leiser chronischer Schwindel vibriert in ihr... »

In diesem Gleiten, wo alle festen Ordnungen sich scheinbar auflösen
und in Bruchstücken durcheinander gemengt werden, findet sich doch
alles in einer Ordnung transformiert und so bewahrt: in der dichterischen.

Im Werke des Dichters wird das einzelne Phänomen seiner
Isoliertheit entbunden und in Zusammenhänge eingefügt; es tritt in
die «Welt der Bezüge », sein bloßes Dasein erhält die Aura des Sinnes.
Es hat eine reduplizierte Existenzform gewonnen, indem das Sinnliche
etwas Geistiges bedeutet, und umgekehrt ebenso, indem ferner das

*) Die Prosaischen Schriften gesammelt (3 Bde.) I., S. Fischer Verlag, Berlin. Im
selben Verlag ist die sechsbändige Gesamtausgabe erschienen.



Anmerkungen 563

Einmalige ein allgemeines Gesetz offenbart, das Gefühl in einen
Gedanken mündet, oder ihn enthält wie es in ihm enthalten ist. Diesem
doppelten Dasein aller Dinge in der Dichtung liegt ein universaler Zug
inne: der schöpferische Drang zur Kompletheit, zu seiner kosmischen

Ordnung. Nicht, daß der Dichter die derzeitige Wirklichkeit in ihrer
Sachfülle übernehmen wollte; sein Werk ist eine Gegenschöpfung zur
Wirklichkeit, die erst in ihm zu ihren Flächendimensionen die der
Tiefe zugeteilt erhält. Aber diesen Wirklichkeiten der Zeit ist das rätselhafte

Verlangen eingeboren, ihre Komplettierung im Geist zu erlangen.
Solches Verlangen spürt der Dichter, in ihm klingt der Erlösungsruf
der sinn- und formbegehrenden Dinge an. Hofmannsthal bestimmt die
Situation des Dichters vor der Welt so: «Er kann nichts auslassen.

Keinem Wesen, keinem Ding, keinem Phantom, keiner Spukgeburt
eines menschlichen Hirns darf er seine Augen verschließen. Es ist als

hätten seine Augen keine Lider. Keinen Gedanken, der sich an ihn
drängt, darf er von sich scheuchen, als sei er aus einer andern Ordnung
der Dinge. Denn in seine Ordnung der Dinge muß jedes Ding
hineinpassen. In ihm muß und will alles zusammenkommen. Er ist es, der
in sich die Elemente der Zeit verknüpft. In ihm oder nirgends ist Gegenwart

Er ist der Ort, an dem die Kräfte der Zeit einander auszugleichen
verlangen. »

Im Dichter findet dieser Ausgleich statt, dessen oberster Name
Harmonie ist. Das Leben erfährt den Ausgleich einzig für den begnadeten
Augenblick, für die ans Wunder grenzende Konstellation, den Kairos.
Da erhebt es sich zu seiner unbegreiflichsten Fülle, wo es sich selber

spürt und blitzhaft seines Doppelsinnes in der Ahnung bewußt wird.
Es hat für einen Moment teil an jener Gegenwart, deren Zeitgesetz
das der reinen Dauer ist. Von ihr aus, wo die Vergänglichkeit aufgehoben
ist, erscheint das Vergängliche « nur als Gleichnis ». Wie unsere meßbare
und angstvoll gemessene Zeit eine Funktion des uns bekannten Raumes

ist, die « Jetztzeit » aber eine unserer irdischen Dingwelt, so ist jene reine
Dauer bedeutende Gegenwart eine Funktion der künstlerischen Harmonien,

der vollkommenen Gestaltungen, der hohen Kunstwerke schlechthin.

Mit seinem Werk schafft der Dichter aus den Elementen und
Kräften seiner Epoche jenen Gegenwartsraum über unserem zeithaften
Tage; was er von unserer Welt und Menschentum hineinverwandelt,
entzieht er den Mächten des Todes, er « vivifiziert » es, um ein Wort
von Novalis über den künstlerischen Prozeß anzuwenden.

Von Hofmannsthal läßt sich nicht sprechen, ohne daß man an alle



564 Anmerkungen

wesentlichen Fragen der Dichtung, des Dichtertums herangeführt wird.
Wieviel will das heißen Und wie wenig wird von ihm und den
Wesenszusammenhängen, in die er gehört, ausgesagt, wenn man die vagen, vor
jeder scharf zufassenden Frage zerfallenden Benennungen Ästhet,
Epigone, Neuromantiker an seinen Namen hängt. Wer im deutschen
Schrifttum die Form bis zur Vollendung treibt, wer sie überdies an den
Meisterwerken der Weltliteratur zu ermessen und auszukosten vermag,
gilt als Ästhet; wer den gesamten abéndlândischen Bildungsbesitz als

sein Gut erworben hat, das er für uns erneut zu vivifizieren unternimmt,
da es sein Leben so sehr steigerte und komplettierte, ist ein Epigone;
wer sich nicht an die Aufarbeitung der aktuellen « Stoffe » macht und
in seinen Tendenzen den Registratoren vieldeutig bleibt, ist ein
Neuromantiker. Mit solchen Einordnungen in bestehende wertgetrübte
Klassen der Literaturgeschichte verdirbt man die unbefangene Bereitschaft,

die Einzigkeit einer Gestalt wie Hofmannsthal als ein lebendig
Wirksames in unserer Zeit mit der ihm gebührenden Bewegtheit zu
fühlen und dadurch in ihrem Wert zu erfassen. Darin treffen sich zwei

Richtungen der literarischen Beurteilung: die eine, traditionalistisch
erstarrte, die von Goethe an den stetigen Niedergang der deutschen
Literatur feststellt und systematisiert, sieht in Hofmannsthal einzig den
Erben, eklektisch vorgeformte Motive aufgreifend, zu schwach für
originalgeniehafte Schöpfung, ein bloßer Vermittler von ästhetischen
Reizen schon deshalb, weil in unserer nachgeborenen Epoche nichts
anderes mehr möglich sei. Die Konzeption dieser kritischen Richtung
ist alt; sie verunmöglicht infolge einer sentimentalen und engen
Idealisierung der geistigen Situation von 1800 jede freie Vorurteilslosigkeit
gegenüber dem zeitgenössischen Dichter. Es ist eine mortifizierende
Betrachtungsweise. Die andere kritische Richtung, die des integralen
Zeitbewußtseins, leistet sich die Eigenartigkeit, daß sie Wertung
und historische Schablone der vorigen übernimmt, nur daß sie den

Akzent verlegt und dem Dichter vorwirft, in dieser Zeit, die wie kaum
eine frühere an eigenen großen Gestaltungsmöglichkeiten reich sei,
habe er sich dem neuen Aufgabenbereich der Literatur entzogen, um
sich in bestehenden überkommenen Gehalten und Formen, mehr
Kenner als Schöpfer, auszudrücken. Von dieser Seite aus wird Hof-
mannsthal als Antipode unserer Zeit gesehen, als rein Konservativer,
der eine Idee ohne Macht, ohne die Gunst der Stunde vertrat. In diesem

Lager übersieht man, daß ein Geist wie Hofmannsthal sich nicht nur
vor seiner Zeit und ihren absolutistischen Ansprüchen zu verant-



Anmerkungen 565

Worten hat. Diese hat sich ebensogut vor ihm zu verantworten,
vor dem Großen und Edlen, das sie selber in ihm besaß. Er wußte
früher und mehr um sie als sie um ihn; er bemühte sich ernster und
tiefer um sie als sie um ihn, und er stand ihr freier und generöser
gegenüber als sie sich ihm gegenüberzustellen vermochte. Er kannte

unsere Gegenwart, erwog und durchdachte jede ihrer Bewegungen
und Figuren, schaute sie in ihrer Funktion im Gesamtdasein der
Nation - viel zu frei und überlegen, um die krampfige Haltung
schroffer Ablehnung annehmen zu müssen, wo es galt, das Fremde,
Unerwartete, verblüffend sich ankündigende Neue und Junge in die

eigene «Welt der Bezüge » hineinzunehmen. Ja, es scheint mir, er
wußte mehr von dieser Zeit als ihre mit der Umwälzung vollauf beschäftigten

Repräsentanten in der vordersten Linie : er spürte wie der Rutengänger

die Quellen im Wiesengrund die restaurativen Kräfte, die
kulturerhaltenden Mächte, die der überstürzten Auflösung unseres
geistigen Erbes und seiner Sinnberaubung entgegenwirken. Verstreut
und verzettelt sind im deutschen Kulturgebiet die Vertreter, in denen

diese bewahrenden Mächte lebendig strömen, indessen noch nicht an
den größeren, vom allzu streng gehüteten Ich befreienden Stromkreis
einer Gemeinschaft angeschlossen sind. Hofmannsthal hat ein Bild
dieser Gemeinschaft in sich getragen, es beschäftigte ihn noch kurz

vor seinem Tode. Nicht ein « Kreis », keine esoterische Vereinigung war
damit gemeint oder nur von ferne gedacht: es wäre ein freies
gegenseitiges Sich-zu-erkennen-geben gewesen von solchen, welche sich in
ihrer geistigen Gesinnung als verwandt wiedererkannt hätten und
welche in ihrem Leben die Probe der von Goethe geforderten dreifachen
Ehrfurcht bestanden haben. Sie hätten in dem Werdeprozeß dieses

Zeitabschnitts die gesammelte Kraft des Seins in sich gehalten, die allein
dem Werden Ziel und Sinn zu verleihen mag.

Am Sein erhalte dich beglückt!
Das Sein ist ewig: denn Gesetze
Bewahren die lebend'gen Schätze,
Aus welchen sich das All geschmückt.

Diese Gesetze der Bewahrung, von denen Goethes Verse Zeugnis
ablegen, waren Hofmannsthal so tief vertraut wie keinem deutschen
Dichter in der Spanne seit Goethes Tod. Das « deutsche Werden »,

als Wesensgrundzug des Deutschen aufgewiesen, anerkannt und ver-
göttlicht, bedarf, soll sich der Geist der Nation zu einer höchsten

Ordnung umfassend erheben, einer Ergänzung oder eines Regulativs: der



566 Anmerkungen

Idee des Seins, wie es des Seins der Idee bedurft hat. Die ewige Wandlung,

ein Werden ohne zugeordneten Ruhe- und Erfüllungspunkt des

Seins muß dem an seinen Gang gebundenen Menschen die Sehnsucht
entfachen, über diesem Werden, das ein Vergehen ist, einer Sphäre des

Beständigen mit seinem Besten verbunden zu bleiben, um nicht schließlich

der Lebensstimmung zu verfallen, die in Hofmannsthals «Terzinen
über die Vergänglichkeit» Sprachfigur geworden ist:

Dies ist ein Ding, das keiner voll aussinnt,
Und viel zu grauenvoll, als daß man klage:
Daß alles gleitet und vorüberrinnt...

In dem kleinen unerschöpflichen Schema « Preuße und Österreicher »,

worin Hofmannsthal die Grundzüge der beiden Völkercharaktere
festhielt, kommt er zu der Gegenüberstellung : « Der Preuße : Aktuelle
Gesinnung... Der Österreicher: Traditionelle Gesinnung, stabil fast
durch Jahrhunderte. » Von dem Genius der einen und einzigen Sprache
schicksalshaft verbunden, müßten sich die gesonderten Geisteselemente

gegenseitig zu einer höheren Gesamtheit integrieren. « Synthese » -
Hofmannsthal hat das Wort aufgenommen und mit der Kraft seines

Willens, seines Hoffens erfüllt. Was er als Zukunftsweg der Nation sah,

war ein Weg zur Synthese, wie er ihm in seinem Leben zu
durchmessen gelungen war. Denn auf die großen Nationen läßt sich das Wort
Jacob Burckhardts beziehen, das vom großen Individuum handelt und
dessen Sinn uns nie so klar entgegenleuchtete, als da wir es nun im
Gefühl hingebender Verehrung mit dem Namen Hugo von Hofmannsthals

verbinden : « Die großen Individuen sind die Koinzidenz des

Verharrenden und der Bewegung in einer Person. »


	Anmerkungen

