
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 8

Artikel: Niccolo Machiavelli

Autor: Eliot, T. S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


597

Niccolo Machiavelli
von T. S. Eliot

Ubertragen von Erich Alport

« Weil man allgemein von den Menschen sagen muß, daß sie

undankbar, wankelmütig, heuchlerisch, feige und habsüchtig sind und
dir mit Leib und Seele ergeben, solange du gewinnst. » Dieser Satz und
ähnliche, auch aus dem Zusammenhang gerissene Sätze, haben seit
vierhundert Jahren in den Köpfen der Menschen gespukt und Unruhe
gestiftet: die Worte eines zurückgezogenen, ruhigen und unauffälligen
florentiner Patrioten, der auf seinem mageren Gute Bäume fällte und mit
Bauern sich unterhielt. Machiavelli war die Qual von Jesuiten und Cal-
vinisten, der Abgott von kleinen Napoleons und Nietzsches, stehende

Figur auf der elisabethanischen Bühne, und Vorbild eines Mussolini oder
Lenin. Machiavelli ist ein Zyniker genannt worden; aber nichts fordert
wohl stärker zum Zynismus heraus, als gerade die Geschichte von
Machiavellis Ruf. Keine Geschichtsschreibung könnte das
Abgeschmackte und Bedeutungslose von historischem « Einfluß >' so gut
versinnbildlichen, wie sie. Seine Botschaft ist von seinem Tode an immer
wieder von hartnäckigen Schwarmgeistern verfälscht worden; zu dem
Unsinn eines jeden Jahrhunderts trug Machiavelli bei. Und doch ist
niemals ein großer Mann so vollkommen mißverstanden worden. Er
wird immer ein wenig abseits hingestellt; in der politischen Theorie
gehört er weder neben Aristoteles, noch neben Dante; er erstrebte
etwas anderes. Er gehört nicht neben Napoleon, noch weniger neben
Nietzsche. Seine Feststellungen geben sich zu jeder beliebigen
Staatstheorie her, aber sie gehören mit keiner zusammen.

Gelegentlich der Jahresfeier von Niccolo Machiavelli sollten wir uns
nicht so sehr mit der Geschichte seines Einflusses beschäftigen - sie

ist doch nur eine Geschichte der verschiedenen Weisen, ihn mißzuver-
stehen -, als mit der Natur seines Denkens und den Gründen, warum
es solchen Einfluß gewinnen konnte.

« .So daß ich an die erste Stelle als gewöhnliche Neigung aller
Menschen einen beständigen und drängenden Durst nach Macht und
Abermacht setze, den nur der Tod zu stillen vermag. » Solche Worte

von Hobbes scheinen zunächst in demselben Tone ausgesprochen,



598 T. S. Eliot

wie jene zitierten des Machiavell; und die beiden Namen sind oft
zusammen genannt worden; doch der Geist und die Absicht von
Hobbes und von Machiavelli sind ganz und gar voneinander verschieden.
Der Fürst wird oft in dem selben Sinne verstanden, wie der Levi-
athan. Aber ebensowenig, wie Machiavelli ein politischer Philosoph im
Sinne von Aristoteles oder Dante ist, ist er einer im Sinne von Hobbes.
Er besitzt die lichtvolle Klarheit des Aristoteles und die Vaterlandsliebe
Dantes, aber mit Hobbes hat er wenig gemein. Machiavelli gibt sich
vollkommen seiner Aufgabe hin - der Aufgabe seines eigenen Ortes und
seiner Zeit; indem er aber aufgeht in der Sache seines besonderen
Staates und in der größeren Sache des geeinten Italien, das er ersehnte,
gelangt er zu einer viel stärkeren Unpersönlichkeit und Überlegenheit
als Hobbes. Von dem Schauspiel des nationalen Unglücks läßt sich
Hobbes nicht leidenschaftlich erregen; er ist mit seiner eigenen Lehre
beschäftigt; und wir können seine Theorie zum Teil geradezu als

Ergebnis der Schwäche und Verbogenheit seines eigenen Temperaments
betrachten. In den Aussprüchen von Hobbes über die Natur der
Menschen liegt oft eine Überbetonung, eine Spur von Manie, die
wahrscheinlich von einer Ahnung der Schwächen und Fehler seines Lebens
und Charakters herrührt. Diese Überbetonung, die bei einer bestimmten

Gattung von Philosophen seit Hobbes so üblich wurde, darf recht
wohl mit Zynismus zusammengebracht werden. Wahrer Zynismus
nämlich entspringt dem Temperament des Beobachters und ist nicht
ein Schluß, der von Natur aus der Betrachtung des Gegenstandes zu
folgern wäre; er ist das gerade Gegenteil eines «Den Tatsachen ins
Gesicht sehen ». In Machiavelli ist keine Spur von Zynismus. Kein
Hauch der Schwächen und Fehler seines eigenen Lebens und Charakters
trübt den hellen Spiegel seiner Vorstellung. In Einzelheiten, wenn die
Bedeutung von Worten um ein weniges verschoben wird, spüren wir
ohne Zweifel eine bewußte Ironie; aber sein Blick auf das Ganze wird
durch die Farbe solcher Stimmungen nie abgelenkt. Eine
Lebensauffassung, wie die seine, bedingt einen Zustand der Seele, den man
Zustand der Unschuld nennen darf; die Auffassung von Hobbes ist
dagegen leicht gekünstelt und nahezu sentimental. Machiavellis
Unpersönlichkeit und Unschuld ist etwas so Rares, daß sie wahrlich der
Schlüssel zu seinem dauerhaften Einfluß auf Menschen, sowohl wie zu
der beständigen Verdrehung sein kann, die er in den Köpfen solcher
erleidet, deren Sinn weniger rein ist als der seinige.

Wir meinen nicht, daß Machiavelli gänzlich kalt und unempfindlich



Niccolo Machiavelli 599

sei. Im Gegenteil, er stellt wiederum den Beweis dafür, daß große Denkkraft

aus großer Leidenschaft entspringt. Machiavelli liebte sein Land
nicht nur, sondern seine vaterländische Begeisterung ist geradezu der
Antrieb seines Geistes. Es ist billig, wenn Schriftsteller, wie Lord
Morley, Machiavelli als einen heimlichen Anatomen ohne Gemüt
hinstellen, der, sittlicher Ermahnung unzugänglich, nur seine klinischen

Untersuchungen im Sinne hat. Lord Morley hatte nicht, wie Machiavelli,
sein Land zerrissen und zerstört gesehen, gedemütigt durch fremde

Eindringlinge, die noch dazu von den Fürsten des Landes
hereingebracht worden waren. Die Demütigung Italiens war für Machiavelli
eine persönliche Demütigung; sie ward der Ursprung seines
Nachdenkens und Schreibens.

Das Hochgespannte seiner vaterländischen Gesinnung unterdrückte
oder verkürzte bei Machiavelli in keiner Weise die anderen sittlichen
und geistigen Werte. Bloß spielen sie in seinen Schriften stets nur von
einem bestimmten Gesichtspunkt aus eine Rolle, nämlich immer in
ihrem Verhältnis zum Staate. Seine Vorstellung vom Staate ist weit
und großzügig. Ratgeber des Fürsten ist er nur deshalb, weil ihm das

Wohl des Gemeinwesens leidenschaftlich am Herzen liegt. Gegen
einen Mann wie Napoleon - der selber mit Verehrung von Machiavelli
sprach, und dessen Sinn für die Wirklichkeit ihm Machiavelli sehr

sympathisch machte -, hätte Machiavelli nur Abneigung empfinden
können; ihm würde Napoleon als ein fremder Eroberer voll rasender
Selbstsucht erschienen sein. Und Machiavelli interessierte sich nicht
für moderne Weltreichsgedanken; ein geeintes Italien war die Grenze
seiner Vorstellung, und wir bemerken oft beim Lesen seines wichtigsten
Werkes, den Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, daß er für
das republikanische Rom viel höhere Bewunderung hegt, als für das

kaiserliche. Sein erster Gedanke gilt immer dem Frieden, dem Gedeihen
und der Wohlfahrt der Regierten; doch er weiß ganz gut, daß diese

Wohlfahrt nicht im bloßen Frieden und Wohlstand liegt. Sie hängt von
der « virtù » der Bürger ab und unterstützt diese gleichzeitig. Es gibt
aber keine Bürgertugend ohne ein gewisses Maß von Freiheit, und er
ist dauernd mit der Frage beschäftigt, in welchem Verhältnis Freiheit
zu erreichen sei:

« Es geschieht selten, daß die Forderungen eines freien Volkes
entweder unvernünftig oder der Freiheit abträglich sind, da sie im
allgemeinen durch wirkliche Bedrückung oder der Furcht davor entstehen;
doch wenn eine solche Befürchtung sich als grundlos erweist, dann



600 T. S. Eliot

ist es nicht allzu schwer, die Männer des Volkes mit Hilfe einer öffentlichen

Ratsversammlung friedfertig zu stimmen, weil sie nämlich stets
bereit sein werden, auf die Worte eines Mannes von anerkanntem Wert
und Urteil zu hören, falls er aufsteht und zu ihnen redet : denn, mag das

Volk auch zuweilen irren, wie Tullius sagt, so ist es besserer

Unterweisung wohl zugänglich, wenn ein Mann, von dessen Aufrichtigkeit
und Ehre es eine gute Meinung hat, es unternimmt, ihm seine Fehler

zu zeigen. »

Machiavellis Stellung zur Religion und zu der Religion seines Landes
ist oft mißverstanden worden. Seine Haltung ist die eines Staatsmannes

und ist so edel, wie die eines Mannes, der nichts als Staatsmann ist, nur
irgend sein kann. Sie könnte in der Tat gar nicht anders aussehen. Er
ist durchaus kein Gegner der Religion, noch widersetzt er sich der
katholischen Kirche. Ganz klar sah er - wie hätte es ihm entgehen
können - die Verderbtheit der Kirche und die niedrige Gesinnung der

hervorragenden ihrer Diener, mit denen er zu tun hatte. Und in Man-
dragola, seinem glänzenden Lustspiel, macht er die alltäglichen Sünden
einer verdorbenen Priesterschaft wundervoll lächerlich. Er erkannte, auf
der einen Seite, in welchem Ausmaß die Kirche und einzelne ihrer
mächtigen Würdenträger zur Zersplitterung und zum Unheil seines

Landes beigetragen hatten. Aber mit Beständigkeit hielt er seine

Meinung aufrecht, daß eine wohlgegründete Kirche für einen Staat von
höchster Bedeutung sei. « Nachdem alle diese Dinge erwogen sind,
schließe ich, daß die Einführung der Religion durch Numa eine der
wesentlichsten Grundlagen für die Größe und glückliche Entwicklung
Roms gewesen ist : denn aus Religion erwächst gute Ordnung, und gute
Ordnung bringt allgemein freundliches Geschick und gutes Gelingen
mit sich. Weil aber strenge Beobachtung der Gottesverehrung und der

Glaubenspflichten stets zum Wachstum eines Staates beitragen, so
dürfen Vernachlässigung und Verachtung derselben zu den vornehmsten
Gründen seines Verfalls gezählt werden. Wo nämlich keine Gottesfurcht

herrscht, ist der Staat entweder dem Untergang preisgegeben,
oder er muß durch diejenige Verehrung aufrecht erhalten werden, die
einem guten Fürsten gezollt wird; welches in der Tat ihn eine Zeitlang
stützen und dem Bedürfnis nach Frömmigkeit seiner Untertanen Genüge

tun mag. Da jedoch das Leben des Menschen kurz währt, muß die

Regierung notwendigerweise verfallen, wenn die tugendhafte Kraft,
die sie aufrecht hielt und weise leitete, erloschen ist. »

Und später (in den Discorsi) sagt er es noch deutlicher, in Worten,



Niccolo Machiavelli 601

denen Erzbischof Laud zugestimmt haben würde : « Die Herrschenden
aller Staaten, ob Königreiche oder Republiken, welche ihre Regierung
fest und ungeteilt bewahren wollen, sollten vor allen Dingen dafür
Sorge tragen, daß die Religion höchste Verehrung genieße, und ihre
Bräuche allezeit rein und unverletzlich gehalten werden; denn nichts
läßt sicherer den drohenden Verfall eines Staatswesens erkennen, als die

Verehrung Gottes lässig werden oder verachtet zu sehen. »

Und, im selben Kapitel, geht er dazu über, zu zeigen, wie die Vernachlässigung

der Religion, welche die Kirche von Rom durch ihre
unberechenbaren Launen herbeigeführt hatte, an der Zerstörung Italiens
mitarbeitete. Es ist sehr wohl möglich, daß Machiavelli eine Staatskirche

von der Art der Kirche von England als die beste Begründung eines

christlichen Staatswesens angesehen hätte; jedenfalls weiß er, daß ein

Volk eine religiöse Ordnung, welcher Art auch immer, braucht. Wenn
seine Worte je wahr gewesen sind, dann sind sie es heute. Was Machia-
vellis « persönliche » Religion betrifft, so war sie so ursprünglich und
aufrichtig, wie die eines Mannes sein kann, der sich nicht der Frömmigkeit,

sondern mit ganzer Seele der Staatskunst gewidmet hat; und er
starb, vom Beistand eines Priesters umgeben. Sehr deutlich sah er, und
wußte es durch sein Feingefühl, daß dem Bemühen eines Menschen
wie Savonarola nichts Gutes entspringen könne ; sein eigentlicher
Einwand galt nicht so sehr dessen Geist, als vielmehr dem Widerspruch
von guter Staatskunst und der Art, wie Savonarola vorging. Mit einem
zersetzenden Geist jedoch, wie dem von Voltaire, hätte der seinem

Wesen nach aufbauende Geist Machiavellis keine Gemeinschaft
gefühlt.

In mehreren Kapiteln des Fürsten und in der Kunst des Krieges
ist ganz klar zu erkennen, daß Machiavelli seine Betrachtungen über
das Kriegführen stets in positivem Sinne und in dem Bestreben, zu
fördern, anstellt. Beim Kriegswesen und bei militärischer Regierung
und Besetzung beschäftigen ihn die moralischen Kräfte ebensosehr, wie
die technischen Maßnahmen. In seinen Bemerkungen über Kolonisation,

über die Art und Weise, ein fremdes Gebiet zu besetzen, und in
seinen häufigen Ermahnungen gegen das Verwenden von Söldnertruppen

stellt er immer den Volksfürsten und das Volksheer als

bewunderungswürdiges Beispiel hin. Er hat wenig Geduld für den Fürsten,
der nichts als General ist; von einem Reiche, wie dem Napoleons, hätte

er von Anfang an gesagt, daß es keine Dauer haben würde. Man kann

die Menschen nicht unbegrenzt gegen ihren Willen regieren; und es



602 T. S. Eliot

gibt fremde Völker, die man gar nicht beherrschen kann; doch wenn
man ein fremdes und tiefer stehendes Volk zu regieren hat - tiefer
stehend in bezug auf seine eigenen Regierungsfähigkeiten -, dann sind
alle Mittel anzuwenden, um es zufrieden zu stellen und es davon zu
überzeugen, daß dieses Regiment zu seinem Besten ist. Freiheit ist
schön; wichtiger jedoch ist Ordnung; und das Aufrechthalten der

Ordnung rechtfertigt jedes Mittel. Aber Soldaten sollen auch Bürger sein
und nur für etwas wirklich Wertvolles in den Krieg ziehen, und der
Fürst muß stets ein Staatsmann sein, und ein Kriegsmann nur, wenn
es not ist.

Kein Bericht von den Meinungen Machiavellis kann mehr geben, als

Bruchstücke. Denn obgleich er aufbauend denkt, errichtet er doch kein
System; seine Gedanken können wohl aufgezählt werden, leiden aber
keine Zusammenfassung. Vielleicht ist es ein Merkmal der erstaunlichen
Schärfe seines Blicks und der Treffsicherheit seines Ausdrucks, daß er
kein « System » hat ; denn ein System verlangt fast unausweichlich, daß

ihm zuliebe etwas umgestellt, etwas ausgelassen wird, und Machiavelli
wollte nichts umstellen und nichts auslassen. Noch merkwürdiger
ist aber, daß keine Rechenschaft oder Wiederholung seiner Gedanken

uns einen Schlüssel zu seiner Größe und seinem ungeheuerlichen Ruf
zu liefern scheint. Wenn wir ihn zum ersten Male lesen, so gewinnen
wir nicht den Eindruck einer großen Seele, auch nicht den eines
unheimlichen Verstandes, sondern wir finden einfach einen bescheidenen
und aufrechten Beobachter, der die Tatsachen angibt und dazu
Bemerkungen macht, welche so richtig sind, daß sie platt erscheinen.
Ernst nach langsamer Aufnahme, und wenn man sich des immer
wiederkehrenden Gegensatzes von solcher Ehrlichkeit und der allgemeinen
Täuschung, Lüge und Unzuverlässigkeit des Menschengeistes bewußt

geworden ist, reicht seine einsame Größe bis zu uns. Wir meinen damit
nicht, daß Machiavellis Gedanken eine einzelne Ausnahme gewesen
seien. Von einem französischen Autor ist in einem Buche Le Machia~
Velisme avant Machiavel behandelt worden; es gibt Gleichlaufendes
in seiner eigenen Zeit. Daß Machiavelli Commynes gekannt habe, ist
kaum anzunehmen, aber die Intelligenz und der Scharfblick des großen
belgischen Diplomaten, der Ludwig von Frankreich so lange und so
wohl gedient hat, sind den Eigenschaften Machiavellis nahe verwandt.
Nur ist Machiavelli, abgesehen von seiner andersartigen Denkweise,
ein viel reinerer und höher gespannter Geist.

Machiavellis nationale Begeisterung konnte in seiner eigenen Zeit



Niccolo Machiavelli 603

kaum Verständnis finden; am allerwenigsten bei seinen Landsleuten.
Aber sein Sinn ist von so klarer Aufrichtigkeit, wie sie kaum in irgendeiner

Zeit Verständnis findet. Von Anbeginn haben seine Schriften
Europa in Bann geschlagen und in Schrecken versetzt. Dem Banne
konnte man nicht entfliehen; dem Schrecken aber entzog man sich,
indem man Machiavelli in eine Legende der Schrecklichkeit verwandelte.
Selbst in Italien wurden - wie Charbonnel in La pensée italienne au
XVIe siècle zeigt - seine Gedanken unmittelbar verfälscht. Päpste und
Fürsten haben gern seinen Büchern das entnommen, was ihnen zusagte,
aber nicht das Eigentliche, um dessentwillen er sie geschrieben hatte.
Und je weiter sein Werk sich verbreitete, desto ärger ward es

mißverstanden. In Frankreich, und besonders bei den Hugenotten, rief es

heftigsten Widerspruch hervor. Machiavelli wurde behandelt, als sei

er kaum besser, als ein geschickter Schmeichler, der Tyrannen gute
Winke zur wirksameren Bedrückung ihrer Untertanen gäbe. In Frankreich

gerieten nicht nur religiöse Parteigänger, sondern auch die Politiker
von Beruf - vorzüglich Jean Bodin - mit ihm aneinander. Bodin kam
nicht über das Lob des Cäsar Borgia im Fürsten hinweg, obwohl
doch jedermann, der das Buch unvoreingenommen liest, erkennen muß,
in bezug worauf und mit welchen Vorbehalten Machiavelli sein Lob
spendet. In England bewunderten Thomas Cromwell und andere sein
Werk, doch ist es ganz unwahrscheinlich, daß sie ihn besser verstanden.
Der allgemeine Eindruck von Machiavelli in England beruhte auf
französischem Einfluß, auf der Übersetzung des Contre-Machiavel

von Gentillet. Und bei jeder Übertragung hatte Machiavelli zu leiden.
Die französische Kultur war in mancher Beziehung der italienischen

unterlegen, und die englische war bestimmt der französischen noch
nicht ebenbürtig. Man vergleiche bloß einmal die Entwicklung des

Prosastils in den drei Sprachen. Machiavelli ist ein Meister der Prosa

aller Zeiten; sein Stil ist ausgereift. Bis zu Montaigne hat Frankreich
ihm nichts an die Seite zu stellen, und Montaigne ist kein « Klassiker »

im Sinne der französischen Kritik. In England gibt es nichts Vergleichbares

bis zu Hobbes und Clarendon. Aber dann, als die Kultur der drei
Länder ziemlich auf gleicher Höhe stand, zeigen sich auch überall
gewisse Entartungserscheinungen. Montaigne steht tiefer als Machiavelli

- und Hobbes steht tiefer als Montaigne. Eine Übersicht von
Machiavelli in der englischen Bühnendichtung hat Edward Meyer in
seinem Machiavelli und das elisabethanische Drama gegeben, und
jüngst wurde dieser Gegenstand von Wyndham Lewis in seiner außer-



604 T. S. Eliot

ordentlich fesselnden Shakespeare-Studie Der Löwe und der Fuchs

untersucht. Die Gestalt Richards III. ist ein Zeugnis für den Eindruck,
den Machiavelli gemacht hat, und für das Falsche dieses Eindrucks.

Wir müssen darum die Frage stellen, was es für eine Bewandtnis hat,
daß Machiavelli auf den europäischen Geist einen solch erstaunlichen
Einfluß haben konnte, und warum der europäische Geist es für nötig
befand, seine Lehre so sinnlos zu verdrehen. Es gibt bestimmte Gründe
dafür. Der Ruf Italiens als Heimat des unerhörten, lustvollen und
teuflischen Verbrechens erfüllte die französischen und noch mehr die
englischen Gemüter, so wie sie heutzutage von dem Ruhme Chicagos
oder Los Angeles' erfüllt sind, und bereitete in ihnen die Erschaffung
eines sagenhaften Vertreters dieser Verbrecherwelt vor. Mehr noch
bildete das Wachsen des Protestantismus - und Frankreich war, ebenso

wie England, damals ein recht protestantisches Land - eine Stimmung

gegen den Mann, der die strenggläubige Auffassung der Erbsünde auf
seine eigene Weise hinnahm. Calvin, dessen Ansichten von der Menschheit

viel übertriebener - und bestimmt falscher - waren, als die des

Machiavell, ist niemals einem solchen Tadel verfallen; aber als aus dem
Calvinismus selbst seine eigene, unvermeidliche Gegenbewegung
erfolgte, auch von Genf her, durch die Lehren Rousseaus, da war auch
diese Machiavelli feindlich. Denn Machiavelli ist der Arzt des Niedrigen
und Gemeinen, und die Partei der Unbeugsamen kann das Niedrige
und Gemeine nicht vertragen. Ein leidenschaftlicher Eiferer darf noch

geduldet werden. Der Zusammenbruch eines Wahns, wie Savonarolas,
ist der Duldung, sogar beifälliger Gönnerschaft der Nachwelt sicher.
Aber Machiavelli war kein Held des Wahns; er sagte einfach die
Wahrheit über die Menschen. Die Welt der Beweggründe menschlichen

Handelns, wie er sie schildert, ist wahr - das will sagen, ist das Menschliche

ohne Hinzufügung der übermenschlichen Gnade. Darum können

nur solche Menschen sie ertragen, die einen festen religiösen Glauben
haben; den letzten drei Jahrhunderten, die sich darum bemühten,
den religiösen Glauben durch den Glauben an die Menschheit zu
ersetzen, ist das Bekenntnis Machiavellis unerträglich. Lord Morley
verleiht der in unserer Zeit üblichen, feindseligen Bewunderung Machiavellis

Ausdruck, indem er mitteilt, daß Machiavelli sehr klar sah, soweit
sein Blick reichte, aber daß er nur die eine Hälfte der wahren Natur
des Menschen gesehen habe. Was Machiavelli in der Natur des

Menschen nicht gesehen hat, ist die sagenhafte menschliche Güte, die für
das liberale Denken den Glauben an göttliche Gnade ersetzt.



Niccolo Machiavelli 605

Machiavelli gefühlsmäßig zu bewundern ist leicht. Es ist nur eine
sentimentale und schauspielerhafte Pose - die Menschen sind doch
unverbesserliche Schauspieler -, sich die Haltung des « Realisten », des

Mannes, der « keinen Unsinn » verträgt, zu geben und die « schonungslose

Offenheit », den « Zynismus » Machiavellis zu bewundern. Das ist
nichts als eine Form der Selbstzufriedenheit und Selbsttäuschung,
die jene « Jude von Malta »-Nietzsche-Legende über Machiavelli
verbreiten hilft. Irn England der Elisabeth wurde mit dem Namen Machiavellis

unbewußt nur deshalb gespielt, weil der immer wieder
auftauchende Hang zur manichäischen Ketzerei Nahrung brauchte: es

war das Begehr nach einem Teufel, um ihn anzubeten. Die Wellen der
Ketzerei bleiben in ziemlich regelmäßiger Schwingung; im Satan von
Milton kehren sie wieder und im Kain von Byron. Aber Machiavelli
hatte nichts mit solchem Nachgeben vor menschlicher Schwachheit
gemein. Ihm fehlte jedes Gefühl für Pose, und deshalb mußten ihn
menschliche Geschöpfe, um ihn überhaupt annehmen zu können, zu
einer Bühnenfigur machen. Sein Ruf ist die Geschichte eines Versuches
der Menschen, sich durch Aussondern einer Kruste von Betrug gegen
jegliche Feststellung der Wahrheit zu schützen.

Es ist im Tone des Vorwurfs ausgesprochen worden, daß Machiavelli

sich keine Mühe gibt, zu überzeugen. Verkünder einer Botschaft

war er bestimmt nicht; denn vor allem-anderen war sein Beruf die
Wahrheit, nicht das Überzeugen, und das ist ein Grund dafür, daß

seine Prosa große Prosa ist - nicht nur italienische, sondern ein Vorbild
des Stils, das für jede Sprache gilt. Er ist ein parteiischer Aristoteles
der Politik. Parteiisch aber nicht, weil sein Blick getrübt oder sein Urteil
vorgefaßt wäre, oder weil er sittlichen Ernstes ermangele, sondern nur
wegen seiner einzigen Hingabe an die Einheit, den Frieden und die
Wohlfahrt seines Landes. Das Reine und Geradlinige seiner Begeisterung

ist es, was ihn zu einem großen Schriftsteller und immerdar zu
einer einsamen Gestalt macht. Nie war einer weniger « machiavellistisch»,
als Machiavelli selber. Nur mit reinem Herzen kann man so überlegen
die menschliche Natur enthüllen, wie er es getan hat; niemals kann es

der Zyniker, denn der ist unlauter und gefühlsbeschwert. Aber es ist
leicht zu verstehen, warum Machiavelli selbst kein erfolgreicher Politiker
war. Ein für allemal mangelte ihm jede Fähigkeit zur Selbsttäuschung
und zumSich-in-Szene-setzen. Das Rezept «dors ton sommeil de brute»
wird in vielen Formen angewandt, Calvin und Rousseau geben zwei
Arten davon; Machiavellis Nützlichkeit liegt aber gerade in seiner be-



606 Siegfried Lang

ständigen Forderung, die Seele auf ihre Schwachheit und Unlauterkeit
zu prüfen. Seine politische Lehre wird man kaum vergessen; was er
aber für die Prüfung des Gewissens bedeutet, kann allzu leicht
übersehen werden.

Gedichte
von Siegfried Lang

VOR-FREUDE

Die von Windesmacht bedrohten

Ob des Stromes herbem Braus

Hielten, helle Silber-Schoten,
Bis in diesen Frühling aus.
Wo ein nacktes Netz von Zweigen
Wie auf Beute ausgespannt,
Knistern sie nun bald vom Reigen
Warmen Werdens übermannt.

Und geheimnisvolle Schlangen

Prangen dunkle Äste vor
In erwitterndem Verlangen
Am zerstürzten Garten-Tor ;
Ahnen jener Ufer Brände
Nährend Licht und Wasser-Gruft
Durch ermattete Gelände

Taumel mondestrunkner Luft.

Noch in märzlich kühlem Wallen
Schaudert es gemach vorbei

Sacht entzündet sich in allen
Wallern Glut die morgen sei :
Dann ermuntern auch die scheuem

Nach dem jahressichern Brauch..
Heut, von unentfachten Feuern,

Trinkt der Abend Duft und Rauch.


	Niccolo Machiavelli

