Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 8

Artikel: Niccolo Machiavelli

Autor: Eliot, T. S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

597

Niccolo Machiavelli
von T. S. Eliot

Ubertragen von Erich Alport

« Weil man allgemein von den Menschen sagen muf}, daf} sie un-
dankbar, wankelmiitig, heuchlerisch, feige und habsiichtig sind und
dir mit Leib und Seele ergeben, solange du gewinnst. » Dieser Satz und
dhnliche, auch aus dem Zusammenhang gerissene Sitze, haben seit vier-
hundert Jahren in den Képfen der Menschen gespukt und Unruhe ge-
stiftet: die Worte eines zuriickgezogenen, ruhigen und unauffilligen
florentiner Patrioten, der auf seinem mageren Gute Biaume fillte und mit
Bauern sich unterhielt. Machiavelli war die Qual von Jesuiten und Cal-
vinisten, der Abgott von kleinen Napoleons und Nietzsches, stehende
Figur auf der elisabethanischen Biihne, und Vorbild eines Mussolini oder
Lenin. Machiavelli ist ein Zyniker genannt worden; aber nichts fordert
wohl stirker zum Zynismus heraus, als gerade die Geschichte von
Machiavellis Ruf. Keine Geschichtsschreibung kénnte das Abge-
schmackte und Bedeutungslose von historischem « Einfluf} » so gut ver-
smnbildlichen, wie sie. Seine Botschaft ist von seinem Tode an immer
wieder von hartnidckigen Schwarmgeistern verfilscht worden; zu dem
Unsinn eines jeden Jahrhunderts trug Machiavelli bei. Und doch ist
niemals ein grofler Mann so vollkommen mifiverstanden worden. Er
wird immer ein wenig abseits hingestellt: in der politischen Theorie
gehort er weder neben Aristoteles, noch neben Dante; er erstrebte
etwas anderes. Er gehort nicht neben Napoleon, noch weniger neben
Nietzsche. Seine Feststellungen geben sich zu jeder beliebigen Staats-
theorie her, aber sie gehdren mit keiner zusammen.

Gelegentlich der Jahresfeier von Niccolo Machiavelli sollten wir uns
nicht so sehr mit der Geschichte seines Einflusses beschiftigen — sie
1st doch nur emne Geschichte der verschiedenen Weisen, thn mifizuver-
stehen —, als mit der Natur seines Denkens und den Griinden, warum
es solchen Einflufl gewinnen konnte.

«...So daf} ich an die erste Stelle als gewohnliche Neigung aller
Menschen einen bestindigen und dringenden Durst nach Macht und
Abermacht setze, den nur der Tod zu stillen vermag.» Solche Worte
von Hobbes scheinen zunidchst in demselben Tone ausgesprochen,



598 T. S. Eliot

wie jene zitierten des Machiavell; und die beiden Namen sind oft
zusammen genannt worden; doch der Geist und die Absicht von
Hobbes und von Machiavelli sind ganz und gar voneinander verschieden.
Der Fiirst wird oft in dem selben Sinne verstanden, wie der Levi-
athan. Aber ebensowenig, wie Machiavelli ein politischer Philosoph im
Sinne von Aristoteles oder Dante ist, ist er einer im Sinne von Hobbes.
Er besitzt die lichtvolle Klarheit des Aristoteles und die Vaterlandsliebe
Dantes, aber mit Hobbes hat er wenig gemein. Machiavelli gibt sich voll-
kommen seiner Aufgabe hin — der Aufgabe seines eigenen Ortes und
seiner Zeit; indem er aber aufgeht in der Sache seines besonderen
Staates und in der grofleren Sache des geeinten Italien, das er ersehnte,
gelangt er zu einer viel stirkeren Unpersénlichkeit und Uberlegenheit
als Hobbes. Von dem Schauspiel des nationalen Ungliicks 1afit sich
Hobbes nicht leidenschaftlich erregen; er Ist mit seiner eigenen Lehre
beschiftigt; und wir kénnen seine Theorie zum Teil geradezu als
Ergebnis der Schwiche und Verbogenheit seines eigenen Temperaments
betrachten. In den Ausspriichen von Hobbes iiber die Natur der Men-
schen liegt oft eine Uberbetonung, eine Spur von Manie, die wahr-
scheinlich von einer Ahnung der Schwichen und Fehler seines Lebens
und Charakters herriihrt. Diese Uberbetonung, die bei einer bestimm-
ten Gattung von Philosophen seit Hobbes so iiblich wurde, darf recht
wohl mit Zynismus zusammengebracht werden. Wahrer Zynismus
niamlich entspringt dem Temperament des Beobachters und ist nicht
ein Schluf}, der von Natur aus der Betrachtung des Gegenstandes zu
folgern wire; er ist das gerade Gegenteil eines « Den Tatsachen ins
Gesicht sehen». In Machiavelli ist keine Spur von Zynismus. Kein
Hauch der Schwichen und Fehler seines eigenen Lebens und Charakters
triibt den hellen Spiegel seiner Vorstellung. In Einzelheiten, wenn die
Bedeutung von Worten um ein weniges verschoben wird, spiiren wir
ohne Zweifel eine bewufite Ironie; aber sein Blick auf das Ganze wird
durch die Farbe solcher Stimmungen nie abgelenkt. Eine Lebens-
auffassung, wie die seine, bedingt einen Zustand der Seele, den man
Zustand der Unschuld nennen darf; die Auffassung von Hobbes ist
dagegen leicht gekiinstelt und nahezu sentimental. Machiavellis Un-
persénlichkeit und Unschuld ist etwas so Rares, daf} sie wahrlich der
Schliissel zu seinem dauerhaften Einflufl auf Menschen, sowohl wie zu
der bestindigen Verdrehung sein kann, die er in den Kopfen solcher
erleidet, deren Sinn weniger rein ist als der seinige.

Wir meinen nicht, dafl Machiavelli ginzlich kalt und unempfindlich



Niccolo Machiavelli 599

sei. Im Gegenteil, er stellt wiederum den Beweis dafiir, dafy grofie Denk-
kraft aus grofler Leidenschaft entspringt. Machiavelli liebte sein Land
nicht nur, sondern seine vaterlindische Begeisterung ist geradezu der
Antrieb seines Geistes. Es ist billig, wenn Schriftsteller, wie Lord
Morley, Machiavelli als einen heimlichen Anatomen ohne Gemiit hin-
stellen, der, sittlicher Ermahnung unzuginglich, nur seine klinischen
Untersuchungen im Sinne hat. Lord Morley hatte nicht, wie Machiavelli,
sein Land zerrissen und zerstort gesehen, gedemiitigt durch fremde
Eindringlinge, die noch dazu von den Fiirsten des Landes herein-
gebracht worden waren. Die Demiitigung Italiens war fiir Machiavelli
eine personliche Demiitigung; sie ward der Ursprung seines Nach-
denkens und Schreibens.

Das Hochgespannte seiner vaterlindischen Gesinnung unterdriickte
oder verkiirzte bet Machiavelli in keiner Weise die anderen sittlichen
und geistigen Werte. Blof} spielen sie in seinen Schriften stets nur von
einem bestimmten Gesichtspunkt aus eine Rolle, nimlich immer in
ithrem Verhiltnis zum Staate. Seine Vorstellung vom Staate ist weit
und grofiziigig. Ratgeber des Fiirsten ist er nur deshalb, weil thm das
Wohl des Gemeinwesens leidenschaftlich am Herzen liegt. Gegen
einen Mann wie Napoleon — der selber mit Verehrung von Machiavelli
sprach, und dessen Sinn fiir die Wirklichkeit thm Machiavelli sehr
sympathisch machte —, hitte Machiavelli nur Abneigung empfinden
konnen; ihm wiirde Napoleon als ein fremder Eroberer voll rasender
Selbstsucht erschienen sein. Und Machiavelli interessierte sich nicht
fiir moderne Weltreichsgedanken; ein geeintes Italien war die Grenze
seiner Vorstellung, und wir bemerken oft beim Lesen seines wichtigsten
Werkes, den Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, daf} er fiir
das republikanische Rom viel hohere Bewunderung hegt, als fiir das
kaiserliche. Sein erster Gedanke gilt immer dem Frieden, dem Gedeihen
und der Wohlfahrt der Regierten; doch er weil ganz gut, dafl diese
Wohlfahrt nicht im bloBen Frieden und Wohlstand liegt. Sie hingt von
der «virtl» der Biirger ab und unterstiitzt diese gleichzeitig. Es gibt
aber keine Biirgertugend ohne ein gewisses Mafl von Freiheit, und er
ist dauernd mit der Frage beschiftigt, in welchem Verhiltnis Freiheit
zu erreichen sei:

« Es geschieht selten, daf} die Forderungen eines freien Volkes ent-
weder unverniinftig oder der Freiheit abtriglich sind, da sie im allge-
meinen durch wirkliche Bedriickung oder der Furcht davor entstehen;
doch wenn eine solche Befiirchtung sich als grundlos erweist, dann



600 T. S. Eliot

ist es nicht allzu schwer, die Mianner des Volkes mit Hilfe einer sffent-
lichen Ratsversammlung friedfertig zu stimmen, weil sie nimlich stets
bereit sein werden, auf die Worte eines Mannes von anerkanntem Wert
und Urteil zu héren, falls er aufsteht und zu ihnen redet: denn, mag das
Volk auch zuweilen irren, wie Tullius sagt, so ist es besserer Unter-
weisung wohl zuginglich, wenn ein Mann, von dessen Aufrichtigkeit
und Ehre es eine gute Meinung hat, es unternimmt, ithm seine Fehler
Zu zeigen.?

Machiavellis Stellung zur Religion und zu der Religion seines Landes
ist oft mifiverstanden worden. Seine Haltung ist die eines Staatsmannes
und ist so edel, wie die eines Mannes, der nichts als Staatsmann ist, nur
irgend sein kann. Sie konnte in der Tat gar nicht anders aussehen. Er
ist durchaus kein Gegner der Religion, noch widersetzt er sich der
katholischen Kirche. Ganz klar sah er — wie hitte es thm entgehen
kénnen — die Verderbtheit der Kirche und die niedrige Gesinnung der
hervorragenden ihrer Diener, mit denen er zu tun hatte. Und in Man-
dragola, seinem glinzenden Lustspiel, macht er die alltiglichen Siinden
einer verdorbenen Priesterschaft wundervoll lacherlich. Er erkannte, auf
der einen Seite, in welchem Ausmaf} die Kirche und einzelne ihrer
michtigen Wiirdentriger zur Zersplitterung und zum Unbheil seines
Landes beigetragen hatten. Aber mit Bestindigkeit hielt er seine Mei-
nung aufrecht, dafl eine wohlgegriindete Kirche fiir einen Staat von
héchster Bedeutung sei. « Nachdem alle diese Dinge erwogen sind,
schlieBe ich, dafl die Einfithrung der Religion durch Numa eine der
wesentlichsten Grundlagen fiir die Gréfle und gliickliche Entwicklung
Roms gewesen ist: denn aus Religion erwichst gute Ordnung, und gute
Ordnung bringt allgemein freundliches Geschick und gutes Gelingen
mit sich. Weil aber strenge Beobachtung der Gottesverehrung und der
Glaubenspflichten stets zum Wachstum eines Staates beitragen, so
diirfen Vernachlissigung und Verachtung derselben zu den vornehmsten
Griinden seines Verfalls gezihlt werden. Wo niamlich keine Gottes-
furcht herrscht, ist der Staat entweder dem Untergang preisgegeben,
oder er mufl durch diejenige Verehrung aufrecht erhalten werden, die
einem guten Fiirsten gezollt wird; welches in der Tat 1hn eine Zeitlang
stiitzen und dem Bediirfnis nach Frémmigkeit seiner Untertanen Geniige
tun mag. Da jedoch das Leben des Menschen kurz wahrt, muf} die
Regierung notwendigerweise verfallen, wenn die tugendhafte Kraft,
die sie aufrecht hielt und weise leitete, erloschen ist.»

Und spiter (in den Discorsi) sagt er es noch deutlicher, in Worten,



Niccolo Machiavelli 601

denen Erzbischof Laud zugestimmt haben wiirde: « Die Herrschenden
aller Staaten, ob Kénigreiche oder Republiken, welche ihre Regierung
fest und ungeteilt bewahren wollen, sollten vor allen Dingen dafiir
Sorge tragen, daf} die Religion hochste Verehrung geniefle, und ihre
Briuche allezeit rein und unverletzlich gehalten werden; denn nichts
laBt sicherer den drohenden Verfall eines Staatswesens erkennen, als die
Verehrung Gottes lissig werden oder verachtet zu sehen. »

Und, im selben Kapitel, geht er dazu iiber, zu zeigen, wie die Vernach-
lissigung der Religion, welche die Kirche von Rom durch ihre unbe-
rechenbaren Launen herbeigefiihrt hatte, an der Zerstérung Italiens
mitarbeitete. Es ist sehr wohl moglich, dafl Machiavelli eine Staatskirche
von der Art der Kirche von England als die beste Begriindung eines
christlichen Staatswesens angesehen hitte; jedenfalls weid er, da ein
Volk eine religiése Ordnung, welcher Art auch immer, braucht. Wenn
seine Worte je wahr gewesen sind, dann sind sie es heute. Was Machia-
vellis « personliche » Religion betrifft, so war sie so urspriinglich und
aufrichtig, wie die eines Mannes sein kann, der sich nicht der Frommig-
keit, sondern mit ganzer Seele der Staatskunst gewidmet hat; und er
starb, vom Beistand eines Priesters umgeben. Sehr deutlich sah er, und
wuflite es durch sein Feingefiihl, dal dem Bemiihen eines Menschen
wie Savonarola nichts Gutes entspringen kénne; sein eigentlicher Ein-~
wand galt nicht so sehr dessen Geist, als vielmehr dem Widerspruch
von guter Staatskunst und der Art, wie Savonarola vorging. Mit einem
zersetzenden Geist jedoch, wie dem von Voltaire, hitte der seinem
Wesen nach aufbauende Geist Machiavellis keine Gemeinschaft ge-
fiihlt.

In mehreren Kapiteln des Fiirsten und in der Kunst des Krieges
ist ganz klar zu erkennen, dall Machiavelli seine Betrachtungen iiber
das Kriegfithren stets in positivem Sinne und in dem Bestreben, zu
fordern, anstellt. Beim Kriegswesen und bei militarischer Regierung
und Besetzung beschiftigen 1hn die moralischen Krifte ebensosehr, wie
die technischen Mafinahmen. In seinen Bemerkungen iiber Koloni~
sation, iiber die Art und Weise, ein fremdes Gebiet zu besetzen, und in
seinen haufigen Ermahnungen gegen das Verwenden von Séldner-
truppen stellt er immer den Volksfiirsten und das Volksheer als be-
wunderungswiirdiges Beispiel hin. Er hat wenig Geduld fiir den Fiirsten,
der nichts als General ist; von einem Reiche, wie dem Napoleons, hitte
er von Anfang an gesagt, daf} es keine Dauer haben wiirde. Man kann
die Menschen nicht unbegrenzt gegen ihren Willen regieren; und es



602 T. S. Eliot

gibt fremde Vélker, die man gar nicht beherrschen kann; doch wenn
man ein fremdes und tiefer stehendes Volk zu regieren hat — tiefer
stehend in bezug auf seine eigenen Regierungsfihigkeiten ~, dann sind
alle Mittel anzuwenden, um es zufrieden zu stellen und es davon zu
iiberzeugen, daf} dieses Regiment zu seinem Besten ist. Freiheit ist
schon; wichtiger jedoch ist Ordnung; und das Aufrechthalten der Ord-
nung rechtfertigt jedes Mittel. Aber Soldaten sollen auch Biirger sein
und nur fiir etwas wirklich Wertvolles in den Krieg ziehen, und der
Fiirst muf} stets ein Staatsmann sein, und ein Kriegsmann nur, wenn
es not 1st.

Kein Bericht von den Meinungen Machiavellis kann mehr geben, als
Bruchstiicke. Denn obgleich er aufbauend denkt, errichtet er doch kein
System; seine Gedanken kénnen wohl aufgezihlt werden, leiden aber
keine Zusammenfassung. Vielleicht ist es ein Merkmal der erstaunlichen
Schirfe seines Blicks und der Treffsicherheit seines Ausdrucks, daf} er
kein « System » hat; denn ein System verlangt fast unausweichlich, dafl
ihm zuliebe etwas umgestellt, etwas ausgelassen wird, und Machiavelli
wollte nichts umstellen und nichts auslassen. Noch merkwiirdiger
ist aber, daf} keine Rechenschaft oder Wiederholung seiner Gedanken
uns einen Schliissel zu seiner Gréfie und seinem ungeheuerlichen Ruf
zu liefern scheint. Wenn wir 1hn zum ersten Male lesen, so gewinnen
wir nicht den Eindruck einer groflen Seele, auch nicht den eines un-
heimlichen Verstandes, sondern wir finden einfach einen bescheidenen
und aufrechten Beobachter, der die Tatsachen angibt und dazu Be-
merkungen macht, welche so richtig sind, daf} sie platt erscheinen.
Ernst nach langsamer Aufnahme, und wenn man sich des immer wieder-
kehrenden Gegensatzes von solcher Ehrlichkeit und der allgemeinen
Tauschung, Liige und Unzuverlissigkeit des Menschengeistes bewufit
geworden ist, reicht seine einsame Gréfle bis zu uns. Wir meinen damit
nicht, dafl Machiavellis Gedanken eine einzelne Ausnahme gewesen
seien. Von einem franzésischen Autor ist in einem Buche Le Machia-
velisme avant Machiavel behandelt worden; es gibt Gleichlaufendes
in seiner eigenen Zeit. Dafli Machiavelli Commynes gekannt habe, 1st
kaum anzunehmen, aber die Intelligenz und der Scharfblick des groflen
belgischen Diplomaten, der Ludwig von Frankreich so lange und so
wohl gedient hat, sind den Eigenschaften Machiavellis nahe verwandt.
Nur ist Machiavelli, abgesehen von seiner andersartigen Denkweise,
ein viel reinerer und hoher gespannter Geist.

Machiavellis nationale Begeisterung konnte in seiner eigenen Zeit



Niccolo Machiavell: 603

kaum Verstindnis finden; am allerwenigsten bei seinen Landsleuten.
Aber sein Sinn ist von so klarer Aufrichtigkeit, wie sie kaum in irgend-
einer Zeit Verstindnis findet. Von Anbeginn haben seine Schriften
Europa in Bann geschlagen und in Schrecken versetzt. Dem Banne
konnte man nicht entflichen; dem Schrecken aber entzog man sich,
indem man Machiavelli in eine Legende der Schrecklichkeit verwandelte.
Selbst in Italien wurden — wie Charbonnel in La pensée italienne au
XVlIe siécle zeigt — seine Gedanken unmittelbar verfalscht. Pépste und
Fiirsten haben gern seinen Biichern das entnommen, was ithnen zusagte,
aber nicht das Eigentliche, um dessentwillen er sie geschrieben hatte.
Und je weiter sein Werk sich verbreitete, desto drger ward es mif3-
verstanden. In Frankreich, und besonders bei den Hugenotten, rief es
heftigsten Widerspruch hervor. Machiavelli wurde behandelt, als sei
er kaum besser, als ein geschickter Schmeichler, der Tyrannen gute
Winke zur wirksameren Bedriickung ihrer Untertanen gibe. In Frank-
reich gerieten nicht nur religiése Parteigiinger, sondern auch die Politiker
von Beruf - vorziiglich Jean Bodin — mit ihm aneinander. Bodin kam
nicht iiber das Lob des Cisar Borgia im Fiirsten hinweg, obwohl
doch jedermann, der das Buch unvoreingenommen liest, erkennen muf,
in bezug worauf und mit welchen Vorbehalten Machiavelli sein Lob
spendet. In England bewunderten Thomas Cromwell und andere sein
Werk, doch ist es ganz unwahrscheinlich, dafi sie thn besser verstanden.
Der allgemeine Eindruck von Machiavelli in England beruhte auf
franzésischem EinfluB, auf der Ubersetzung des Contre-Machiavel
von Gentillet. Und bei jeder Ubertragung hatte Machiavelli zu leiden.
Die franzésische Kultur war in mancher Beziehung der italienischen
unterlegen, und die englische war bestimmt der franzésischen noch
nicht ebenbiirtig. Man vergleiche blofl einmal die Entwicklung des
Prosastils in den drei Sprachen. Machiavelli ist ein Meister der Prosa
aller Zeiten; sein Stil st ausgereift. Bis zu Montaigne hat Frankreich
thm nichts an die Seite zu stellen, und Montaigne ist kein « Klassiker »
im Sinne der franzésischen Kritik. In England gibt es nichts Vergleich-
bares bis zu Hobbes und Clarendon. Aber dann, als die Kultur der drei
Linder ziemlich auf gleicher Hohe stand, zeigen sich auch iiberall
gewisse Entartungserscheinungen. Montaigne steht tiefer als Machia-
velli = und Hobbes steht tiefer als Montaigne. Eine Ubersicht von
Machiavelli in der englischen Biihnendichtung hat Edward Meyer in
seinem Machiavelli und das elisabethanische Drama gegeben, und
jiingst wurde dieser Gegenstand von Wyndham Lewis in seiner aufler-



604 T. S. Eliot

ordentlich fesselnden Shakespeare-Studie Der Léwe und der Fuchs
untersucht. Die Gestalt Richards III. ist ein Zeugnis fiir den Eindruck,
den Machiavelli gemacht hat, und fiir das Falsche dieses Eindrucks.

Wir miissen darum die Frage stellen, was es fiir eine Bewandtnis hat,
daBB Machiavelli auf den europiischen Geist einen solch erstaunlichen
Einflu} haben konnte, und warum der européische Geist es fiir notig
befand, seine Lehre so sinnlos zu verdrehen. Es gibt bestimmte Griinde
dafiir. Der Ruf Italiens als Heimat des unerhérten, lustvollen und
teuflischen Verbrechens erfiillte die franzésischen und noch mehr die
englischen Gemiiter, so wie sie heutzutage von dem Ruhme Chicagos
oder Los Angeles’ erfiillt sind, und bereitete in ihnen die Erschaffung
eines sagenhaften Vertreters dieser Verbrecherwelt vor. Mehr noch
bildete das Wachsen des Protestantismus — und Frankreich war, ebenso
wie England, damals ein recht protestantisches Land — eine Stimmung
gegen den Mann, der die strenggldubige Auffassung der Erbsiinde auf
seine eigene Weise hinnahm. Calvin, dessen Ansichten von der Mensch-
heit viel iibertriebener — und bestimmt falscher — waren, als die des
Machiavell, ist niemals einem solchen Tadel verfallen; aber als aus dem
Calvinismus selbst seine eigene, unvermeidliche Gegenbewegung er-
folgte, auch von Genf her, durch die Lehren Rousseaus, da war auch
diese Machiavelli feindlich. Denn Machiavelli ist der Arzt des Niedrigen
und Gemeinen, und die Partei der Unbeugsamen kann das Niedrige
und Gemeine nicht vertragen. Ein leidenschaftlicher Eiferer darf noch
geduldet werden. Der Zusammenbruch eines Wahns, wie Savonarolas,
ist der Duldung, sogar beifilliger Gonnerschaft der Nachwelt sicher.
Aber Machiavelli war kein Held des Wahns; er sagte einfach die
Wahrheit iiber die Menschen. Die Welt der Beweggriinde menschlichen
Handelns, wie er sie schildert, ist wahr — das will sagen, ist das Mensch-
liche ohne Hinzufiigung der iibermenschlichen Gnade. Darum kénnen
nur solche Menschen sie ertragen, die einen festen religiésen Glauben
haben; den letzten drei Jahrhunderten, die sich darum bemiihten,
den religiésen Glauben durch den Glauben an die Menschheit zu er-
setzen, ist das Bekenntnis Machiavellis unertriglich. Lord Morley ver-
leiht der in unserer Zeit iiblichen, feindseligen Bewunderung Machia-
vellis Ausdruck, indem er mitteilt, dafl Machiavelli sehr klar sah, soweit
sein Blick reichte, aber dafl er nur die eine Hilfte der wahren Natur
des Menschen gesehen habe. Was Machiavelli in der Natur des Men-
schen nicht gesehen hat, ist die sagenhafte menschliche Giite, die fiir
das liberale Denken den Glauben an géttliche Gnade ersetzt.



Niccolo Machiavelli 605

Machiavelli gefithlsméaflig zu bewundern ist leicht. Es ist nur eine
sentimentale und schauspielerhafte Pose — die Menschen sind doch
unverbesserliche Schauspieler -, sich die Haltung des « Realisten », des
Mannes, der « keinen Unsinn » vertrégt, zu geben und die « schonungs-
lose Offenheit », den « Zynismus » Machiavellis zu bewundern. Das ist
nichts als eine Form der Selbstzufriedenheit und Selbsttiuschung,
die jene « Jude von Malta »-Nietzsche-Legende iiber Machiavelli ver-
breiten hilft. Imm England der Elisabeth wurde mit dem Namen Machia-
vellis unbewuf}t nur deshalb gespielt, weil der immer wieder auf-
tauchende Hang zur manichiischen Ketzerei Nahrung brauchte: es
war das Begehr nach einem Teufel, um ithn anzubeten. Die Wellen der
Ketzerei bleiben in ziemlich regelmifliger Schwingung; im Satan von
Milton kehren sie wieder und im Kain von Byron. Aber Machiavelli
hatte nichts mit solchem Nachgeben vor menschlicher Schwachheit
gemein. |hm fehlte jedes Gefiihl fiir Pose, und deshalb mufiten ihn
menschliche Geschopfe, um ihn tiberhaupt annehmen zu kénnen, zu
einer Biihnenfigur machen. Sein Ruf ist die Geschichte eines Versuches
der Menschen, sich durch Aussondern einer Kruste von Betrug gegen
jegliche Feststellung der Wahrheit zu schiitzen.

Es ist im Tone des Vorwurfs ausgesprochen worden, da} Machia-
velli sich keine Miihe gibt, zu iiberzeugen. Verkiinder einer Botschaft
war er bestimmt nicht; denn vor allem-anderen war sein Beruf die
Wahrheit, nicht das Uberzeugen, und das ist ein Grund dafiir, daf3
seine Prosa grofle Prosa ist — nicht nur italienische, sondern ein Vorbild
des Stils, das fiir jede Sprache gilt. Er ist ein parteiischer Aristoteles
der Politik. Parteiisch aber nicht, weil sein Blick getriibt oder sein Urteil
vorgefaBt wire, oder weil er sittlichen Ernstes ermangele, sondern nur
wegen seiner einzigen Hingabe an die Einheit, den Frieden und die
Wohlfahrt seines Landes. Das Reine und Geradlinige seiner Begeiste-
rung ist es, was ihn zu einem groflen Schriftsteller und immerdar zu
einer einsamen Gestalt macht. Nie war einer weniger « machiavellistisch»,
als Machiavelli selber. Nur mit reinem Herzen kann man so iiberlegen
die menschliche Natur enthiillen, wie er es getan hat; niemals kann es
der Zyniker, denn der ist unlauter und gefiihlsbeschwert. Aber es ist
leicht zu verstehen, warum Machiavelli selbst kein erfolgreicher Politiker
war. Ein fiir allemal mangelte ihm jede Fihigkeit zur Selbsttauschung
und zum Sich-in-Szene-setzen. Das Rezept «dors ton sommeil de brute»
wird in vielen Formen angewandt, Calvin und Rousseau geben zwei
Arten davon; Machiavellis Niitzlichkeit liegt aber gerade in seiner be-



606 Siegfried Lang

stindigen Forderung, die Seele auf ihre Schwachheit und Unlauterkeit
zu priifen. Seine politische Lehre wird man kaum vergessen; was er
aber fiir die Priifung des Gewissens bedeutet, kann allzu leicht iiber-
sehen werden.

Gedichte
von Siegfried Lang

VOR-FREUDE

Die von Windesmacht bedrohten
Ob des Stromes herbem Braus
Hielten, helle Silber-Schoten,

Bis in diesen Friihling aus.

Wo ein nacktes Netz von Zweigen
Wie auf Beute ausgespannt,
Knistern sie nun bald vom Reigen
Warmen Werdens iibermannt.

Und geheimnisvolle Schlangen
Prangen dunkle Aste vor

In erwitterndem Verlangen
Am zerstiirzten Garten-Tor ;

Ahnen jener Ufer Brinde
Néhrend Licht und Wasser-Gruft
Durch ermattete Gelinde

Taumel mondestrunkner Luft.

Noch in mdrzlich kiihlem Wallen
Schaudert es gemach vorbei

Sacht entziindet sich in allen
Wallern Glut die morgen sei :
Dann ermuntern auch die scheuern
Nach dem jahressichern Brauch. .
Heut, von unentfachten Feuern,

Trinkt der Abend Duft und Rauch.



	Niccolo Machiavelli

