
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 8

Artikel: Das Werk Hugo von Hofmannsthals

Autor: Schaeder, Hans Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


572

Das Werk Hugo von Hofmannsthals

von Hans Heinrich Schaeder

In dem unvergeßlichen Schlußbild, über das Josef Nadler, am Ende
seiner Literaturgeschichte, den Vorhang fallen läßt, steht Wien da,
seine jahrhundertalte Theater- und Lebenskultur zum Bewußtsein

gebracht im Werke Hugo von Hofmannsthals. Mit ihm spricht Wien
sein letztes Wort. « Dann stand die Stadt auf abgeräumter Bühne wieder
einsam wie am ersten Tage. »

Ergriffen uns diese Worte schon, als wir sie zum erstenmal vernahmen -
wie untragbar schwer klingen sie jetzt, da mit dem Heimgang ihres

großen Dichters die Stadt selber verstummt erscheint ; so wie vor fünfzehn

Jahren mit Georg Trakls Tode Salzburg und im vorvergangenen
Jahre das deutsche Prag mit Rilkes Ausgang zu verstummen schienen.
Aber Hofmannsthals Tod reicht weit über seine Vaterstadt und seine
österreichische Heimat hinaus. Er trifft uns alle, die an deutschem
Leben, deutschem Geiste, deutscher Sprache Anteil haben. Kein
härterer Verlust hätte unser gegenwärtiges geistiges Leben treffen
können als dieser.

Der Tod eines Menschen ist der ernsteste Mahnruf zur Besinnung,
den das Leben an die Überlebenden richtet. Und der Tod des großen
Menschen will nicht das fassungslose Hingrübeln über die Unermeßlichkeit

des Verlustes, sondern die Besinnung auf das, was er war und

was wir sein sollen. Im ersten Schmerz will es uns erscheinen, als hätte
der Tod ein großes, in voller Entfaltung begriffenes Werk, eine zu
unabsehbaren Zielen hin wirkende Tätigkeit sinnlos abgebrochen. Aber
es ist eine innere Forderung des ordnenden Geistes und es gehört zur
Würde des Menschen, daß er in dem, was der Tod zu einem Ganzen im
äußeren Sinne zu enden scheint, die immanente Ganzheit, die
Vollendung sucht und findet. Der Tod lehrt die tiefere Andacht vor dem,
was nun in eine geistigere Form des Daseins übergeht und eben darum

umso gegenwärtiger und realer wird.
Ein großer Dichter ist gestorben. Indem wir versuchen, die Anschauung

vom Ganzen seines Werkes in unserm Innern zu erwecken, werden
wir aufs neue der unüberwindbaren Schwierigkeiten inne, die der
Auffassung künstlerischen Schaffens und dem Reden davon entgegenstehen.



Das Werk Hugo von Hof man ns t h al s 573

Ewig bleibt die Dichtung für sich, als eine in sich ruhende Welt, die
der Strom unseres Lebens berühren, aber nicht mit sich fortführen
kann. Wir werden hier nicht - wie wäre dies möglich bei der
wahrhaften Unerschöpflichkeit des Gegenstandes und in der Erschütterung,
in die dieser Tod unser Leben versetzt? — die Welt der Hofmannsthal-
schen Dichtungen auszuschreiten und diese in ihrem inneren Verhältnis
zueinander zu betrachten unternehmen. Aber wovon wir zu reden uns
vorsetzen, das ist der Beruf des Dichterischen in unserer Zeit, den
dieser Dichter in seiner ganzen Schwere und Würde getragen hat.
Wir empfinden die Gefährdungen, von denen unser geistiges Leben
umstellt ist. Aber wir wissen, daß es nicht erlaubt ist, von Krisis und
Krisen zu reden und sie gleichmütig oder schmerzlich zu konstatieren :

wir wissen, daß uns nichts anderes obliegt, als die ewigen ordnenden
Kräfte, die in unserer Welt wie in jeder lebendig sind, fest ins Auge zu
fassen. Und unter ihnen finden wir, heute wie immer, die ordnende
Kraft des Dichters. Er kann und muß uns geben, was weder die
Erfahrungswissenschaft in Forschung, Erörterung und Mitteilung, noch
die Philosophie in den begrifflichen Formeln ihrer Schulsprachen uns
zu geben vermag: die unausschöpfbaren Symbole, die uns das Gemüt
erfüllen und besänftigen, die Symbole des Zusammenhangs von allem
mit allem. Die Einheit des Lebens, die ewigen und einfachen Verhältnisse

von Gott und Welt, von Welt und Ich, von Geselligkeit und
Einsamkeit, sie sind es, mit denen es der Dichter zu tun hat und in deren
Gestaltung er uns mit dem Absoluten in Beziehung setzt. Aber wir
wissen auch, daß die Würde des Dichterischen an dem Punkte beginnt,
wo der Dichter sein geistiges Vermögen der Idee seines Berufes
unterzuordnen sich anschickt, wo er sich in den Organismus der bildenden
Kräfte einbezieht, deren jede Zeit bedarf, und die auch unserer Zeit
wie jeder andern von den ewigen Mächten mitgeteilt sind, sodaß es

nur an uns liegt, unsere Auffassung für sie zu wecken. Die Funktion
des Dichters kann keine andere sein als eine eigentlich sittliche, zwar
gewiß nicht als moralisierende Mahnung und Erbauung, aber als ein
Weltgefühl, das von der Einsicht in die sittlichen Ordnungen und ihrer
entschiedenen Bejahung getragen ist.

Dies ist die Idee, die wir in Hofmannsthals ganzem dichterischem
Schaffen wirksam finden und zu der er sich selber in dem Teil seines

Werkes, der von der Poesie zur historischen Beschreibung und Kritik
die Verbindung herstellt, wieder und wieder bekannt hat — wie eben
dieser ganze Bereich seiner Produktion S£8a£tç im hohen Sinne ist.



574 Hans Heinrich Schaeder

Mehrmals spricht er von der Aufgabe des rechten Schriftstellers,
nicht nur sich auszusprechen, sondern den adäquaten Zuhörer und
Leser mitzuschaffen : das hohe Verantwortungsgefühl, das aus dieser
selbstgestellten Aufgabe entspringt, spricht aus der Prägung jedes
Satzes, den Hofmannsthal geschrieben hat, — selbst der raschen
brieflichen Mitteilung, wie wir aus dem Briefwechsel mit Richard Strauß

ermessen können. Die formend bildende Kraft, die in seinem ganzen
Werke lebendig ist und aus ihm in uns hinüberwirken soll, suchen wir
im Blickfeld zu behalten — freilich in dem Bewußtsein, daß es heute noch
Wolken des Mißverständnisses zu zerstreuen gilt, um das wahre Antlitz
der Hofmannsthalschen Dichtung zu enthüllen. Wir können auch an
dieser Stelle nicht umhin, von diesem Mißverständnis zu sprechen und
seine Wurzel bloßzulegen. Dann betrachten wir das Wirken des Dichters

auf drei Linien : im Verhältnis des Lyrischen und des Dramatischen,
in der Objektivierung seines Verhältnisses zu Tradition und Geschichte,
in der Integrierung des Schaffens seiner letzten Jahre zu einem
einheitlichen und ganzheitlichen Bildungskosmos.

*

Während der Arbeit an der Ariadne schreibt Hofmannsthal einmal:
« Das eigentlich Poetische eines Dichterwerkes, der wirkliche Gehalt
wird zunächst niemals verstanden. Verstanden wird nur das, woran
nichts zu verstehen ist. Das Höhere, das Wesentliche bleibt unerkannt,
ausnahmslos. » Aber das Nichtverstehen wäre zu ertragen, wenn es

sich nicht in ein Mißverstehen umsetzte. Es ist nicht zu sagen, in
welchem Ausmaß und mit welcher Hartnäckigkeit Hofmannsthals dichterisches

Schaffen mißverstanden worden ist - und was jetzt allerorten

geschrieben wird, rührt allzu oft nur altes Mißverständnis auf und
scheint es verewigen zu wollen. Er war ein Dichter, der die unendliche
Erlebens- und Leidensfähigkeit seiner Natur und seiner Generation

vom ersten Hervortreten an zu reiner Anschauung objektiviert und in
reinen Worten gestaltet hat, dem sich aus einem naturgegebenen
Bewußtsein von der Gültigkeit der sittlichen Ordnung der Weg in eine
die Mannigfaltigkeit des Menschlichen erschöpfende Gestaltenwelt auftat

— ein Weg, den er mit einer in unserer Zeit einzigen Energie der
Ausbildung seiner selbst gegangen ist. Einige wenige haben davon

gewußt und Zeugnis abgelegt, aber ihr Wort hat nicht ins Breite fruchten
können. Man hat sich einen andern Hofmannsthal gedichtet, den es



Das Werk Hugo von Hofmannsthals 575

nie gegeben hat: den weltmüden und weltfernen Ästheten, den
vielwissenden und mit dem Erbe aller Kulturen spielenden Artisten, den

bildungssatten Décadent, den Symbolisten und - sinnloseste Vokabel
der Literaturforschung - den Neuromantiker.

Wie hat es zu all dem kommen können Wie hat dieser ganze schlechte

Mythos sich bilden können und sich nicht angesichts der Wirklichkeit
wieder zerstreuen lassen Die Antwort kann nur in dem gesucht werden,

was wir von dem Hervortreten des Dichters und seines frühen Ruhmes
hören. Es ist ja so, daß auch heute noch das allgemeinere Urteil über
ihn durchaus von der vagen Kenntnis bestimmt wird, die man von den
beiden Dramen des achtzehn- und neunzehnjährigen Dichters hat : vom
Tod des Tizian und von Der Tor und der Tod, dazu von einigen Gedichten.

Man hat sich an ihrer sinnlichen Schönheit berauscht, an der
Klangfülle und Biegsamkeit ihrer Verse, an der Erlesenheit ihrer Bilder,
an der Weite und Musikalität des Gefühls, das in ihnen ist. Alles das

ist viel und es ist nichts. Es ist viel, wenn man die dichterische Idee,
den geistigen Gehalt aufzufassen unternimmt, wenn man die Dichtung
und ihren Dichter ernst und eindringlich zu sich reden läßt - es ist
nichts, wenn man sein Wort als bloßen Reiz aufnimmt, um ihn
schwärmend zu genießen. Gewiß haben alle die jungen Menschen —

keinem von uns ist es anders gegangen - recht, wenn sie in diesen

Dichtungen ein ihnen unmittelbar Verwandtes, den Spiegel ihrer Seele

und ihrer Sehnsucht finden, wenn sie in dem jugendlichen Dichter ihren
Sprecher erkennen und lieben. Aber sie setzen sich rasch ins Unrecht,
wenn sie die Absicht des Dichters mit ihren eigenen gestaltlos unfruchtbaren

Träumen in eins setzen, wenn sie ihn für ihresgleichen erachten

und nicht einsehen wollen, daß er bei seinem Hervortreten schon die
Seelenlage derer innerlich überwunden hatte, « die zwanzig Jahre alt
sind und denen die ganze Welt ein Geflirre und ein Traum ist », - daß
sie ihn so zu sehen und von ihm zu lernen haben. Hofmannsthal hat
nie eine Zeile geschrieben, aus der nicht der Wille zu bildender
Einwirkung auf den Leser spräche; schon seine frühesten Versuche sind
nichts als Äußerungen dieses Willens. Das haben die meisten unter
denen, die sich von seinen Versen die Seele bewegen ließen, nicht
verstanden oder nicht verstehen wollen. Und was schlimmer ist: sie haben
den flüchtigen und wenig ernsten Eindruck, den sie in jungen Jahren

von Hofmannsthals Dichtung erfahren hatten, in die späteren Jahre
hinübergenommen ; sie haben den Dichter noch immer dort verharrend
geglaubt, wo ihr Irrtum ihn vor Jahren gesucht hatte.



576 Hans Heinrich Schaeder

Die Erscheinung des jungen Hofmannsthal schildert Hermann Bahr :

« Er war von einer leichten, huldvoll zur Schau getragenen, bezaubernden

Anmut, Freiheit und Würde des Geistes, die mir unvergeßlich
ist. » Keine andere ist die Haltung seiner frühesten Dichtung. Das

erste Werk des siebzehnjährigen Dichters, Gestern, trägt virtuell in sich
den ganzen geistigen Gehalt, den das spätere Schaffen des Dichters
ausgebreitet hat. Es geht um den Sinn dieses Wortes Gestern, in dem
zweierlei rätselhaft in eins gefügt ist : das unwiederbringlich Vergangene
und das immer Fortwirkende. Andrea tritt uns entgegen als der
leidenschaftliche Bejaher des Hier und Jetzt, dem in der unbedingten Hingabe

an das Heute das Gestern wesenlos und verhaßt wird. Aus diesem

Lebensgefühl weckt ihn die jähe Erkenntnis der Untreue seiner Gattin.
Er erkennt den Sinn und die Würde des Gestern in dem gleichen Augenblick,

da ihm beides zerstört wird - während er zugleich dessen inne
wird, daß dieses zerstörte Gestern dennoch fortdauert und das Heute
und Morgen regiert, - er gewinnt, was in der Sprache des antiken Dramas
eppdvrjatç heißt. Dem steht das Nicht-lernen-können der ungetreuen
Gattin gegenüber: für sie ist das schuldbeladene Gestern abgestreift
und fremd geworden, sie kann nicht anders als « ein jedes Gestern für
jedes Heut begraben ». Eine schlichte Lebenstatsache ist in die unmittelbare

Anschauung eines sittlichen Grundverhältnisses übergeführt. Dem
Betrachter, der sich dies nicht gegenwärtig hält, muß all die Pracht der
Renaissance-Szenerie, die unvergleichliche Vergegenwärtigung eines

oberitalienischen Sommertages, der Glanz des noch nicht zur
Vollendung des Tizian durchgereiften, aber eben dadurch, daß er die
Reife vorempfinden läßt, unvergleichlich reizvollen Verses zum nichtigen

Spiel zerrinnen.
Die wahre und unsterbliche innere Kraft der ersten Dichtungen

Hofmannsthals liegt in dem, daß sie aus der Welt eines kaum dem
Knabenalter entwachsenen Jünglings aufsteigen, daß in ihnen all die

Verwirrung, all das Seelenchaos dieses Alters aufgenommen ist, in
dem die Seele noch nicht um Gestaltung, sondern um die bloße
Orientierung in der Welt, um einen festen Punkt im Wirbel der Dinge
ringt - wie Hofmannsthal es an sich selber wundervoll in dem
Erinnerungsblatt für Raoul Richter dargetan hat -, daß aber dieser Zustand
der Seele nicht leichthin in klingende Verse gesetzt, in vorhandene
Formen hinausgespiegelt, sondern ins Objektive gestaltet und so
überwunden wird. Hofmannsthals dichterische Persönlichkeit, wie sie in
seinen frühen Werken sichtbar wird, unterscheidet sich durchaus von



Das Werk Hugo von Hofmannsthals 577

den andern Jünglingsgestalten in unserer Literatur, in denen die Seelenlage

des Jünglings sich selber absolut setzt : kein anderes Gesetz als das
des Reifens, des organischen Zunehmens durch die Lebensalter steht
seit seinen Anfängen über ihm. Dies hat man nicht verstehen wollen.
Die Schönheit seiner Dichtung hat seinen Ruhm und zugleich seine

Verkennung im Gefolge gehabt: eine Generation verspielter Formkultur
hat sich der Form seiner Dichtung als eines bloßen Reizes unter vielen
andern bemächtigt und ihren Gehalt vergessen. Und diese Haltung ist
mit unheimlicher Schnelle zur festen Konvention geworden; sie hat
durch Jahrzehnte die gerechte und würdige Rezeption des Dichters
gehemmt. Wird ihn die Besinnung, die uns sein Hingang auferlegt,
endlich richtig verstehen lehren?

*

Unter der Bezeichnung « lyrische Dramen » steht der größte Teil von
Hofmannsthals Produktion in den neunziger Jahren. Aber auch die
Ariadne von 1910 und die Ägyptische Helena von 1928 sind darunter
einbegriffen. Diese Bezeichnung ist dahin mißverstanden worden, als

meinte sie eine Abweichung von der reineren dramatischen Form, etwas
wie eine Dekomposition des Dramatischen zugunsten des Lyrischen.
Der Dichter selber hat neuerdings die richtige Deutung angeben
müssen, indem er auf das französische Äquivalent verwies : « Die
Franzosen nennen eine Oper un drame lyrique, und vielleicht waren
sie darin instinktiv der Antike immer näher als wir; sie vergaßen nie

ganz, daß die antike Tragödie eine gesungene Tragödie war». Der
Bezug auf das Musikalische, auf die Erfüllung des dichterischen Gebildes
dadurch, daß es ins musikalische Element aufgenommen wird, herrscht
von Anfang an in Hofmannsthals Dichtung. Hiermit bejaht der
Dichter die zwiefache Tradition, in der sein Schaffen steht, die der
Wiener Spielbühne und die der Wiener Musik.

Aber dies ist nur die eine Seite eines zusammengesetzten Verhältnisses.

Was bewog den Dichter einer heute bereits kanonisch gewordenen

Sammlung lyrischer Gedichte, deren jedes klassisch ist, bereits in
seinen Anfängen über die lyrische Form hinauszugehen und sich in
dramatischen Gestaltungen zu erproben? Die Antwort gibt sein tiefes
und schönes Wort: «Was man in der dichterischen Darstellung das

Plastische nennt, hat seine Wurzel in der Gerechtigkeit. » Es ist der
Wille zum Plastischen, zur menschlich konturierten, ganzen und an
ihrem eigenen Ort in den Zusammenhang der Welt geordneten Gestalt,



578 Hans Heinrich Schaeder

zur Personalität, der ihn zum Drama geführt hat. Diese Tendenz aber
ist Funktion eines sittlichen Entschlusses, des Willens zur Gerechtigkeit :

der seelische Gehalt, der sich im Lyrischen raumlos und unpersönlich
verströmt, wird distanziert, wird objektiviert, indem er sich auf das

Neben-, Mit- und Gegeneinander von Personen verteilt. In Ibsens

Bestimmung des Dichtens : « Gerichtstag halten über das eigene Ich »

könnte man das Gesetz dieser Produktion ausgedrückt finden.
Es gibt einen Aufsatz des zwanzigjährigen Dichters, der die Erkenntnis

enthält, daß die Hauptfiguren der Ibsenschen Dramen eine
kontinuierliche Folge von Hinausspiegelungen « pathologischer » Züge in
der Seele des Dichters sind. Da heißt es: « In Peer Gynt ist eine
rührende Szene, wo den alten Mann sein ganzes ungelebtes Leben, die
ungedachten Gedanken, die ungesprochenen Worte, die ungeweinten
Tränen, die versäumten Werke vorwurfsvoll und traurig umschweben. »

Dieser Satz ist ein Jahr nach Der Tor und der Tod geschrieben, also

nach der Dichtung, in der Hofmannsthal fast das gleiche Motiv
entfaltet hat. Im Toren ist die Unzulänglichkeit dessen gerichtet, der sein
Leben verloren hat, da er es eigensüchtig für sich selber zu behalten
suchte. Ein Schritt sittlicher Überwindung ist in dem Gedicht gestaltet,
aber eben nicht als einsam bleibende lyrische Reflexion des Ich, sondern
in dem Menschen einer bestimmten Zeit, der in einem Schicksal steht
und dessen Schicksal mit dem anderer Menschen verbunden ist. Der
Weg zum Drama: für Hofmannsthal bedeutete er den Weg des

ständigen und organischen Weiterschreitens, der unendlichen produktiven
Selbstüberwindung. Er hat einmal die Worte des sterbenden Pater
Cristoforo in Manzonis großem Roman : Dite loro che perdonino

sempre, sempre! tutto! tutto! das Vermächtnis dieses Dichters an sein

Volk genannt und ihnen als das Vermächtnis, das den Deutschen ihr
größter Dichter hinterlassen hat, die Worte gegenübergestellt: Wer
immer strebend sich bemüht, den können wir erlösen. Von Anfang an
ist sein eigenes Schaffen getreueste Verwaltung dieses Vermächtnisses.
In dem Gespräch zwischen Balzac und Hammer-Purgstall sieht der
erstere einen späteren Zustand prophetisch voraus : « Um 1890 werden
die geistigen Erkrankungen der Dichter, ihre übermäßig gesteigerte
Empfindsamkeit, die namenlose Bangigkeit ihrer herabgestimmten
Stunden, ihre Disposition, der symbolischen Gewalt auch unscheinbarer

Dinge zu erliegen, ihre Unfähigkeit, sich mit dem existierenden Worte
beim Ausdruck ihrer Gefühle zu beruhigen, das alles wird eine allgemeine
Krankheit unter den jungen Männern und Frauen der oberen Stände



Das Werk Hugo von Hof m a n ns t h a Is 579

sein. » Hier hat Hofmannsthal den Seelenzustand bezeichnet, aus dem
er selber sich erhoben hat, der in seinem Werke aufgehoben und in
die gültige Produktivität eines erneuerten Geistes verwandelt ist.

*

Der Entschluß zum dramatischen Schaffen bedeutet Bejahung einer
großen Tradition. Mag der Lyriker und der Erzähler sich seine eigene
Formenwelt aufbauen, so unterwirft sich der Dramatiker einer Jahrhunderte

und Jahrtausende alten Konvention des Theaters, mit dem Willen,
sie zu erneuern und seiner eigenen künstlerischen Absicht dienstbar zu
machen. Schließt er sich an diese Tradition nicht an, so läuft er Gefahr,
einer Modernität zu verfallen, die keine Vergangenheit und keine
Zukunft und nur die scheinbarste Gegenwart hat. Die Geschichte des

europäischen Theaters ist von einer Ausdehnung und innern
Geschlossenheit wie die keiner andern dichterischen Form; sie ist es

darum, weil jede ihrer großen Erscheinungen unsterblich ist und
jedem Zeitalter gegenwärtig. Das antike, das spanische, das elisabetha-

nische, das klassisch-französische Drama, aber auch die urwüchsig
deutsche Linie, die von den mittelalterlichen geistlichen Spielen über
das Barock- und das Jesuitentheater bis zur Wiener Vorstadtbühne
führt, das alles hat aufhören, aber nicht untergehen können. Wie es

in Goethe bewußt war, so ist es in Hofmannsthal bewußt geworden
und aus seiner Phantasie in neuen Gestalten an den Tag getreten. Das
Hofmannsthalsche Theater ist das Theater aller Welt und aller
Geschichte; es rechnet nicht mit dem unachtsamen Theaterbesucher von
gestern, heute und morgen, sondern mit der idealen Szene, auf der
alles Form gewordene Theater fort und fort lebendig bleibt.

Indem Hofmannsthal die Tradition des Theaters in sich aufnahm und
bewußt werden ließ, eröffnete sich ihm auch wesensnotwendig der Weg
zur Oper, — die freilich in unsern Tagen des « Musikdramas » kaum
mehr realisierbar erscheint und erst wieder aus einer neuen Vermählung
deutschen und italienischen Musizierens neu geboren werden muß.
Die Oper: « Man macht sich kaum eine Vorstellung, wie notwendig ich
zu dieser Form komme. » Aus dieser Notwendigkeit hat der Dichter
das unvergleichliche Gebilde der Ariadne gefunden, dieses Werkes, in
dem man die äußersten geistigen Möglichkeiten seiner Kunst erreicht
glaubt: die Oper hineingestellt in das klassisch-bürgerliche Lustspiel
und in ihr selber opera séria und opera buffa verbunden, doch so, daß
dies Zusammen, im Spiele selber als Laune eines hohen Herrn motiviert,



580 Hans Heinrich Schaeder

zum Ausdruck eines allgemeinsten geistigen und menschlichen Phänomens

wird, zum Ausdruck des seit Gestern die Dichtung Hofmannsthals
leitenden Themas von der Dialektik der Treue, die einmal
Selbstbehauptung als unbeirrbares Festhalten und Festbleiben ist, einmal
Selbstbehauptung als Fortschreiten, Überwinden, Verwandlung.

Die Bejahung der Tradition bedeutete für Hofmannsthal auch
Hinwendung zur Geschichte. Der sittliche Gehalt, der sich in seinem dramatischen

Schaffen als Menschlichkeit entfaltet, wächst zugleich in die
geschichtliche Welt hinein und individualisiert sich in ihr. Nacheinander

hat Hofmannsthal der Substanz seiner Dichtung den ganzen
Bestand historischer Erinnerung und Uberlieferung assimiliert, der den
nährenden Stoff unserer Bildung ausmacht. Italien und die italienische
Renaissance haben ihn zuerst angezogen; Venedig hat dreimal die
bedeutungsvolle Szenerie seiner Dichtung hergegeben, im Abenteurer,
in der Neuformung der Otway sehen Tragödie, am zauberhaftesten und
suggestivsten im ersten Akt der Cristina. Das Altertum hat Hofmannsthal

aufgesucht, um aus dem griechischen Mythos zu schöpfen und in
seiner Gestaltenwelt die menschlichen Grundideen der eigenen Dramatik

sinnenfällig werden zu lassen : die unfruchtbare Not des vom tätigen
Leben Abgeschnittenen in Elektra und Kreon, die geheiligte
Lebenssicherheit in Chrysothemis und lokaste, die Höhe des amorfati in Oedipus

und Orest. Man schneidet sich das Verständnis seiner Griechendramen

ab, wenn man in ihnen eine « Modernisierung des antiken
Dramas», den Versuch einer Erfassung des vorklassischen, archaischen
Griechentums und seiner Deutung, etwa im Gefolge der durch Burck-
hardt und Nietzsche in Gang gebrachten « Hysterisierung » der Griechen,
finden will. Die Anschauung des antiken Dramas wirkte sich unmittelbar
im Schaffen des Dichters aus, dem sie den unerschöpflichen Gehalt des

Mythos vermittelte, an dem alle Zeiten weiterdichten ; der antike Mythos
stand für ihn neben den ewigen Gehalten des Spiels vom Sterben des

reichen Mannes und des Calderonschen Welttheaters, die er so erneuerte
wie jenen.

Seit Goethes Tod ist Hofmannsthal der erste deutsche Dichter, der

vom Standort der abendländischen Bildungswelt den Orient als geistige
Einheit und als plastische Gestalt aufgefaßt hat. Schon das Byzanz in
Der Kaiser und die Hexe ist eine Welt, die mehr dem christlichen Orient
als dem abendländischen Westen zugeordnet ist. Zu wiederholten Malen
hat das einzigartige Ineinander von kräftiger Sinnlichkeit und
ehrwürdiger Geistigkeit in den Märchen von 1001 Nacht die Phantasie des



Das Werk Hugo von H o f m a n n st ha 1 s 581

Dichters befruchtet. Die Erzählung vom Kaufmannssohn und seinen
Dienern ist daraus geboren, ebenso die Szenerie der Sobeide und der
Frau ohne Schatten. Hofmannsthals Aufsatz über 1001 Nacht enthält
das Schönste und Wahrste, was über diesen Weltenspiegel
islamischorientalischen Lebens gesagt worden ist; und in seiner Deutung der
geistigen Einheit des Westöstlichen Diwans setzt er sich zu der größten
abendländischen Urkunde einer Begegnung mit dem Orient in das

Verhältnis reiner Verehrung und Hingabe.

*

Die Not der Kriegsjahre hat den Dichter dazu geführt, « tiefer in
Vergangen-Gegenwärtiges, das ist, in das eigentliche Leben der Nation
einzudringen. » Das untergehende alte Österreich hat in ihm den lautersten

Verkünder seiner geschichtlich-sittlichen Kräfte gefunden. Wie
Schutzhelfer hat er die großen Gestalten beschworen, den Prinzen
Eugen und Maria Theresia, Beethoven und Grillparzer und Stifter -
besonders Grillparzer, dessen Dichtung in ihrer wahrhaften Fülle des

Dramatischen und in ihrer Menschlichkeit er zu bewundern nicht
müde wurde, dessen politisches Vermächtnis an sein Volk er ans Licht
brachte, und an dessen Vergegenwärtigung er zu mehreren Malen seine

ganze Meisterschaft gesetzt hat.
Der Ausgang des Krieges und der Zusammenbruch finden ihn innerlichst

unerschüttert. Am Weihnachtstage 1918 schreibt er an Richard
Strauß : « Zu den Feiertagen gedenken wir herzlich Ihrer und der
Ihren. Möge uns das nächste Jahr allmählich Freundliches bringen, die
Umrisse einer neuen, wenn auch bescheidenen Existenz, die Möglichkeit

zu arbeiten und auf Menschen zu wirken. » Und wie großartig breitet
sich nun seine Arbeit aus, an wie vielen Punkten und mit welcher Energie
eines ganz seiner selbst sicheren Geistes setzt sein bildnerischer Wille
ein! Ein Wesenszug in der Geistesart, die nun sein Schaffen leitet, kann
nicht schöner zum Ausdruck kommen als in dem Zeugnis eines seiner
Jugendfreunde : « Er blieb unter allen den Dichtern, die ich je gekannt
habe, der einzige, der wirklich regen und fördernden Anteil am Arbeiten
eines andern nahm. » Nun gelingt ihm das vollkommene Lustspiel,
Der Schwierige. Die alte deutsche Spielbühne, in Jedermann bereits

neu beseelt, erfährt ihre Auferstehung im Salzburger Großen
Welttheater, mit dessen Hervortreten man vielleicht einmal eine Epoche in
der Geschichte des Theaters beginnen lassen wird. Ein neues Stück
bodenständig österreichischer Geistestradition, das aus dem Herzen des



582 Hans Heinrich Schaeder

österreichischen Wesens gespeist ist: die Poesie des Barock wird
aufgenommen und erfährt im Turm ihre Auferstehung als großes deutsches

Trauerspiel. Der griechische Mythos wird aufs neue beschworen, damit
in ihm die Idee der Gattentreue Form gewinne: in der Ägyptischen
Helena gelangt die mythologische Oper zur Reife. Die umfassende

geistesgeschichtliche Besinnung des Dichters kristallisiert sich in
Formen, die von der Poesie zur Historie die Brücken schlagen: die große
Entdeckung des « deutschen Jahrhunderts », des Jahrhunderts der
klassischen deutschen Prosa von 1750—1850, tritt im Deutschen Lesebuch

unvergeßlich in Erscheinung, die Stufen der Selbstbewußtwerdung
des deutschen Sprachgeistes werden in der herrlichen Anthologie Wert
und Ehre deutscher Sprache sinnenfällig, neue Produktionen, die der
geschichtlichen Besinnung und bildnerischen Tendenz des Dichters
gemäß sind, werden in den Neuen deutschen Beiträgen vereinigt. Und
als Krönung von allem die Münchener Rede von 1927, Das Schrifttum
als geistiger Raum der Nation : die polemische Kulturkritik und
Gegenwartskritik der Nietzsche-Epigonen abgelöst durch einen ganz neuen
und überzeugenden Typus positiver Gegenwartsauffassung, Deutung
ibrer anarchischen wie ihrer restaurierenden Tendenzen, aus einer
überlegenen und freien Haltung des Geistes, mit allem verbunden und
doch über allem frei, die immer vor uns aufstehen wird, « wenn wir
uns zu einem höheren Begriff unseres Selbst erheben. »

Blicken wir auf das alles hin, suchen wir es in seinem Gefüge zu
verstehen und in seiner unabsehbaren Fruchtbarkeit zu ermessen, so wiegt
sich gegen den Schmerz, der uns erfüllt und noch lange erfüllen wird,
der Stolz auf, daß in unserem Volk inmitten von Wirrnis und Trübung
ein so mächtiges geistiges Werk, eine so reine geistige Gestalt sich erhoben

und vollendet hat. Und mit dem Dank an ein Geschick, das uns
das Wirken dieses großen und unsterblichen Dichters gewährt hat,

verbindet sich das Bewußtsein der Aufgabe, seines Geistes würdig zu
werden. Sein Tod läßt uns aufs neue der Gleichnishaftigkeit alles

Vergänglichen inne werden — « was bleibet aber, stiften die Dichter. »


	Das Werk Hugo von Hofmannsthals

