Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 8

Artikel: Das Werk Hugo von Hofmannsthals
Autor: Schaeder, Hans Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

572

Das Werk Hugo von Hofmannsthals
von Hans Heinrich Schaeder

In dem unvergeBlichen SchluBbild, iiber das Josef Nadler, am Ende
seiner Literaturgeschichte, den Vorhang fallen lifit, steht Wien da,
seine jahrhundertalte Theater- und Lebenskultur zum BewuBtsein
gebracht im Werke Hugo von Hofmannsthals. Mit ithm spricht Wien
sein letztes Wort. « Dann stand die Stadt auf abgeraumter Biihne wieder
einsam wie am ersten |age.»

Ergriffen uns diese Worte schon, als wir sie zum erstenmal vernahmen -
wie untragbar schwer klingen sie jetzt, da mit dem Heimgang ihres
groflen Dichters die Stadt selber verstummt erscheint; so wie vor fiinf-
zehn Jahren mit Georg Trakls Tode Salzburg und im vorvergangenen
Jahre das deutsche Prag mit Rilkes Ausgang zu verstummen schienen.
Aber Hofmannsthals Tod reicht weit iiber seine Vaterstadt und seine
osterreichische Heimat hinaus. Er trifft uns alle, die an deutschem
Leben, deutschem Geiste, deutscher Sprache Anteil haben. Kein
hirterer Verlust hitte unser gegenwirtiges geistiges Leben treffen
kénnen als dieser.

Der Tod eines Menschen ist der ernsteste Mahnruf zur Besinnung,
den das Leben an die Uberlebenden richtet. Und der Tod des grofien
Menschen will nicht das fassungslose Hingriibeln iiber die Unermef}-
lichkeit des Verlustes, sondern die Besinnung auf das, was er war und
was wir sein sollen. Im ersten Schmerz will es uns erscheinen, als hitte
der Tod ein grofles, in voller Entfaltung begriffenes Werk, emne zu
unabsehbaren Zielen hin wirkende Titigkeit sinnlos abgebrochen. Aber
es ist eine innere Forderung des ordnenden Geistes und es gehort zur
Wiirde des Menschen, daf3 er in dem, was der Tod zu einem Ganzen im
dufleren Sinne zu enden scheint, die immanente Ganzheit, die Voll-
endung sucht und findet. Der Tod lehrt die tiefere Andacht vor dem,
was nun in eine geistigere Form des Daseins iibergeht und eben darum
umso gegenwirtiger und realer wird.

Ein grofler Dichter ist gestorben. Indem wir versuchen, die Anschau-
ung vom Ganzen seines Werkes in unserm Innern zu erwecken, werden
wir aufs neue der uniiberwindbaren Schwierigkeiten inne, die der Auf-
fassung kiinstlerischen Schaffens und dem Reden davon entgegenstehen.



Das Werk Hugo von Hofmannsthals 573

Ewig bleibt die Dichtung fiir sich, als eine in sich ruhende Welt, die
der Strom unseres Lebens beriithren, aber nicht mit sich fortfithren
kann. Wir werden hier nicht — wie wire dies moglich bei der wahr-
haften Unerschépflichkeit des Gegenstandes und in der Erschiitterung,
in die dieser Tod unser Leben versetzt? — die Welt der Hofmannsthal-
schen Dichtungen auszuschreiten und diese in ithrem inneren Verhiltnis
zueinander zu betrachten unternehmen. Aber wovon wir zu reden uns
vorsetzen, das ist der Beruf des Dichterischen in unserer Zeit, den
dieser Dichter in seiner ganzen Schwere und Wiirde getragen hat.
Wir empfinden die Gefdhrdungen, von denen unser geistiges Leben
umstellt ist. Aber wir wissen, daf} es nicht erlaubt ist, von Krisis und
Krisen zu reden und sie gleichmiitig oder schmerzlich zu konstatieren:
wir wissen, daf} uns nichts anderes obliegt, als die ewigen ordnenden
Krifte, die in unserer Welt wie in jeder lebendig sind, fest ins Auge zu
fassen. Und unter ihnen finden wir, heute wie immer, die ordnende
Kraft des Dichters. Er kann und muf} uns geben, was weder die Er-
fahrungswissenschaft in Forschung, Erérterung und Mitteilung, noch
die Philosophie in den begrifflichen Formeln ihrer Schulsprachen uns
zu geben vermag: die unausschépfbaren Symbole, die uns das Gemiit
erfiillen und besinftigen, die Symbole des Zusammenhangs von allem
mit allem. Die Einheit des Lebens, die ewigen und einfachen Verhilt-
nisse von Gott und Welt, von Welt und Ich, von Geselligkeit und Ein-
samkeit, sie sind es, mit denen es der Dichter zu tun hat und in deren
Cestaltung er uns mit dem Absoluten in Beziehung setzt. Aber wir
wissen auch, daf} die Wiirde des Dichterischen an dem Punkte beginnt,
wo der Dichter sein geistiges Vermogen der Idee seines Berufes unter-
zuordnen sich anschickt, wo er sich in den Organismus der bildenden
Krifte einbezieht, deren jede Zeit bedarf, und die auch unserer Zeit
wie jeder andern von den ewigen Michten mitgeteilt sind, sodaf} es
nur an uns liegt, unsere Auffassung fiir sie zu wecken. Die Funktion
des Dichters kann keine andere sein als eine eigentlich sittliche, zwar
gewi nicht als moralisierende Mahnung und Erbauung, aber als ein
Weltgefiihl, das von der Einsicht in die sittlichen Ordnungen und ihrer
entschiedenen Bejahung getragen ist.

Dies ist die Idee, die wir in Hofmannsthals ganzem dichterischem
Schaffen wirksam finden 'und zu der er sich selber in dem Teil seines
Werkes, der von der Poesie zur historischen Beschreibung und Kritik
die Verbindung herstellt, wieder und wieder bekannt hat — wie eben
dieser ganze Bereich seiner Produktion &i3aétc im hohen Sinne ist.



574 Hans Heinrich Schaeder

Mehrmals spricht er von der Aufgabe des rechten Schriftstellers,
nicht nur sich auszusprechen, sondern den adiquaten Zuhérer und
Leser mitzuschaffen: das hohe Verantwortungsgefiihl, das aus dieser
selbstgestellten Aufgabe entspringt, spricht aus der Prigung jedes
Satzes, den Hofmannsthal geschrieben hat, — selbst der raschen brief-
lichen Mitteilung, wie wir aus dem Briefwechsel mit Richard Strauf}
ermessen koénnen. Die formend bildende Kraft, die in seinem ganzen
Werke lebendig ist und aus thm in uns hiniiberwirken soll, suchen wir
im Blickfeld zu behalten — freilich in dem Bewuftsein, dafi es heute noch
Wolken des Mifiverstindnisses zu zerstreuen gilt, um das wahre Antlitz
der Hofmannsthalschen Dichtung zu enthiillen. Wir kénnen auch an
dieser Stelle nicht umhin, von diesem Mif3verstindnis zu sprechen und
seine Wurzel bloflzulegen. Dann betrachten wir das Wirken des Dich-
ters auf drei Linien: im Verhaltnis des Lyrischen und des Dramatischen,
in der Objektivierung seines Verhiltnisses zu Tradition und Geschichte,
in der Integrierung des Schaffens seiner letzten Jahre zu einem ein-
heitlichen und ganzheitlichen Bildungskosmos.

ES

Wihrend der Arbeit an der Ariadne schreibt Hofmannsthal einmal:
« Das eigentlich Poetische eines Dichterwerkes, der wirkliche Gehalt
wird zunichst niemals verstanden. Verstanden wird nur das, woran
nichts zu verstehen ist. Das Hohere, das Wesentliche bleibt unerkannt,
ausnahmslos. » Aber das Nichtverstehen wire zu ertragen, wenn es
sich nicht in ein Mifiverstehen umsetzte. Es ist nicht zu sagen, n wel-
chem Ausmafl und mit welcher Hartnackigkeit Hofmannsthals dichte-
risches Schaffen miflverstanden worden ist — und was jetzt allerorten
geschrieben wird, riihrt allzu oft nur altes Mifiverstindnis auf und
scheint es verewigen zu wollen. Er war ein Dichter, der die unendliche
Erlebens- und Leidensfihigkeit seiner Natur und seiner Generation
vom ersten Hervortreten an zu reiner Anschauung objektiviert und in
reinen Worten gestaltet hat, dem sich aus emnem naturgegebenen Be-
wufitsein von der Giiltigkeit der sittlichen Ordnung der Weg in eine
die Mannigfaltigkeit des Menschlichen erschopfende Gestaltenwelt auf-
tat — ein Weg, den er mit einer in unserer Zeit einzigen Energie der
Ausbildung seiner selbst gegangen ist. Einige wenige haben davon
gewuf3t und Zeugnis abgelegt, aber ihr Wort hat nicht ins Breite fruchten
kénnen. Man hat sich einen andern Hofmannsthal gedichtet, den es



Das Werk Hugo von Hofmannsthals 575

nie gegeben hat: den weltmiiden und weltfernen Astheten, den viel-
wissenden und mit dem Erbe aller Kulturen spielenden Artisten, den
bildungssatten Décadent, den Symbolisten und — sinnloseste Vokabel
der Literaturforschung — den Neuromantiker.

Wie hat es zu all dem kommen kénnen ? Wie hat dieser ganze schlechte
Mythos sich bilden kénnen und sich nicht angesichts der Wirklichkeit
wieder zerstreuen lassen ? Die Antwort kann nur in dem gesucht werden,
was wir von dem Hervortreten des Dichters und seines friihen Ruhmes
héren. Es ist ja so, daf} auch heute noch das allgemeinere Urteil iiber
thn durchaus von der vagen Kenntnis bestimmt wird, die man von den
beiden Dramen des achtzehn- und neunzehnjihrigen Dichters hat: vom
Tod des Tizian und von Der Tor und der Tod, dazu von einigen Gedich-
ten. Man hat sich an ihrer sinnlichen Schénheit berauscht, an der
Klangfiille und Biegsamkeit ihrer Verse, an der Erlesenheit ihrer Bilder,
an der Weite und Musikalitat des Gefiihls, das in 1thnen ist. Alles das
ist viel und es ist nichts. Es ist viel, wenn man die dichterische Idee,
den geistigen Gehalt aufzufassen unternimmt, wenn man die Dichtung
und ihren Dichter ernst und eindringlich zu sich reden lifit — es ist
nichts, wenn man sein Wort als bloflen Reiz aufnimmt, um ihn
schwirmend zu genieflen. Gewifl haben alle die jungen Menschen -
keinem von uns ist es anders gegangen — recht, wenn sie in diesen
Dichtungen ein thnen unmittelbar Verwandtes, den Spiegel ihrer Seele
und 1hrer Sehnsucht finden, wenn sie in dem jugendlichen Dichter ihren
Sprecher erkennen und lieben. Aber sie setzen sich rasch ins Unrecht,
wenn sie die Absicht des Dichters mit ihren eigenen gestaltlos unfrucht-
baren Trdumen in eins setzen, wenn sie ihn fiir ithresgleichen erachten
und nicht einsehen wollen, daf} er bei seinem Hervortreten schon die
Seelenlage derer innerlich iiberwunden hatte, «die zwanzig Jahre alt
sind und denen die ganze Welt ein Geflirre und ein Traum ist », — daf3
sie 1thn so zu sehen und von thm zu lernen haben. Hofmannsthal hat
nie eine Zeile geschrieben, aus der nicht der Wille zu bildender Ein-
wirkung auf den Leser spriche; schon seine frithesten Versuche sind
nichts als Auflerungen dieses Willens. Das haben die meisten unter
denen, die sich von seinen Versen die Seele bewegen lieflen, nicht ver-
standen oder nicht verstehen wollen. Und was schlimmer ist: sie haben
den fliichtigen und wenig ernsten Eindruck, den sie in jungen Jahren
von Hofmannsthals Dichtung erfahren hatten, in die spiteren Jahre
hiniibergenommen; sie haben den Dichter noch immer dort verharrend
geglaubt, wo 1thr Irrtum ihn vor Jahren gesucht hatte.



576 Hans Heinrich Schaeder

Die Erscheinung des jungen Hofmannsthal schildert Hermann Bahr:
« Er war von einer leichten, huldvoll zur Schau getragenen, bezaubern-
den Anmut, Freiheit und Wiirde des Geistes, die mir unvergeBlich
ist.» Keine andere ist die Haltung seiner friihesten Dichtung. Das
erste Werk des siebzehnjihrigen Dichters, Gestern, trigt virtuell in sich
den ganzen geistigen Gehalt, den das spitere Schaffen des Dichters aus-
gebreitet hat. Es geht um den Sinn dieses Wortes Gestern, in dem
zweierlei ritselhaft in eins gefiigt ist : das unwiederbringlich Vergangene
und das immer Fortwirkende. Andrea tritt uns entgegen als der leiden-
schaftliche Bejaher des Hier und Jetzt, dem in der unbedingten Hin-
gabe an das Heute das Gestern wesenlos und verhafit wird. Aus diesem
Lebensgefiihl weckt ihn die jihe Erkenntnis der Untreue seiner Gattin.
Er erkennt den Sinn und die Wiirde des Gestern in dem gleichen Augen-
blick, da ihm beides zerstort wird — wihrend er zugleich dessen inne
wird, daf} dieses zerstorte Gestern dennoch fortdauert und das Heute
und Morgen regiert, — er gewinnt, was in der Sprache des antiken Dramas
¢péynots heifft. Dem steht das Nicht-lernen-kénnen der ungetreuen
Gattin gegeniiber: fiir sie ist das schuldbeladene Gestern abgestreift
und fremd geworden, sie kann nicht anders als « ein jedes Gestern fiir
jedes Heut begraben ». Eine schlichte Lebenstatsache ist in die unmittel-
bare Anschauung eines sittlichen Grundverhiltnisses iibergefiihrt. Dem
Betrachter, der sich dies nicht gegenwirtig hilt, muf all die Pracht der
Renaissance-Szenerie, die unvergleichliche Vergegenwirtigung eines
oberitalienischen Sommertages, der Glanz des noch nicht zur Voll-
endung des Tizian durchgereiften, aber eben dadurch, dafl er die
Reife vorempfinden lifit, unvergleichlich reizvollen Verses zum nich-
tigen Spiel zerrinnen.

Die wahre und unsterbliche innere Kraft der ersten Dichtungen
Hofmannsthals liegt in dem, daB sie aus der Welt eines kaum dem
Knabenalter entwachsenen Jiinglings aufsteigen, dafl in ihnen all die
Verwirrung, all das Seelenchaos dieses Alters aufgenommen ist, in
dem die Seele noch nicht um Gestaltung, sondern um die blofle Orien-
tierung in der Welt, um einen festen Punkt im Wirbel der Dinge
ringt — wie Hofmannsthal es an sich selber wundervoll in dem Erin-
nerungsblatt fiir Raoul Richter dargetan hat —, daB} aber dieser Zustand
der Seele nicht leichthin in klingende Verse gesetzt, in vorhandene
Formen hinausgespiegelt, sondern ins Objektive gestaltet und so iiber-
wunden wird. Hofmannsthals dichterische Persénlichkeit, wie sie in
seinen frilhen Werken sichtbar wird, unterscheidet sich durchaus von



Das Werk Hugo von Hofmannsthals 577

den andern Jiinglingsgestalten in unserer Literatur, in denen die Seelen-
lage des Jiinglings sich selber absolut setzt: kein anderes Gesetz als das
des Reifens, des organischen Zunehmens durch die Lebensalter steht
seit seinen Anfingen iiber thm. Dies hat man nicht verstehen wollen.
Die Schénheit seiner Dichtung hat seinen Ruhm und zugleich seine
Verkennung im Gefolge gehabt: eine Generation verspielter Formkultur
hat sich der Form seiner Dichtung als eines blofen Reizes unter vielen
andern bemaichtigt und ihren Gehalt vergessen. Und diese Haltung ist
mit unheimlicher Schnelle zur festen Konvention geworden; sie hat
durch Jahrzehnte die gerechte und wiirdige Rezeption des Dichters
gehemmt. Wird ihn die Besinnung, die uns sein Hingang auferlegt,
endlich richtig verstehen lehren?

*

Unter der Bezeichnung « lyrische Dramen » steht der gréfite Teil von
Hofmannsthals Produktion in den neunziger Jahren. Aber auch die
Ariadne von 1910 und die Agyptische Helena von 1928 sind darunter
einbegriffen. Diese Bezeichnung ist dahin mifiverstanden worden, als
meinte sie eine Abweichung von der reineren dramatischen Form, etwas
wie eine Dekomposition des Dramatischen zugunsten des Lyrischen.
Der Dichter selber hat neuerdings die richtige Deutung angeben
miissen, indem er auf das franzésische Aquivalent verwies: «Die
Franzosen nennen eine Oper un drame lyrique, und vielleicht waren
sie darin instinktiv der Antike immer néher als wir; sie vergafien nie
ganz, dafl die antike Tragédie eine gesungene Tragédie war». Der
Bezug auf das Musikalische, auf die Erfiillung des dichterischen Gebildes
dadurch, daf} es ins musikalische Element aufgenommen wird, herrscht
von Anfang an in Hofmannsthals Dichtung. Hiermit bejaht der
Dichter die zwiefache Tradition, in der sein Schaffen steht, die der
Wiener Spielbiihne und die der Wiener Musik.

Aber dies ist nur die eine Seite eines zusammengesetzten Verhilt-
nisses. Was bewog den Dichter einer heute bereits kanonisch geworde-
nen Sammlung lyrischer Gedichte, deren jedes klassisch ist, bereits in
seinen Anfingen iiber die lyrische Form hinauszugehen und sich in
dramatischen Gestaltungen zu erproben? Die Antwort gibt sein tiefes
und schones Wort: «Was man in der dichterischen Darstellung das
Plastische nennt, hat seine Wurzel in der Gerechtigkeit.» Es ist der
Wille zum Plastischen, zur menschlich konturierten, ganzen und an
threm eigenen Ort in den Zusammenhang der Welt geordneten Gestalt,



578 Hans Heinrich Schaeder

zur Personalitit, der thn zum Drama gefiihrt hat. Diese Tendenz aber
ist Funktion eines sittlichen Entschlusses, des Willens zur Gerechtigkeit :
der seelische Gehalt, der sich im Lyrischen raumlos und unpersénlich
verstromt, wird distanziert, wird objektiviert, indem er sich auf das
Neben-, Mit- und Gegeneinander von Personen verteilt. In Ibsens
Bestimmung des Dichtens: « Gerichtstag halten iiber das eigene Ich »
kénnte man das Gesetz dieser Produktion ausgedriickt finden.

Es gibt einen Aufsatz des zwanzigjahrigen Dichters, der die Erkennt-
nis enthilt, daB3 die Hauptfiguren der Ibsenschen Dramen eine konti-
nuierliche Folge von Hinausspiegelungen «pathologischer » Ziige in
der Seele des Dichters sind. Da heifit es: « In Peer Gynt ist eine riih-
rende Szene, wo den alten Mann sein ganzes ungelebtes Leben, die
ungedachten Gedanken, die ungesprochenen Worte, die ungeweinten
Trinen, die versiumten Werke vorwurfsvoll und traurig umschweben. »
Dieser Satz ist ein Jahr nach Der Tor und der Tod geschrieben, also
nach der Dichtung, in der Hofmannsthal fast das gleiche Motiv ent-
faltet hat. Im Toren ist die Unzuladnglichkeit dessen gerichtet, der sein
Leben verloren hat, da er es eigensiichtig fiir sich selber zu behalten
suchte. Ein Schritt sittlicher Uberwindung ist in dem Gedicht gestaltet,
aber eben nicht als einsam bleibende lyrische Reflexion des Ich, sondern
in dem Menschen einer bestimmten Zeit, der in emnem Schicksal steht
und dessen Schicksal mit dem anderer Menschen verbunden ist. Der
Weg zum Drama: fiir Hofmannsthal bedeutete er den Weg des stin-
digen und organischen Weiterschreitens, der unendlichen produktiven
Selbstiiberwindung. Er hat einmal die Worte des sterbenden Pater
Cristoforo in Manzonis grolem Roman: Dite loro che perdonino
sempre, sempre! tutto! tutto! das Vermichtnis dieses Dichters an sein
Volk genannt und ihnen als das Vermichtnis, das den Deutschen ihr
grofiter Dichter hinterlassen hat, die Worte gegeniibergestellt: Wer
immer strebend sich bemiiht, den kénnen wir erlésen. Von Anfang an
1st sein eigenes Schaffen getreueste Verwaltung dieses Vermachtnisses.
In dem Gesprich zwischen Balzac und Hammer-Purgstall sieht der
erstere einen spiteren Zustand prophetisch voraus: « Um 1890 werden
die geistigen Erkrankungen der Dichter, ihre iibermiflig gesteigerte
Empfindsamkeit, die namenlose Bangigkeit threr herabgestimmten
Stunden, 1hre Disposition, der symbolischen Gewalt auch unscheinbarer
Dinge zu erliegen, ihre Unfahigkeit, sich mit dem existierenden Worte
beim Ausdruck ihrer Gefiihle zu beruhigen, das alles wird eine allgemeine
Krankheit unter den jungen Miannern und Frauen der oberen Stinde



Das Werk Hugo von Hofmannsthals 579

sein.» Hier hat Hofmannsthal den Seelenzustand bezeichnet, aus dem
er selber sich erhoben hat, der in seinem Werke aufgehoben und in
die giiltige Produktivitit eines erneuerten Geistes verwandelt ist.

*

Der Entschlu8 zum dramatischen Schaffen bedeutet Bejahung einer
groflen Tradition. Mag der Lyriker und der Erzihler sich seine eigene
Formenwelt aufbauen, so unterwirft sich der Dramatiker einer Jahrhun-
derte und Jahrtausende alten Konvention des Theaters, mit dem Willen,
sle zu erneuern und seiner eigenen kiinstlerischen Absicht dienstbar zu
machen. Schliefit er sich an diese Tradition nicht an, so lauft er Gefahr,
emer Modernitat zu verfallen, die keine Vergangenheit und keine
Zukunft und nur die scheinbarste Gegenwart hat. Die Geschichte des
europiischen Theaters ist von einer Ausdehnung und innern Ge-
schlossenheit wie die keiner andern dichterischen Form; sie ist es
darum, weil jede ihrer grofien Erscheinungen unsterblich ist und
jedem Zeitalter gegenwirtig. Das antike, das spanische, das elisabetha-
nische, das klassisch-franzésische Drama, aber auch die urwiichsig
deutsche Linie, die von den mittelalterlichen geistlichen Spielen iiber
das Barock- und das Jesuitentheater bis zur Wiener Vorstadtbiihne
fiihrt, das alles hat aufhoren, aber nicht untergehen kénnen. Wie es
in Goethe bewufit war, so ist es in Hofmannsthal bewufit geworden
und aus seiner Phantasie in neuen Gestalten an den Tag getreten. Das
Hofmannsthalsche Theater ist das Theater aller Welt und aller Ge-
schichte; es rechnet nicht mit dem unachtsamen Theaterbesucher von
gestern, heute und morgen, sondern mit der idealen Szene, auf der
alles Form gewordene Theater fort und fort lebendig bleibt.

Indem Hofmannsthal die Tradition des Theaters in sich aufnahm und
bewufit werden lieB, erdfinete sich ihm auch wesensnotwendig der Weg
zur Oper, — die freilich in unsern Tagen des « Musikdramas » kaum
mehr realisierbar erscheint und erst wieder aus einer neuen Vermihlung
deutschen und italienischen Musizierens neu geboren werden muB.
Die Oper: « Man macht sich kaum eine Vorstellung, wie notwendig ich
zu dieser Form komme.» Aus dieser Notwendigkeit hat der Dichter
das unvergleichliche Gebilde der Ariadne gefunden, dieses Werkes, in
dem man die duBersten geistigen Maglichkeiten seiner Kunst erreicht
glaubt: die Oper hineingestellt in das klassisch-biirgerliche Lustspiel
und in ihr selber opera seria und opera buffa verbunden, doch so, dafl
dies Zusammen, im Spiele selber als Laune eines hohen Herrn motiviert,



580 Hans Heinrich Schaeder

zum Ausdruck eines allgemeinsten geistigen und menschlichen Phino-
mens wird, zum Ausdruck des seit Gestern die Dichtung Hofmannsthals
leitenden Themas von der Dialektik der Treue, die einmal Selbst-
behauptung als unbeirrbares Festhalten und Festbleiben ist, einmal
Selbstbehauptung als Fortschreiten, Uberwinden, Verwandlung.

Die Bejahung der Tradition bedeutete fiir Hofmannsthal auch Hin-
wendung zur Geschichte. Der sittliche Gehalt, der sich in seinem drama-
tischen Schaffen als Menschlichkeit entfaltet, wichst zugleich in die
geschichtliche Welt hinein und individualisiert sich in ihr. Nachein-
ander hat Hofmannsthal der Substanz seiner Dichtung den ganzen
Bestand historischer Erinnerung und Uberlieferung assimiliert, der den
nihrenden Stoff unserer Bildung ausmacht. Italien und die italienische
Renaissance haben ihn zuerst angezogen; Venedig hat dreimal die
bedeutungsvolle Szenerie seiner Dichtung hergegeben, im Abenteurer,
in der Neuformung der Otway'schen Tragédie, am zauberhaftesten und
suggestivsten im ersten Akt der Cristina. Das Altertum hat Hofmanns-
thal aufgesucht, um aus dem griechischen Mythos zu schépfen und in
seiner Gestaltenwelt die menschlichen Grundideen der eigenen Drama-
tik sinnenfillig werden zu lassen : die unfruchtbare Not des vom titigen
Leben Abgeschnittenen in Elektra und Kreon, die geheiligte Lebens-
sicherheit in Chrysothemis und Iokaste, die Hohe des amor fati in Oedi-
pus und Orest. Man schneidet sich das Verstindnis seiner Griechen-
dramen ab, wenn man in ihnen eine « Modernisierung des antiken
Dramas», den Versuch einer Erfassung des vorklassischen, archaischen
Griechentums und seiner Deutung, etwa im Gefolge der durch Burck-
hardt und Nietzsche in Gang gebrachten «Hysterisierung» der Griechen,
finden will. Die Anschauung des antiken Dramas wirkte sich unmittelbar
im Schaffen des Dichters aus, dem sie den unerschopflichen Gehalt des
Mythos vermittelte, an dem alle Zeiten weiterdichten ; der antike Mythos
stand fiir 1thn neben den ewigen Gehalten des Spiels vom Sterben des
reichen Mannes und des Calderonschen Welttheaters, die er so erneuerte
wie jenen.

Seit Goethes Tod ist Hofmannsthal der erste deutsche Dichter, der
vom Standort der abendlindischen Bildungswelt den Orient als geistige
Einheit und als plastische Gestalt aufgefafit hat. Schon das Byzanz in
Der Kaiser und die Hexe ist eine Welt, die mehr dem christlichen Orient
als dem abendléndischen Westen zugeordnet ist. Zu wiederholten Malen
hat das einzigartige Ineinander von kriftiger Sinnlichkeit und ehr-
wiirdiger Geistigkeit in den Marchen von 1001 Nacht die Phantasie des



Das Werk Hugo von Hofmannsthals 581

Dichters befruchtet. Die Erzihlung vom Kaufmannssohn und seinen
Dienern ist daraus geboren, ebenso die Szenerie der Sobeide und der
Frau ohne Schatten. Hofmannsthals Aufsatz iiber 100 Nacht enthilt
das Schénste und Wahrste, was iiber diesen Weltenspiegel islamisch-
orientalischen Lebens gesagt worden ist; und in seiner Deutung der
geistigen Einheit des Westdstlichen Diwans setzt er sich zu der gréfiten
abendlindischen Urkunde einer Begegnung mit dem Orient in das Ver-
héltnis reiner Verehrung und Hingabe.

Die Not der Kriegsjahre hat den Dichter dazu gefiihrt, « tiefer in
Vergangen-Gegenwirtiges, das ist, in das eigentliche Leben der Nation
einzudringen. » Das untergehende alte Osterreich hat in thm den lauter-
sten Verkiinder seiner geschichtlich-sittlichen Krifte gefunden. Wie
Schutzhelfer hat er die grofien Gestalten beschworen, den Prinzen
Eugen und Maria Theresia, Beethoven und Grillparzer und Stifter -
besonders Grillparzer, dessen Dichtung in threr wahrhaften Fiille des
Dramatischen und in ihrer Menschlichkeit er zu bewundern nicht
miide wurde, dessen politisches Vermichtnis an sein Volk er ans Licht
brachte, und an dessen Vergegenwirtigung er zu mehreren Malen seine
ganze Meisterschaft gesetzt hat.

Der Ausgang des Krieges und der Zusammenbruch finden ihn inner-
lichst unerschiittert. Am Weihnachtstage 1918 schreibt er an Richard
StrauB: «Zu den Feiertagen gedenken wir herzlich Threr und der
Ihren. Mége uns das niichste Jahr allmahlich Freundliches bringen, die
Umrisse einer neuen, wenn auch bescheidenen Existenz, die Maglich-
keit zu arbeiten und auf Menschen zu wirken.» Und wie groflartig breitet
sich nun seine Arbeit aus, an wie vielen Punkten und mit welcher Energie
eines ganz seiner selbst sicheren Geistes setzt sein bildnerischer Wille
ein! Ein Wesenszug in der Geistesart, die nun sein Schaffen leitet, kann
nicht schéner zum Ausdruck kommen als in dem Zeugnis eines seiner
Jugendfreunde: « Er blieb unter allen den Dichtern, die ich je gekannt
habe, der einzige, der wirklich regen und férdernden Anteil am Arbeiten
eines andern nahm.» Nun gelingt ithm das vollkommene Lustspiel,
Der Schwierige. Die alte deutsche Spielbiihne, in Jedermann bereits
neu beseelt, erfihrt ithre Auferstehung im Salzburger Grofien Welt-
theater, mit dessen Hervortreten man vielleicht einmal eine Epoche in
der Geschichte des Theaters beginnen lassen wird. Ein neues Stiick
bodenstindig ésterreichischer Geistestradition, das aus dem Herzen des



582 Hans Heinrich Schaeder

osterreichischen Wesens gespeist ist: die Poesie des Barock wird auf-
genommen und erfihrt im Turm ihre Auferstehung als grofies deutsches
Trauerspiel. Der griechische Mythos wird aufs neue beschworen, damit
in 1thm die Idee der Gattentreue Form gewinne: in der Agyptischen
Helena gelangt die mythologische Oper zur Reife. Die umfassende
geistesgeschichtliche Besinnung des Dichters kristallisiert sich in For-
men, die von der Poesie zur Historie die Briicken schlagen: die grofle
Entdeckung des «deutschen Jahrhunderts», des Jahrhunderts der
klassischen deutschen Prosa von 1750—1850, tritt im Deutschen Lese-
buch unvergeBlich in Erscheinung, die Stufen der Selbstbewuf}twerdung
des deutschen Sprachgeistes werden in der herrlichen Anthologie Wert
und Ehre deutscher Sprache sinnenfillig, neue Produktionen, die der
geschichtlichen Besinnung und bildnerischen Tendenz des Dichters
gemif sind, werden in den Neuen deutschen Beitrdgen vereinigt. Und
als Krénung von allem die Miinchener Rede von 1927, Das Schrifttum
als geistiger Raum der Nation : die polemische Kulturkritik und Gegen-
wartskritik der Nietzsche-Epigonen abgelost durch einen ganz neuen
und iiberzeugenden Typus positiver Gegenwartsauffassung, Deutung
ihrer anarchischen wie ihrer restaurierenden Tendenzen, aus einer
iiberlegenen und freien Haltung des Geistes, mit allem verbunden und
doch iiber allem frei, die immer vor uns aufstehen wird, « wenn wir
uns zu einem hoheren Begriff unseres Selbst erheben. »

Blicken wir auf das alles hin, suchen wir es in seinem Gefiige zu ver-
stehen und in seiner unabsehbaren Fruchtbarkeit zu ermessen, so wiegt
sich gegen den Schmerz, der uns erfiillt und noch lange erfiillen wird,
der Stolz auf, daf} in unserem Volk inmitten von Wirrnis und Triibung
ein so michtiges geistiges Werk, eine so reine geistige Gestalt sich erho-
ben und vollendet hat. Und mit dem Dank an ein Geschick, das uns
das Wirken dieses grofien und unsterblichen Dichters gewidhrt hat,
verbindet sich das BewuBtsein der Aufgabe, seines Geistes wiirdig zu
werden. Sein Tod it uns aufs neue der Gleichnishaftigkeit alles Ver-
ginglichen inne werden — « was bleibet aber, stiften die Dichter. »



	Das Werk Hugo von Hofmannsthals

