
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 7

Artikel: Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft

Autor: Burckhardt, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


484

Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft1)

von Walther Burckhardt

Wer vor vierzig Jahren Deutschlands hohe Schulen besuchte, um die
Rechte zu studieren, hörte nicht viel von Rechtsphilosophie ; die
Rechtswissenschaft, hieß es, sei die Wissenschaft vom positiven Recht und sie

könne, als Wissenschaft, keinen anderen Gegenstand haben; denn die
Wissenschaft gebe sich nur mit Tatsachen ab und die Rechtswissenschaft

mit den Tatsachen des Rechts, d. h. eben mit dem tatsächlich
geltenden, dem positiven Recht. Alles andere entbehre des objektiven
Grundes und sei subjektive Spekulation; Rechtsphilosophie, meinte

man, sei ungefähr dasselbe wie Naturrecht, und Naturrecht war der
eigentliche Gottseibeiuns, vor dem jeder ernsthafte Vertreter der
Wissenschaft das Kreuz schlug. Auf die paar zurückgebliebenen
Naturrechtler, die glaubten, daß es ein unvergängliches, vernunftmäßiges
Recht gebe, über dem positiven Recht, sah man mit überlegenem Mitleid

herab. Und wie es in Deutschland stand, so stand es bei uns und
überall. Aber schon damals begann sich Widerspruch zu regen, von
einigen Einsichtigen, die in kritischer Betrachtung die Unzulänglichkeit
der positivistischen Auffassung erkannten, ohne die Fehler der
naturrechtlichen Lehre zu übersehen. In Deutschland war es vor allem
Rudolf Stammler, in der Schweiz Eugen Huber, jener theoretisch
zuerst in seiner Abhandlung «Über die Methode der geschichtlichen
Rechtstheorie» von 1888, dieser praktisch durch die seinen
gesetzgeberischen Arbeiten und Vorarbeiten zugrunde gelegte ideale
Auffassung. Sie haben ihre Leser und ihre Schüler darauf aufmerksam
gemacht, daß gerade die wissenschaftliche Behandlung eines gegebenen
Rechtsstoffes die Beantwortung von Fragen voraussetzt, die aus diesem

gegebenen Rechtsstoff nicht beantwortet werden können; Fragen
allgemeiner Art, die jeder Jurist sich stellen muß, der irgendein positives
Recht behandelt; die er beantwortet haben muß, wenn er es methodisch,

d. h. mit der Gewähr richtiger Ergebnisse behandeln will.
Darin unterscheiden sich ja eben Rechtswissenschaft und

Rechtsphilosophie: die Rechtswissenschaft beschäftigt sich mit den einzelnen

x) Nach einem vor der Zürcher Studentenschaft am 29. November 1928
gehaltenen Vortrag.



Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft 485

Rechten der verschiedenen Staaten in ihrer gegebenen Besonderheit,
die Rechtsphilosophie mit dem Recht überhaupt.

Die Rechtswissenschaft fragt sich bezüglich jedes bestehenden Rechts :

1. was es ist, d. h. was es vorschreibt; 2. wie es zu dem geworden ist,
was es jetzt ist; und 3. was es sein sollte, d. h. ob es das ist, was es sein

sollte, oder wie es abzuändern wäre.

Diese drei Fragen kann und muß sich jeder Jurist stellen, wenn er
seine Aufgabe zu Ende denken will. Und wenn er die Aufgabe methodisch

lösen will, wird er Rechtsdogmatik, Rechtsgeschichte und Rechtspolitik

treiben.

I. Die Unzulänglichkeit der Rechtswissenschaft.

Auf diese dreifache Aufgabe hat die Wissenschaft vielfach geglaubt
sich beschränken zu können ; ja, lange Zeit galt es als unwissenschaftlich,
über das Gegebene hinaus die rechtspolitische Frage aufzuwerfen, ob
das Recht würdig sei zu bestehen oder der Verbesserung bedürfe ; man
nahm das gegebene, d. h. geltende Recht als Tatsache hin und behauptete :

nur mit dieser Tatsache habe sich die Wissenschaft abzugeben und nur
aus ihr könne abgeleitet werden, was das Recht überhaupt sei und wie

es entstanden sei. Zu fragen, wie es beschaffen sein solle, sei schon
eine unwissenschaftliche Frage. Hierauf kommen wir noch später zu
sprechen. Was uns hier beschäftigt, ist die Frage, ob die Wissenschaft
sich auf die Betrachtung der besonderen Rechte, wie sie tatsächlich
gegeben sind, beschränken könne, und dieser These gegenüber behaupte
ich nun : man könne auch das einzelne Recht nicht in sicherer Methode,
nämlich dogmatisch, historisch oder kritisch-praktisch betrachten, ohne
die allgemeinen Fragen beantwortet zu haben:

1. was ist das Recht überhaupt
2. wie entsteht das Recht überhaupt?
3. wie soll das Recht beschaffen sein?

In welchem Sinn diese Fragen gestellt werden können und wie sie

zu beantworten sind, ist der eigentliche Gegenstand der Rechtsphilosophie

und soll hier nicht einläßlich erörtert werden; wir beschränken

uns hier darauf, nachzuweisen, daß man die besonderen Fragen nicht
sicher beantworten kann, ohne die allgemeinen beantwortet zu haben.

Betrachten wir zuerst die Rechtsdogmatik, die sich zur Aufgabe stellt,
ein geltendes Recht, wie es ist, systematisch darzustellen. Ich sage nun:
wer ein geltendes Recht, z. B. das schweizerische, darstellen will, muß



486 Walther Burckhardt

wissen, was das Recht überhaupt ist und in was es sich von anderen
Normen unterscheidet.

Er will ja nur das Recht darstellen und alles Recht; und um die

Frage beantworten zu können, was in diesem Lande rechtens sei, muß

er schon wissen, was Recht überhaupt ist. Ahnlich wie derjenige, welcher
die Flora eines Landes beschreiben will, wissen muß, was eine Pflanze

ist, und derjenige, der die Entstehung der Rassen untersuchen will,
wissen muß, was eine Rasse sei.

Gegen diese methodische Forderung wird nun zweierlei eingewendet :

Grundsätzlich wendet man ein: um zu bestimmen, was Recht
überhaupt sei, dürfe man nicht von einem vorgefaßten Begriff ausgehen,
sondern eben von den wirklichen Tatsachen, ähnlich wie der Botaniker
den Begriff der Pflanze nur nach dem allen wirklichen vegetabilischen
Lebewesen Gemeinsamen gewinnen könne; der Begriff des Rechts sei

nicht a priori, d. h. vor jeder Erfahrung, gegeben, sondern aus der
Erfahrung, a posteriori, zu gewinnen.

Nun kann gewiß nur durch Erfahrung ermittelt werden, was zu
gegebener Zeit in einem Land rechtens ist; aber um das im konkreten
Fall feststellen zu können, muß schon feststehen, was Recht überhaupt
ist; wer nicht weiß, was Recht ist, kann auch nicht ermitteln, welches

Recht in der Schweiz gilt, sowenig wie der Botaniker die Pflanzen der
Schweiz beschreiben kann, wenn er nicht weiß, was eine Pflanze ist.

Wie der Botaniker zu seinem allgemeinen Begriff der Pflanze kommt,
soll hier nicht untersucht werden; das würde in die Lehre von der
induktiven Methode und von der « natürlichen » Einteilung der
Naturvorgänge hinausführen. Es sei hier bloß bemerkt, daß die Einwendungen,

die man gegen die Anwendung der deduktiven Methode auf die

Erfahrungswissenschaft, wie die Botanik, erheben mag, den ethischen

Wissenschaften gegenüber, zu denen auch die Jurisprudenz gehört,
nicht berechtigt sind, weil hier nicht gefragt wird nach dem was ist,
sondern nach dem, was sein soll. Der Begriff des Rechts ist der Begriff
eines Postulats, nicht einer Tatsache; das Recht wäre ganz gleich zu
definieren, auch wenn es noch nie verwirklicht worden wäre; oder besser:

es ist in bestimmter Weise zu bestimmen, trotzdem es noch nie
vollständig verwirklicht worden ist. Eben deshalb muß der Begriff der
Erfahrung vorausgehen, nicht umgekehrt. Denn wenn der Begriff sich
nach der Erfahrung richten müßte, könnte man die begriffliche
Untersuchung erst abschließen, wenn die Erfahrung abgeschlossen wäre,

wenn keine neuen rechtlichen Tatsachen mehr zu erwarten wären,



Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft 487

d. h. am Ende der menschlichen Geschichte, und dann brauchten wir
ihn nicht mehr. Der Rechtsbegriff soll aber vielmehr die Rechtsbildung
(nach der logischen Seite hin) leiten; was er nur kann, weil er zum
voraus feststellbar ist.

Gegen unsere Forderung, daß der Rechtsgelehrte des allgemeinen
Rechtsbegriffes bedarf, um das besondere Recht methodisch
darzustellen, wendet man auch oft ein, jene vorgängige Untersuchung des

Rechtsbegriffes sei praktisch überflüssig, weil tatsächlich niemand darüber
im Zweifel sei, was Recht sei; was am besten daraus hervorgehe, daß

man lange Rechtswissenschaft getrieben hat, ohne sich über den Begriff
des Rechts im klaren zu sein, ja, ohne überhaupt die Frage gestellt zu
haben.

Daran ist richtig, daß viele den Begriff ganz richtig handhaben,
gefühlsmäßig, ohne darüber begriffliche Klarheit zu haben, gleich wie
viele gute Psychologen sind, ohne je Psychologie getrieben zu haben.
Allein damit ist unsere These keineswegs widerlegt: es ist ganz gleichgültig,

wie der einzelne, der Rechtswissenschaft treibt, den Begriff
erworben habe ; was wir behaupten ist nur, daß, wenn er spezielle
Rechtswissenschaft treibt, er den Begriff des Rechts schon anwendet, und daß,

wenn man mit Sicherheit Rechtswissenschaft treiben will, man auch

von einem bestimmten und einheitlichen Begriff des Rechts ausgehen
muß, der logisch dem des besonderen Rechts vorausgeht; wir behaupten,

daß es einen solchen einheitlichen und festen Begriff gibt; womit
schon gesagt ist, daß er nicht aus den besonderen Rechtsordnungen
abgeleitet sein kann.

Und daß diese Besinnung auf den Begriff des Rechtes auch praktisch
nicht ganz überflüssig ist, zeigen die Lehren solcher, die entgegen der
Tradition an Stelle des Gesetzesrechts das « lebende » Recht setzen
wollen ; oder von einem « werdenden », aber noch nicht gewordenen
Recht sprechen ; oder von einem « konventionellen » Recht im Gegensatz

zu dem eigentlichen Verfassungsrecht; und namentlich in den
Kontroversen über das Gewohnheitsrecht und das Völkerrecht. Was

gewohnheitsrechtlich oder unter Staaten gilt, kann doch offenbar erst
erörtert werden, wenn feststeht, daß Gewohnheitsrecht und Völkerrecht

möglich sind.
Namentlich aber ist die Klarstellung des Begriffes « Recht » notwendig,

um sich über die Eigenart und die Methode des Rechts klar zu
Werden. - Was ist es denn, das wir, gefühlsmäßig oder klar einsehend,
Recht nennen? Die Eigenart des Rechts zu kennen, ist wichtig, um die



488 Walther Burckhardt

richtige Methode des Rechts zu wählen. Ist es ein Gegenstand der
Naturwissenschaft? dann ist die naturwissenschaftliche Methode
anwendbar; ist es ein Gegenstand der Psychologie? dann ist die
psychologische Methode am Platze; ist es ein Gegenstand der Ethik, so ist
die ethische Methode und vielleicht, weil ein eigenartiges Gebiet der
Ethik, auch eine eigenartige ethische Methode geboten. Und wie viel
wird hier noch gesündigt : wie oft stellt man die Entstehung von Recht
oder Rechtsverhältnissen dar, als ob es eine Frage der Biologie oder der
Psychologie wäre; es wird z. B. die Verbindlichkeit eines Vertrages
aus einer Willenseinigung; die des Gesetzes aus dem Volkswillen
abgeleitet; als ob die Tatsache, daß etwas gewollt worden ist, die Verbindlichkeit

erklären könnte; wie oft führt man den Staat selbst auf ein
Zusammenwirken von « Kräften » zurück, in mindestens unklarer Analogie

zur Mechanik oder Biologie.

Wir haben unsere These von der Notwendigkeit der Rechtsphilosophie

in zweiter Linie auf die Rechtsgeschichte angewendet: Wenn die
Rechtswissenschaft die Entstehung des Rechts in der Geschichte, sei es

das erste Aufkommen in einer primitiven Gesellschaft, sei es die
nachträgliche Veränderung dieses Rechts, erklären will, muß sie wissen, wie
Recht überhaupt entstehen kann.

Auch hier sagt man, das sei eine Frage der Erfahrung.

Und mit ebensowenig Recht als vorhin. Das sei an zwei Beispielen
erläutert :

Eine ältere Lehre meinte, die Entstehung des Staates sei aus einem

Vertrag zu erklären, und wies auf solche tatsächlich abgeschlossenen
Verträge zwischen Volk und Herrscher oder zwischen den Volksgenossen
selbst hin. Allein die Tatsache, daß die Staaten mit solchen Verträgen
angefangen haben, auch wenn sie lückenlos nachgewiesen wäre, würde
doch zu der gesuchten Erklärung nicht genügen, wenn nicht eingesehen
werden könnte, wie ein Staat überhaupt durch einen Vertrag geschaffen,

d. h. hier: verbindlich gemacht werden kann. Denn wenn das nicht
der Fall ist, liegt eben nicht in jener Tatsache die Erklärung der
Entstehung der betreffenden Staaten, sondern in etwas anderem.

Oder man hat in neuerer Zeit versucht, das Aufkommen einer neuen
Institution durch die tatsächliche Übung, mit Berufung auf die «

normative Kraft des Tatsächlichen», zu erklären; und vielfach bestätigt
es sich ja, daß, was Rechtskraft erlangt hat in der Geschichte, vorher
längere Zeit geübt worden ist, wenn auch ohne Recht : der majordomus



Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft 489

der Merovinger ist vom Usurpator zum rechtmäßigen Herrscher
geworden, die gewaltsame Eroberung zu legitimem Eigentum. Die
Tatsache ist nicht zu leugnen; aber eine ganz andere Frage ist, ob in dieser
(oder einer anderen) Tatsache die Erklärung für die Verbindlichkeit des

neuen Rechts gefunden werden kann; ob Recht überhaupt so entstehen,
d. h. Verbindlichkeit erlangen kann. Das kann man rticht geschichtlich
nachweisen; man muß es vorerst in vernünftiger Erwägung eingesehen
haben.

In dritter Linie forderten wir rechtsphilosophische Abklärung der
allgemeinen Frage, wie das Recht überhaupt beschaffen sein soll, vor
jeder besonderen Rechtspolitik, d. h. vor der Beantwortung der besonderen

Frage, was in einem gegebenen Staate rechtens sein solle. Diese
letztere Frage wird ja in jedem Staate fortwährend erörtert und sie muß
auch erörtert werden : ist unser Recht, wie es sein sollte und, wenn nicht,
wie sollte es sein Die Rechtswissenschaft hat sich lange vornehm davon
abgewendet und erklärt: das sei eine politische Frage; sie halte sich an
das einmal geltende Recht. Das ist zwar ein bequemer Standpunkt, aber

kein folgerichtiger. Denn jemand muß sich die Frage doch stellen;
wenn die Wissenschaft schweigt, muß die Praxis sich ohne die Wissenschaft

behelfen und die Wissenschaft muß sich dann auch unfähig
erklären, bei einem Zivilgesetzbuch oder einem Steuergesetz nützlich
mitzuarbeiten. Will sie das aber, will sie mitberaten darüber, was in
concreto das Richtige, Gerechte sei, so muß sie offenbar auch einen

allgemeinen Maßstab haben zur Beurteilung dieser Frage. Man kann

unmöglich erklären, was im einzelnen Fall gut und recht ist, wenn man
nicht für diese Entscheidung einen allgemeingültigen Maßstab hat;
sowenig, wie man entscheiden kann, ob eine astronomische Behauptung
wahr ist, wenn es keinen allgemeingültigen Begriff der Wahrheit gibt;
sowenig, wie man über die Schönheit eines Baues etwas aussagen kann,

wenn die Schönheit nicht allgemeine Gültigkeit beanspruchen kann.
Wer eine Aussage als wahr oder unwahr, eine Vorschrift als gerecht
oder ungerecht, ein Werk als schön oder häßlich bezeichnet, beruft sich
schon damit auf einen solchen allgemeingültigen Begriff; sonst hätte
sein Urteil keinen Sinn ; es wäre darüber kein Urteil möglich, die Aussage

würde sonst heißen: ich behaupte, daß jene Aussage, jene
Vorschrift, jenes Werk eine Eigenschaft haben, die sich gar nicht erfassen

läßt; daß sie einer Forderung entsprechen (oder nicht entsprechen),
die ich in subjektiver Willkür und in einem nur mir bekannten Sinn
erhebe. M. a. W. einer Forderung, die selbst nicht berechtigt ist und



490 Walther Burckhardt

die zu erheben es keinen vernünftigen Sinn hat ; die nur zu einem leeren
Wortgefecht führen kann.

II. Die Aufgabe der Rechtsphilosophie.

1. Die Rechtsphilosophie soll finden was für jedes besondere Recht gilt,
das Allgemeingültige; allgemein, für jedes besondere Recht gültig und richtig
fann aber nur sein, was mit dem Begriffe des Rechts schon gegeben, gefordert
ist : denn nur das ist sicher jedem besonderen Recht eigen ; das ist aber
auch sicher jedem besonderen Recht eigen, denn sonst wäre dieses
Besondere nicht Recht. Vom Dreieck kann nur ausgesagt werden, was von
jedem Dreieck gilt; was aber vom abstrakten Dreieck gesagt werden
kann, gilt auch für jede Art Dreieck.

Alles das, aber nur das.

Eine solche allgemeingültige, mit dem Begriff des Rechts selbst
gegebene Forderung ist z. B. die einer grundsätzlichen Ordnung, die unter
gleichen Voraussetzungen jeden gleich behandelt; womit gegeben ist,
daß der Staat, der diese Ordnung zu verwirklichen hat, sich ebenfalls
überall an Grundsätze halten soll, und auf keinem Gebiet eine « freie »

Tätigkeit entfalten darf. Da ferner das Recht eine Zwangsordnung ist,
muß hinter jedem Recht ein Zwangsapparat stehen, eben der Staat,
und gilt nur das unter solcher Sanktion stehende Recht. Oder : wenn die
Strafe ein allgemeiner Rechtsbegriff ist, wie anzunehmen, so muß sie

auch überall denselben Grundcharakter haben; sie kann nicht hier
diesem, dort jenem Zwecke dienstbar gemacht werden. Das sind nur
Beispiele.

Aber man muß sich wohl überlegen, was wirklich allgemeine Gültigkeit

beanspruchen kann, und muß sich hüten, Forderungen aufzustellen,

die nur im besonderen, im positiven Recht begründet sein können.

Z.B. die Forderung, daß das Volk die höchste Entscheidungsgewalt habe ;

das ist u. U. richtig, ist rechtens oder sollte rechtens sein; aber nicht
allgemein; es ist keine notwendige Forderung jedes Rechts. Oder die

Frage, welche Verträge gültig seien, bzw. zu sein verdienen, läßt sich nicht
aus allgemeinen Begriffen oder Sätzen, sondern nur aus den besonderen
Vorschriften einer Rechtsordnung ableiten oder mit Rücksicht auf die
konkreten Umstände einer Gesellschaft postulieren. Noch viel unrichtiger
ist es, gar zu verlangen, daß alle Abreden verpflichten sollen, mit dem

Satz: pacta sunt servanda. Ebenso aussichtslos ist der Versuch,
allgemeingültig zu ermitteln, welche Formfehler eines Staatsaktes (z. B.
einer Volkswahl) die Ungültigkeit zur Folge haben (müssen); oder ob



Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft 491

eine Behörde die ihr übertragene Befugnis einer untern delegieren könne
(potestas delegata delegari non potest). Das sind alles Fragen des
einzelnen Rechts; sie aus allgemeinen Grundsätzen, aus «wissenschaftlichen»

Begriffen beantworten zu wollen, ist unmöglich und führt zu
reiner Scholastik. Man sagt dann etwa, daß die « wesentlichen » Formfehler

die Ungiltigkeit zur Folge haben (und versteht stillschweigend
unter wesentlichen eben diejenigen Fehler, welche diese Folge haben);
oder man unterschiebt, daß jede Abrede ein Vertrag sei und erhält
dann das sichere Ergebnis, daß alle Abreden zu halten sind (weil
Verträge natürlich zu halten sind); oder man beruft sich darauf, daß eine
Behörde die verfassungsmäßige Zuständigkeitsordnung (durch
Weiterdelegieren) nicht ändern darf, und setzt voraus, die Weiterdelegierung
wäre, was eben zu beweisen war, verfassungswidrig.

2. Die allgemeingültigen Sätze sind nur formal, nicht materiell (keine
Rechtssätze).

D. h. sie geben nur gewisse Richtlinien, nach denen konkrete Fragen
entschieden werden können; sie entscheiden diese Fragen nicht selbst.

Auch das soll an einigen Beispielen erläutert werden:
Das Recht, sagten wir z. B., muß in grundsätzlichen Geboten (oder

Verboten) bestehen; das ist richtig; aber welches diese Gebote (oder
Verbote) seien, sagt der Satz nicht. - Die Rechtssätze müssen unter
Zwangssanktion gestellt werden (ev. Strafe); aber wie sie erzwungen
werden sollen, durch welche Strafen, sagt die Forderung nicht. -
Dem Recht muß ein Zwangsapparat zur Seite stehen; aber wie dieser

Apparat aussehen soll, sagt jener Satz wiederum nicht. Weil das alles

nicht allgemeingültig gesagt werden kann.

Die Rechtsphilosophie gibt, wie gesagt, keine fertigen Antworten;
sie weist nur hin auf die zu stellenden Fragen.

Aber schon damit gibt sie Richtlinien zur Beantwortung ; Richtlinien,
die nicht unnütz sind zur richtigen Lösung der konkreten Aufgaben.
Und zwar Richtlinien zweierlei Art:

a) in logischer Beziehung.

Jede Rechtsordnung muß, wenn sie nicht widerspruchsvoll sein will,
auf gewissen Unterscheidungen aufgebaut, nach einem bestimmten
Schema gearbeitet sein. Die Grundlinien dieser Einteilung gibt der
Rechtsbegriff selbst, und deshalb (nur deshalb) gibt es auch eine

(oberste) Systematik, die jeder Rechtsordnung gemeinsam ist. Es hat
nicht jede Rechtsordnung ihr eigenes System, sonst wären die
Rechtsordnungen untereinander nicht vergleichbar.



492 Walther Burckhardt

Die richtige Gliederung des Stoffes ist aber hier, wie anderwärts,
z. B. in der Mathematik oder in der Logik, durch die richtige Erfassung

des Gegenstandes gegeben; sie ist eine unentbehrliche Voraussetzung

der vollständigen und widerspruchslosen Lösung der Aufgabe :

der Darstellung wie der Schaffung einer Rechtsordnung. Wenn der
Darsteller oder der Gesetzgeber sichergehen will, muß er jene
Gliederung vor Augen haben.

b) in praktischer Beziehung.

Alles Recht muß folgerichtig aufgebaut sein ; widersprechende Rechtssätze

können nicht zugleich angewendet werden ; fehlendes kann gar nicht
angewendet werden. Aber wichtiger noch als die Folgerichtigkeit, die
logische Geschlossenheit, ist der Inhalt des Rechts. - Was nützt die

logische Anordnung, wenn das so schöngeordnete Recht ungerecht,
fehlerhaft ist?

Nun haben wir schon gesehen, daß man im einzelnen nicht entscheiden

kann, was gerecht und vernünftig ist, wenn nicht vorher und
allgemeingültig feststeht, was gerecht zu heißen hat. Jetzt fragen wir:
läßt sich darüber etwas allgemeingültiges, etwas objektiv-richtiges sagen?

Wir können es hier nicht einläßlich erörtern ; aber eines muß bemerkt
werden : auch hier kann nur eine allgemeine Richtlinie, eine formale
Bestimmung gegeben werden, nicht eine fertige Antwort. Welche
Rechtsordnung oder welche einzelnen Rechtsvorschriften gerecht seien, kann
nicht ein für allemal ausgemacht und in einem Codex fertiger
Bestimmungen niedergelegt werden, wie das Naturrecht meinte, denn unter
verschiedenen Voraussetzungen ist auch verschiedenes gerecht. Was

gerecht ist, diese Frage ist immer neu zu stellen und zu beantworten,
für jedes Volk und jede Zeit. Die Frage muß konkret gestellt werden.
Aber wenn sie so gestellt wird, ist nicht jede Antwort gleich richtig;
wieviel Zins das Kapital abwerfe, kann nur ausgerechnet werden, wenn
man Kapital, Zinsfuß und Zeit kennt; wenn man diese Angaben aber
hat, ist nur eine Antwort richtig.

Aber auch in dieser Beschränkung begegnet die Forderung richtiger
Gesetzgebung, richtigen Rechts, häufig Zweifeln und Widerspruch.
Immer wieder hört man den Einwand : das sei eine Sache der Bewertung,
und Werturteile seien subjektiv und unbeweisbar; darüber lasse sich
nichts objektives aussagen, nichts sicheres ausmachen.

Allein dieser Einwand vermengt richtiges und unrichtiges: Richtig
ist, daß nicht bewiesen werden kann, was gerecht ist und was nicht.



Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft 493

Was heißt nämlich beweisen? Das heißt einen Satz aus sicheren
Prämissen ableiten. Man kann z. B. beweisen, daß, wenn die Kinder ihre
bedürftigen Eltern zu unterstützen haben, und A der Sohn des bedürftigen

B ist, A den B zu unterstützen hat. Der Schluß folgt sicher und
notwendig aus den Prämissen. Aber daß der Gesetzgeber die Kinder
verhalten solle, ihre Eltern zu unterstützen, das kann nicht in dieser
Weise bewiesen werden.

Unrichtig ist aber, daß nur das objektiv richtig sei, was in dieser
Weise bewiesen werden kann. Das ist offenbar eine ganz andere Frage:
ob etwas richtig sei und ob die Richtigkeit bewiesen werden könne.
Der Jurist weiß das ganz gut; daß ich keine Million besitze ist richtig,
obschon ich es nicht beweisen kann; es wäre daher auch unrichtig,
mich unter diesem Verdacht für eine Million zu besteuern. Und offenbar

kann auch nicht alles bewiesen werden. Die Prämissen der
Prämissen usw. können nicht immer wieder von höheren abgeleitet werden.

Ja! wenn alles bewiesen werden müßte, könnte man nichts
beweisen. Wenn der Maßstab des Gerechten, den wir in uns tragen,
wirklich der Maßstab sein soll, darf er nicht wieder an etwas anderem

gemessen werden; sonst wäre er nicht der Maßstab, sondern das

Gemessene. Man darf also von dem, der behauptet, einen solchen

(letzten) Maßstab zu haben, nicht verlangen, daß er seine Richtigkeit
beweise, d. h. daß er ihn wieder an etwas anderem messen lasse.

Ich behaupte nun, solche Urteile, wie sie der Gesetzgeber in seinen
Rechtssätzen zu fällen hat, seien zwar nicht beweisbar, aber sie seien

desungeachtet keineswegs subjektiv.
Wenn man sie so nennt, verwechselt man zweierlei: die Frage, wie

tatsächlich geurteilt wird, und die Frage, wie geurteilt werden soll.
Über solche Fragen der Gerechtigkeit, die der Gesetzgeber und

manchmal an seiner Stelle der Richter zu beantworten hat, werden
häufig verschiedene widersprechende Urteile gefällt; z. B. über die
Entziehung der elterlichen Gewalt, die Ehescheidung, die Todesstrafe,
das Verbot gewerbsmäßigen Spielens, die Monopolisierung des Getreides,

das Verbot des Alkohols; Urteile also, die nicht alle zugleich richtig

sein können. - Aber eine andere Frage ist wiederum, ob diese

Urteile deswegen alle gleich richtig sind. Aus der Tatsache, daß die
urteilenden Subjekte verschieden urteilen, ergibt sich, daß viele
subjektive, nach den Subjekten verschiedene Urteile gefällt werden; das

Subjekt beeinflußt offenbar sehr das Urteil, das es tatsächlich fällt.
Aber eine ganz andere Frage ist, ob diese Urteile inhaltlich gleichwertig



494 Walther Burckhardt

seien, ob es überhaupt hier der Sache nach etwas Richtiges und Unrichtiges

nicht geben könne. Die Tatsache, daß willkürlich, unrichtig
geurteilt wird, beweist offenbar nicht, daß man nicht richtig urteilen
könne; indem man gewisse Urteile als subjektive bezeichnet, setzt man
sie vielmehr in Gegensatz zu dem denkbaren objektiven Urteil. Aus
jener Tatsache ergibt sich nur, daß es offenbar nicht so leicht ist,
richtig zu urteilen. Gibt es aber keine richtigen Urteile, so sind alle
Urteile gleich richtig und gleich unrichtig; es hat also gar keinen Sinn,
nach der Richtigkeit oder Unrichtigkeit solcher Urteile zu fragen ; oder
mit andern Worten: man kann über diesen Gegenstand überhaupt kein
Urteil abgeben.

Aber, wenn das Befinden über das, was gerecht oder ungerecht ist,
rein subjektiv ist, in diesem Sinne, d. h. objektiv nicht möglich,
wirklicher Beurteilung also nicht zugänglich, so gibt es auch kein richtiges
oder unrichtiges Urteil; alle Urteile sind gleichwertig; wie etwa das

Urteil über die « Güte » einer Speise. Dann ist die Sache wertindifferent
und der Einsichtige enthält sich jedes Werturteils, das doch nur ein
subjektives Empfinden, nicht eine objektive Wahrheit ausdrücken kann.

Die Sache, über die hier geurteilt werden soll, sind aber die Gesetze ;
es ist also nach jener Ansicht gleichgültig, in bezug auf die Bewertung,
welche Gesetze das Parlament erläßt, weil gar keine Bewertung im
Sinne eines wirklichen, objektiven Urteils möglich ist, sondern nur der
Schein davon, eine nur den Naiven täuschende Illusion. Dann ist es

auch gleichgültig, ob der Gesetzgeber überhaupt solche wertlose
Gesetze erläßt, und seine ganze Tätigkeit ist in derTat sinnlos, da sie ebensogut

unterbleiben könnte. Er hat keinen Grund, zu handeln, noch so
oder anders zu handeln. Sein Gehaben ist dann bloß eine Tatsache,
die psychologisch für den Beobachter ganz interessant sein mag (die
« gerechten » wie die « ungerechten » Gesetze), an die man aber keine

Forderungen stellt und die auch der Gesetzgeber selbst nicht begründen

kann; er handelt nicht mehr als vernünftiges Wesen, sondern als

getriebenes Triebwerk.
Mancher Soziologe, ja mancher Rechtsphilosoph hat in der Tat das

Recht und Gesetz bloß als das zufällige Ergebnis des Spieles zufälliger
Kräfte ansehen wollen; als eine vielleicht naturnotwendige aber
vernunftzufällige Tatsache, einen «Vorgang », eine « Erscheinung ».

Allein, wenn man diese Lehre folgerichtig durchdenken will, muß

man auch dem sog. Gesetz, dem Recht, jede Verbindlichkeit absprechen,
und ihm bloß den Charakter eines psychologischen Vorganges lassen,



Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft 495

der auf die Menschen wirkt (wie der Ruf des Meisters auf den Hund
oder die Peitsche auf das Pferd), oder auch nicht wirkt, aber für die
Menschen nicht verbindlich ist, d. h. befolgt werden soll. Man nimmt
dann dem Recht das Charakteristische seines Wesens: die Verbindlichkeit

; und man nimmt damit auch der Rechtswissenschaft ihre Eigenart.
Die rechtlichen Tatsachen sind dann bloß noch Vorgänge der Natur,
der Biologie, der Psychologie, und die Rechtswissenschaft selbst ist nur
noch ein Zweig jener Wissenschaften, wenn überhaupt noch besonderer

Betrachtung wert.
Dazu führt notwendig die Behauptung, daß es keine objektive

Richtigkeit gebe in bezug auf das was rechtens sein soll, was der Gesetzgeber

zur Geltung zu erheben hat.
Diese Negation ist mit der Annahme des Rechts als einer ethischen

Ordnung unvereinbar und ebenso mit der Eigenart der Wissenschaft

vom Recht. Die Werturteile, die der Gesetzgeber aufstellt, sind richtig
oder unrichtig, obschon das Richtige nicht offenbar wie ein mathematisches

Axiom ist, noch zwingend bewiesen werden kann und deshalb
viele falsche Urteile abgegeben werden. Die einen dieser Urteile sind

richtig, die anderen falsch. Ein Urteil, d. h. eine Vergleichung des

besonderen mit einem allgemeingültigen ist möglich.
Diese positive Behauptung allerdings können wir hier nicht beweisen ;

das wäre ein Stück Erkenntnistheorie, nämlich die kantische Frage:
wie sind synthetische Urteile a priori möglich? Urteile nämlich, die

etwas neues aussagen (nicht bloß etwas Bekanntes analysieren) und doch
nicht durch die Erfahrung gegeben werden (sondern Postulate
aufstellen). M. E. sind solche Urteile möglich; wir fällen fortwährend
Werturteile: ethische und ästhetische, neben empirischen, der Erfahrung
entnommenen Erkenntnissen, wie sie die Beobachtung der Dinge in und
außer uns liefert.

Hier wäre allerdings die weitere Frage interessant, wie denn in
concreto ein solches Urteil mit einiger Sicherheit zu finden ist; m. a. W.
in welcher Art und Weise die Diskussion darüber zu führen ist, was
gerecht sei (ob ein konkretes Gesetz gerecht sei). Interessant wäre die

Frage, weil hier das analytische Verfahren der Schlußfolgerung aus
feststehenden Prämissen, die logische Beweisführung, wie oben
ausgeführt, nicht anwendbar ist. Denn man kann nicht beweisen, daß etwas

gut, schön oder gerecht ist. Wie kann man sich denn darüber Klarheit
verschaffen, namentlich wenn verschiedene Meinungen vorgetragen
werden? Weder die analytische, noch die mathematische Methode ist



496 Walther Burckhardt

hier anwendbar. Welche aber anwendbar ist, soll hier ebenfalls nicht
mehr untersucht werden.

Das Gesagte genügt, um zu zeigen, was ich zeigen wollte: daß man
die besonderen Aufgaben der Rechtswissenschaft und der Rechtspolitik

nicht lösen kann, ohne sich über die allgemeinen Fragen, die
ihnen zugrunde liegen, Rechenschaft zu geben; und daß man sich über
diese allgemeinen Fragen des Rechts nicht Rechenschaft geben kann,
ohne dem Recht überhaupt seine feste Stelle im System der gesamten
menschlichen Erkenntnis angewiesen zu haben ; denn nur so erfaßt man
die Eigenart der Aufgabe und ihre eigenartige Methode.

Man kann das Einzelne nur als Teil des Ganzen richtig erkennen;

nur im Rahmen des Ganzen zeigt sich die Eigenart des Teiles. Man kann
auch die Einzelwissenschaft nur im Hinblick auf das Ganze betreiben.
Denn alle Wissenschaft ist eine Einheit.


	Rechtsphilosophie und Rechtswissenschaft

