
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 5

Rubrik: Anmerkungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


321

Anmerkungen

von Max Rychner

FRANKREICH ENTDECKT ORTEGA

Soweit es die Politik betrifft, hat die europäische Verständigung
noch ihre problematische Seite. Abgesehen von der Verständigung
hapert es da schon beim Verstehen, am Willen und der Fähigkeit, die
seelische Artung, Form, Reaktionsweise eines andern Volkes in ihrem
Wesen zu erfassen. Der Geist wäre vielleicht noch williger, als er
erscheint, aber er muß sich in Eiertänzen behaupten zwischen idealistischen

nationalen Leidenschaften und den nationalen Interessen, die
auch den Hitzegrad der Leidenschaften erreichten; und er muß sich
dem Gebot der Sachen fügen. Die Sachen (Erdöl, Kohle, Erz, Export
usw.) sind streng herrschende Götzen, und die Sachverständigen sind

Halbgötter, welche die Geheimnisse der Götzen ergründen und gegen
die Menschen ausspielen.

Auf einer andern Ebene, wo weniger die Dinge, sondern das Maß aller
Dinge, der Mensch, Gegenstand der Erkenntnisse ist, in der
Philosophie und Literatur der großen europäischen Kulturländer erwachte
schon vor dem Krieg und von ihm nur kurz unterbrochen eine
leidenschaftliche Neugier zur Bestimmung dessen, was uns eint und trennt,
was europäisch ist an unseren Denk-, Fühl-, Anschauungsformen,
und was national. Die besten Köpfe der heutigen Zeit denken einander

entgegen, nicht voneinander weg; auch wo keine Übereinstimmung
möglich ist, besteht eine Gemeinschaft im Lebensgefühl, in der

Krisenstimmung, in den Voraussetzungen, von denen aus man in die geistige
Welt vorstößt. Zeitschriften wie das Criterion in England, Commerce

in Frankreich, die Revista de Occidente in Spanien, die Neue Rundschau

und Europäische Revue in Deutschland sind Treffpunkte, wo sich
eine europäische Elite zusammenfindet. Jede dieser literarisch-philosophischen

Revuen bringt eine Ordnung geistiger Sympathien zum
Ausdruck; sie entdeckt mit ebenso großer Lust fremde Autoren und
vermittelt sie der Intelligenz des eigenen Landes, wie sie diese in ihren
reinsten und bedeutsamsten Äußerungen repräsentieren will. Jede ist
bestrebt, aus der Summe der heutigen Denkformen die fruchtbarsten



322 Anmerkungen

herauszuheben und denen nahezubringen, die am Kulturniveau ihrer
Zeit mitverantwortlich sind. Die Ansprüche eines gebildeten Publikums
werden mitschöpferisch, so wie das Ideal, das sich die Frau vom Manne
macht, das Wesen desselben mitbestimmt. José Ortega y Gasset hat

m seiner Revista de Occidente das geistige Spanien und Südamerika mit
wichtigen modernen Tendenzen Deutschlands, Frankreichs, Englands
vertraut gemacht; er hat Spengler, Keyserling, Scheler, Driesch eingeführt,

zu Worte kommen lassen, kommentiert; in ähnlicher Weise
versammelt T. S. Eliot im Criterion einen internationalen Mitarbeiterstab,

um die Vertreter verschiedener Kulturen über gemeinsame
Fragen der Zeit dialogisieren zu lassen; über Humanismus, Wesen
und Sendung der Vernunft, die geistige Seite des Fascismus oder des

französischen « integralen Nationalismus » von Maurras, Daudet usw.
Und dieselben Fragen ziehen in Deutschland die intellektuellen Energien

auf sich. Ein solcher Zeitschriftentypus führt in zeitgemäßer
Anpassung die Rolle fort, die im 18. Jahrhundert etwa der Salon
gespielt hat: die Vorstellung und Einführung von Trägern der für unsere
Zeit bedeutungsvollen, fördernden, charakteristischen Denk- und Fühl-
weisen.

Die Vertrautheit, mit der Kritiker und Philosophen von Rang mit
den Gedanken und Kunstformen aller Zonen heute leben, hat etwas

von der Weltbürgerlichkeit versunkener Epochen. Valéry Larbauds
Wünschelrute senkt sich über den englischen und spanischen
Goldadern, die er Frankreich erschließen hilft; Ernst Robert Curtius
verdankt der deutschlesende Kulturkreis die erste und vom Tiefsten her
vermittelte Bekanntschaft mit Proust, Valéry, Ortega, Joyce, T. S. Eliot;
Benedetto Croce hat sich die geistigen Substanzen aller Zeiten und
Länder des Kontinents anverwandelt; Ortega, einer der sensitivsten
und wachsten Geister, hat sich an seinem Triangulationspunkt Madrid
so eingerichtet, daß ihm nichts entgeht, was von dort aus gegen London,
Paris, Deutschland sich anvisieren läßt. Sein Buch Die Aufgabe unserer

Zeit ist ein Dokument einer originalen und heißen Intelligenz, die
durch die Vibration eines neuen Daseinsgefühls in steter Unruhe
gehalten wird. Daß Ortega an Simmel, Husserl, Scheler, wie an Bergson,
Barrés usw. seine eigene Situation bestimmte, daß der Meister auch

einmal Schüler war, ist für uns ein Glücksfall, denn von der ersten
Seite an atmet man in vertrauter Luft, weiß man sogleich, daß es sich

um Fragen handelt, die zwischen Stockholm und Rom, Wien und
London mit derselben Intensität Antworten und neue Fragen heischen.



Anmerkungen 323

Der kritische Einwurf ist nicht besonders genial, ohne Nietzsche, Bergson,

Scheler wäre Ortega nicht denkbar; es liegt doch so, daß die
befruchtende Kraft dieser philosophischen Ahnen sich erneut bestätigt,
indem sie einen solchen Geist wie Ortega miterzeugte. Und gerechterweise

soll man zugeben, daß nicht nur die Jüngsten von den Altern
leben, sondern daß die Altern in den Jungen ihr Fortleben empfangen.
Dadurch, daß in Ortega soviele und sovieles lebendig ist, Menschengestalten,

Gedanken, Gefühle, eigene und fremde, dadurch ist er in
außergewöhnlichem Maß befähigt, eine (die in ihm sich kristallisierende)
Summa unserer Zeit auszudrücken.

Dem intellektuellen Deutschland sind Ortegas Buch, einige
Zeitschriftenaufsätze und Zeitungsartikel in der ausgezeichneten
Übersetzung von Helene Weyl bekannt. In Frankreich ist erst ein Essay
Ortegas über Proust erschienen; einige Kenner der literarischen

Bewegung in Spanien wußten von ihm, so hat Jean Cassou in seinem

neuen Werk La Littérature espagnole1) mit bewundernder Vehemenz
auf ihn hingewiesen. Nun veröffentlicht Frédéric Lefèvre in den
Nouvelles Littéraires (13. IV. 29) ein Interview mit Ortega; damit dringt
dessen Name in die breitesten Schichten eines für derlei Dinge
interessierten Publikums. Lefèvre, dem wir die drei Bände Une heure

avec... 2) verdanken, ist der denkbar geschickteste Ausfrager, eine Art
von philosophisch-literarischem Kriminalisten, der in einer Stunde
Gespräch das Wesentliche und Wichtigste aus seinem Partner
herauszulocken versteht (oder doch Abbreviaturen davon). Er traf den Madrider
Metaphysikprofessor über der Lektüre eines Buches von Le Roy, eines

Philosophen aus dem Bergson-Kreis ; er selber hatte sich mit einem
Band Scheler bewehrt. Die Unterhaltung entwickelte sich, indem der
Spanier über den französischen Autor zu sprechen begann, der Franzose
über den deutschen..., bis sich dann rasch Ortega als der gewiegtere
Schelerkenner enthüllte. Bei diesem Thema wurde er warm und redete
lebhaft auf den blitzartig schreibenden Lefèvre ein.

Die neue Werttheorie Schelers, sagte da Ortega y Gasset, ist seit
hundert Jahren die wichtigste geistige Eroberung. Eine Forderung
Pascals beginnt sich damit zu erfüllen: l'ordre du cœur. Das Herz hat
seine eigenen Gesetze. Die Gefühle haben ihre « Logik », wie das Denken

seine hat. Damit werden die Philosophen fortan rechnen.

9 Bei Simon Kra, Paris 1929.

2) Editions de la Nouvelle Revue Française, Paris.



324 Anmerkungen

Vor fünfzig Jahren war die Stellung der Philosophie bedroht; die
Naturwissenschaft triumphierte, und die Philosophen verfielen in
« berufsmäßige Feigheit », da ihre Wahrheit nicht dieselben Qualitäten
aufwies, wie die naturwissenschaftliche. Die Philosophie geriet ins
Schlepptau und in dienende Abhängigkeit der Experimentalwissen-
schaften. Da geschah etwas Erstaunliches: die Physiker, welche die
Theorie der Wirklichkeitserkenntnis begründet hatten, Duhem, Poin-
caré, Einstein, Weyl, Eddington, kamen zu dem Resultat, daß die
Erkenntnis der physischen Wirklichkeit nur eine symbolische Erkenntnis
sei, d. h. eine Erkenntnisform, die uns dem Wesen des Objektes nicht
nahebringt. Diese Entdeckung hat dem philosophischen Geist Mut
verliehen, seiner eigenen Fähigkeiten und Möglichkeiten erneut bewußt
zu werden; es gilt für ihn nun, sein Eigentliches - und damit seine
Grenzen - zu bestimmen und zu betonen. Philosophie ist Erkenntnis
des Universums, d. h. der Gesamtheit der von Natur aus gegebenen

Dinge. Wir wissen nicht, was diese Gesamtheit ist. Für uns handelt es

sich darum, den Standort zu finden, von wo aus wir sie geistig
rekonstruieren können. Wir wissen nicht, ob wir damit zu einer Gesamtheit,

einem Universum, gelangen, oder zu einer Mehrzahl von Gesamtheiten:

Multiversum. Wir müssen von einzelnen Gegebenheiten dieses

fragwürdigen Universums ausgehen, und da Philosophie soviel heißt
wie intellektueller Heroismus, d. h. Radikalismus, müssen diese

Gegebenheiten absolut sein. Das ist die Entdeckung Descartes'. Vorerst
muß man das Material untersuchen, womit man seine Welt bauen

will.
Nach Descartes ist das Denken die einzige absolute Gegebenheit.

Damit meinte er nicht allein die intellektuelle Tätigkeit unseres Bewußtseins,

sondern zudem die Gefühle und ihre Evolution, den Willen und
seine Bezogenheit auf die Objekte - kurz, was wir heute mit Leben im
reinsten Sinn des Wortes benennen, in einem weit tieferen Sinn als

die Biologen. Die Biologie beansprucht nur einen Teil des Forschungsdranges,

dessen Gegenstand der Mensch ist.
Der Grundcharakter unseres Lebens ist der : es ist sich selber

durchsichtig,erkennbar. Man «erschaut» sein Leben, man «weiß »es. Doch der
Reichtum, der im cogito liegt, wurde noch nicht genutzt. Man hat sich

nur an die abstrakten Gedanken gehalten, an die Abstraktion als jenen
inneren Bereich, der sich selber erkennt. Doch wenn einem aufgeht,
wie unser ganzes lebendiges Ich sich kennt, sich entdeckt und erschaut,
bereichert sich die Gegebenheit für die Forschung. Das Leben umfaßt



Anmerkungen 325

nicht allein das einzelne Ich: leben heißt, sich mit den Dingen der Welt
befassen. Die Welt ist ein Teil, ein Organ unseres Lebens.

Betrachten wir unser Leben, so gewahren wir, daß es eine Struktur,
eine Form hat. Das wundervolle Problem der Philosophie ist, die
wesentlichen Formen unseres Lebens zu bestimmen. Da dieses unsere
Gegebenheit darstellt, enthält es kein undurchdringliches Geheimnis:

es ist absolute Transparenz. Die Philosophie muß beginnen, das zu
erforschen, was man bis anhin vernachlässigte und was gerade uns am
nächsten angeht: unser unmittelbares, tägliches Leben. (Erweiterung
des cogito.)

Bis jetzt haben wir nur von dem gesprochen, was uns gegeben ist,
von dem Teil des Universums, den wir schon besitzen; doch drängt es

uns, zu erforschen, was uns nicht gegeben ist. Dies gilt es zu suchen.
Unser Leben, das wir als Gegebenheit haben und das eine Form,
Umriß, Figur hat, ist fragmentarisch, d. h. seine Form ist fragmentarisch.

Wir müssen zu diesem Fragment die Ergänzung finden, die ihm
fehlt und die uns fehlt, eben weil sie nicht unser ist. Es ist « das ganz
Andere ». Es gilt etwas zu suchen, von dem wir nur durch seinen
schmerzhaften Mangel Kenntnis haben: das Transzendente. Es ist
in unserem Leben gegenwärtig, wie ein fehlendes Stück dennoch im
Mosaik gegenwärtig ist, wie der verlorene Arm, den der Armlose noch

spürt. Um es zu finden, bedarf es einer anderen Methode als zur Be-

wußtmachung unseres Lebens. Man muß die abbrechende Umrißlinie
des Lebens fortführen, um das Fragment zu ergänzen. Die Intuition
uns selber gegenüber versagt da : wir müssen Hilfe bei der « Dialektik »

suchen.


	Anmerkungen

