
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 4

Artikel: Die drei Reiche

Autor: Kassner, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


262

Die drei Reiche

von Rudolf Kaßner

(Aus dem physiognomischen Weltbild)

1.

Zunächst muß festgestellt werden, daß Physiognomik so, wie wir sie

verstehen, keine Wissenschaft ist, eine solche auch nicht sein kann oder
soll. Jede Wissenschaft operiert, indem sie erklären will, mit Begriffen.
Die Physiognomik erklärt nicht, sondern deutet. An Stelle von Richtig
und Falsch setzt sie Tief und Flach und an Stelle des Begriffes das Bild.

Und je tiefer die Physiognomik bohrt, um so mehr sieht sie Bild,
sieht sie Gestalt. Darauf ist zurückzuführen, daß dem Physiognomiker
als solchem nichts so schwer fällt wie die Entscheidung oder Wahl.
Nicht darum also, weil er ein Hamlet wäre, ein Hamlet ohne Motiv,
sondern weil er ununterbrochen und in allen Lagen und Schichtungen
Gestalt sieht, so daß er, wenn er sich einmal zu entscheiden hätte, zu
dieser seiner großen Entscheidung auch nur durch ein Gesicht, einen
Plan, als ein Bauender gebracht werden könnte.

Keine Geistesgebärde ist dem Physiognomiker so fremd wie jene des

Skeptikers welcher Art und Herkunft immer. Unser Zeitalter gehört
dem Skeptiker noch weniger als dem großen Gläubigen. Wenn wir also

den Physiognomiker irgendwo plazieren müssen, so ist er auf dem Wege

vom Skeptiker zum Gläubigen zu suchen : er ist der Mystiker der ganzen
geschaffenen Welt. Und wenn er je ein Skeptiker war, so hat er den

Skeptizismus in sich mit der Einbildungskraft paralysiert, denn für
den Skeptiker ist die Einbildungskraft eine Zerstreuung der Kraft,
für den Physiognomiker Sammlung und Bindung.

Darum deutet er in die Tiefe. Deutung und Tiefe stehen zueinander
wie Subjekt und Objekt. Die Tiefe ist die eine Dimension des Deutenden
und des Deutbaren. Den Griechen, ja der ganzen antiken Welt fehlt,
wenn auch keineswegs die Tiefe selbst, so doch die Kategorie der Tiefe.
Auch Plato kennt sie nicht, obwohl der platonische Sokrates vielleicht
der erste Grieche war, der unserer Vorstellung vom tiefen, von dem in
die Tiefe gehenden und in der Tiefe suchenden Menschen entspricht,
indem er als erster die innere Welt der äußeren entgegenstellt und so
den Menschen vom Mythos losbindet. Sokrates sucht, wie er sich zu
Phädrus ausdrückt, die Ungeheuer und Chimären nicht mehr in der



Die drei Reiche 263

Fabel, sondern im eigenen Innern. Damit ist das Verlangen nach der
Tiefe ausgesprochen und fixiert. Und damit hört der Mensch auch auf,
das zu sein, was er bisher war: das Maß der Dinge. Denn nur dadurch,
daß er nicht tief war im Sinne eines Deutenden, konnte der griechische
Mensch eben dieses Maß sein. Mit anderen Worten: die ganze antike
Welt unterlag der Kategorie der Größe. Größe war Bindung, der Ruhm
Pflicht. Erst der tiefe Mensch durfte die Ruhmlosigkeit dem Ruhm
vorziehen.

Das ungeheure Pathos des hl. Augustinus an der Wende der antiken
Welt ist für uns mit dem Kampf zwischen « Größe » und « Tiefe »

gegeben, welcher Kampf wohl in der gewaltigen Persönlichkeit des

Kirchenvaters, keinesfalls aber im Stil seines Werkes ausgetragen
worden war. Daher das Schillernde, ja Gleißnerische, wenn man mich
recht versteht: zugleich Tiefe und Wortreiche, ja gelegentlich direkt
Platte seiner « Bekenntnisse ».

2.

Wir haben schon an anderen Orten versucht, die menschliche
Geschichte, besser: die Geschichte der menschlichen Formen als einen

Weg oder eine Entwicklung aus der Raumwelt in die Zeitwelt
darzustellen, wobei wir an dieser Stelle noch hinzufügen wollen, daß sich
dieser Weg nicht nur über die ganze Menschengeschichte erstreckt,
sondern auch in aufeinanderfolgenden Epochen immer von neuem
wiederholt. So ist etwa nicht nur der Weg von der griechischen Tragödie
zu Sokrates, sondern auch jener von der Aristotelischen Logik des

Mittelalters zu jener des Descartes oder Pascals ein solcher aus der
Raumwelt in die Zeitwelt. Tritt nicht auch der einzelne Mensch aus
der Raumwelt seiner Jugend in die Zeitwelt des Alters? Wir haben

auch gesagt, daß wir statt Raumwelt Magie, statt Zeitwelt Freiheit
setzen dürfen. Der Weg geht also von der Magie zur Freiheit. Nun
fassen wir aber die Geschichte keineswegs als einen ansteigenden
Fortschritt im Sinne einer Befreiung oder mit der Freiheit als erstrebenswertem

Ziel auf, vielmehr ist es so, daß Magie und Freiheit erst durch
einander ihren tiefsten Sinn erhalten, daß sie aneinander hängen wie
der Anfang und das Ende einer Kette, daß beide gleichsam die Ur-
elemente des rhythmischen Geschehens, die Urelemente jeder Gestaltung

bilden.
Nur in der Raumwelt, also auch in den Epochen der schöpferischen

Architektur, ist der Mensch das Maß der Dinge. Der Mensch mit dem

Verlangen nach Tiefe hingegen lebt mehr in der Zeitwelt. Es ist überaus



264 Rudolf Kaßner

wichtig, sich vor der Tiefe des Menschen als solcher keinerlei Deklamation

hinzugeben, denn der tiefe Mensch erweist sich auch als der
sehnsüchtige, flüchtige, mit sich selber entzweite, sich immer wieder
entgehende, sich selbst betrügende, als ein Mensch nicht immer aus einem
Guß, als der Schauspieler, als der durch das Schauspiel Gefährdete.
Der andere, der Raummensch, dieses Maß der Dinge, hingegen wird
weniger durch den Spiegel oder die Bühne wie durch die Logik und das

Wort selbst in Gefahr gebracht. Er ist im schlimmsten Fall der Sophist.
Wenn er lügt, belügt er die anderen. Der Zeitmensch ist der Mann der
Konfessionen und belügt sich selber. So verhält sich Größe zur Tiefe...

Es steht in Büchern geschrieben und wird daraus nicht ohne ein
gewisses Pathos wiederholt, daß Shakespeare tiefer sei als die griechische
Tragödie. Das ist gewiß richtig, doch müssen wir uns gegen das Pathos
in dieser Behauptung wehren und darum sagen, daß die Tiefe der
griechischen Tragödie nicht in ihr selber, in den Charakteren, sondern
im Mythos liege oder der Mythos selbst sei. Der griechische Held,
Oedipus usw., ist im Mythos eingebettet. Wir dürfen uns paradox
ausdrücken und sagen, daß die Tiefe hier noch in der Größe liege. Darum
ist dieser griechische Held auf eine bedeutsamere Art König, ein Großer
der Erde, denn das Königtum ist im Oedipus mehr noch als im König
Lear Mythos, Magie, Zusammenhang mit dem Göttlichen. Der große
Mensch War König. Es gab also noch nicht den Kleinen, der groß,
oder den Großen, der klein ist. Der Mythos als solcher schließt das

Paradox aus, und die Tiefe des Mythos ist immer ein Sein und nie ein
Suchen.

Damit, mit diesem mythisch-magischen Sein, hängt etwas anderes

zusammen, daß nämlich die griechische Tragödie es sich noch gestatten
durfte, nur Tragödie und nichts anderes, das will sagen: nicht die eine
oder die andere Seite des Weltbildes wie bei Shakespeare zu sein. Der
Mensch darf, heißt das, solange er noch im Mythos steckt oder darin
seine Tiefe hat, einseitig sein, herausragen, König sein, sein Königtum
über sein Menschentum stellen, wie er sein Geschlecht über das

Menschentum setzt, oder wie sich seine Art oder die Tugend der Art und
des Standes über den Einzelnen und dessen Tugend erhebt. Physiogno-
misch sehen heißt das alles zusammen sehen : den phallischen und den

magischen oder Raummenschen, Geschlecht und Legitimität, Naturart

und Dichtungsart.
Im Franzosen von heute und je ist mehr vom antiken Raummenschen

als etwa im Deutschen, der wesentlich Zeitmensch und dauernd mit



Die drei Reiche 265

der Frage nach dem Wesen der Zeit, dem Sinn der Geschichte
präokkupiert ist. Der Franzose ist mehr Augenmensch, der Deutsche
Ohrmensch. Niemand ist sich selber darum so nahe wie jener, niemand
sich selber so fern wie dieser. Im französischen Rationalismus steckt
sehr viel Mythisch-Romantisches, die französische Romantik wiederum
ist nur die Umkehrung des Rationalismus. Zwischen dem Rationalismus
und der deutschen Romantik stehen Herder, Kant, Goethe.

Wenn wir hier an dieser Stelle etwas Physiognomik treiben dürfen -
kein Gesicht ist so geeinigt wie das französische, und zwar besteht diese

Einigung oder Einheit vornehmlich zwischen Stirn und Nase, dem

Geistigen und Instinktiven und ist dort auch unmittelbar wahrnehmbar.
Im deutschen Gesicht verrät sich weniger Zerfallenheit, welche

stets auf Leidenschaftlichkeit zurückgeht und häufig im russischen
Gesicht zu Tage tritt, als einfach Uneinigkeit, als ein deutliches
Gegeneinanderstreben der einzelnen Reiche, Fähigkeiten und Mächte.

Noch das zum Raum- und zum Zeitmenschen : Dem Deutschen wird
oft Mangel an Tradition vorgeworfen. Tatsächlich müßte es so heißen:
Die Tradition bricht beim Deutschen leichter ab als beim Franzosen,
welcher durchaus in der Tradition lebt. Die deutsche Geschichte ist
ein fortgesetztes Abbrechen der Tradition. Wer aber physiognomisch
sieht, muß sagen, daß der Deutsche an Stelle der lebendigen und gelebten

Tradition etwas anderes hat, und zwar das, was Kant Erfahrung
nennt, ein Wort, das sich um seines deutschen Sinnes willen schwer
übersetzen läßt. Diese Erfahrung nun ist eine Tugend des Zeitmenschen,
Tradition kennzeichnet hingegen mehr den Raummenschen.

3.

Die erste uns bekannte Physiognomik wird Aristoteles zugeschrieben.
Feines Haar, heißt es darin, sei ein Zeichen eines furchtsamen Menschen,
weil der Hirsch oder der Hase feines Haar haben, rauhes das eines

mutigen, weil Löwe und Eber rauhes haben. Menschen mit einer von
der Stirn an gebogenen Nase seien frech, weil der Rabe eine solche habe,
Menschen mit dickem Hals zornig wie der Stier, solche mit dünnem
furchtsam wie der Hirsch, solche mit kurzem hinterlistig wie der Wolf.

Aus diesen wenigen Beispielen ist der Geist des ganzen Buches

ersichtlich: Dieser oder jener Zug im Gesicht, in der Gestalt, kurz
im Äußeren bedeutet diese oder jene Eigenschaft des Inneren. Das

tertium comparationis ist das Tier, weil im Tier die Art entscheidet und
das Äußere und das Innere sich in der Art als solcher decken.



266 Rudolf Kaßner

Die Physiognomik des Aristoteles herrscht, wo immer sie auftritt,
durch die Jahrhunderte, sie ist noch in Lavater, in Herder, in Schopenhauer,

in Carus zu spüren. Erst in den außerordentlichen Fragmenten,
die Physiognomik betreffend, die wir von Goethe besitzen, zeigt sich
die Wendung vom Rationalen oder Statischen weg zu dem, was wir das

Dynamische nennen, zu jener Physiognomik des bewegten Menschen,
welche wir in unseren Büchern vertreten.

Die Physiognomik des Aristoteles war noch Wissenschaft und sollte

es sein. Sie war Wissenschaft im griechischen Sinne, Logik oder
Wissenschaft in einer Welt, in welcher Wort und Ding einander
angemessen sind. Das Wort darin ist weniger Sprache als Etiquette. Oder:
die Sprache ist nicht Ausdruck des lebendigen und bewegten Wesens,
sondern Zeichen der Zugehörigkeit. Anders ausgedrückt: Wir haben es
hier mit einer Welt der Typen und nicht mit der Kreatur als solcher zu
tun. Gott, vielmehr der Demiurg, heißt das, hat vor der Kreatur, der
atmenden, Typen geschaffen, also, um auf unsere physiognomischen
Beispiele zurückzukommen, nicht oder vorerst nicht den Raben, das

Pferd, den Hirsch und Stier, sondern den frechen Raben, das scheue

Pferd, den furchtsamen Hirsch, den zornigen Stier. (So wie sie auf den

Bildern der primitiven Meister der Malerei figurieren.) Und der erste
Mensch, der aus Gottes Schöpferhand hervorging, hatte für die
kommenden Beispiel zu sein, er war der Mensch mit allen menschlichen
Eigenschaften, oder soweit er aus solchen besteht und zusammengesetzt
ist. Es ist klar, daß es in dieser Welt des Demiurgen auf Ursprünglichkeit
in unserem, späteren, romantischen Sinn, auf Natur, Naturhaftigkeit
usw. gar nicht ankommt, denn alle nur mögliche Ursprünglichkeit liegt
in der ersten Ursache selbst, in der prima causa, im primo amore, in
einem Gott also, der mit den Dingen zugleich die Begriffe schuf oder,
wie es in der Genesis heißt, den ersten Menschen die Namen der Tiere :

des Raben, des Pferdes, Hirsches und Stiers usw. lehrte.
Wir wollen diese Welt die des Vaters nennen. Sie ist aus der magischen

hervorgegangen und gehört nur einer höheren Stufe des menschlichen
Bewußtseins an. Der magische Gott der Genesis wußte die Namen der

Dinge, der Demiurg weiß die Begriffe. Beide Welten entsprechen dem,

was wir vorhin Raumwelt genannt haben.

Physiognomisch sehen heißt das Ethische und das Ästhetische in
jedem Augenblick zusammensehen. Für den Physiognomiker gibt es

keine Ethik ohne die dazugehörige Ästhetik und umgekehrt. Ja, wir
möchten sogar behaupten, daß er nicht das geringste Bestreben oder



Die drei Reiche 267

Verständnis dafür zeigt, das Ethische vor dem Ästhetischen zu schützen,
wie es jeder Zeit das Bedürfnis der Platoniker oder aller Heilslehrer

oder Wahrheitsapostel in der Art Rousseaus oder Tolstois

gewesen ist. Darum setzen wir gleich das Folgende her, daß wir einen
Niederschlag oder Abglanz dieser Welt des Vaters in den großen Epen
der Menschheit, in Homer, Dante, Ariost oder in so reinen epischen
Dichtern wie in Lafontaine wiederzufinden geneigt sind. In der Vaterwelt

herrscht das Epos, darin wird erzählt oder genügt die Erzählung.
Wer diese Welt des Vaters nicht in sich trägt, besitzt nicht die Kunst
des Erzählens oder weiß nichts von deren Schwierigkeit und Köstlichkeit.

Sie hat den Anfang und das Ende und dazwischen den Aufschub
(Retardation) und zwar nur darum, weil sie Anfang und Ende hat.
In der Welt des Sohnes, im Drama, denn der Sohn ist das Drama, gilt
nicht der Aufschub, sondern die Beschleunigung, weil der Sohn als

Sohn ohne Anfang und ohne Ende ist. In der Welt des Vaters gilt nur
der Anfang und nicht die Ursprünglichkeit. Der Sohn ist ursprünglich
und soll es sein, darum fühlt er sich unglücklich, wenn er es nicht ist.
Wer wird beim Vater an Ursprünglichkeit denken oder daran, daß der
Rabe oder das Pferd oder der Stier ursprünglich oder deren Scheue oder
Frechheit oder Furchtsamkeit Ursprünglichkeit wären? Nein, nein,
der Vater ist der Anfang und die Macht und der Quell, aus dem alles
Geschehen wie eine gute Erzählung strömt und strömen soll. Und je
größer und länger der Strom, um so besser.

4.

In allen Fällen, wo wir urteilen, d. h. von einem Wesen oder Ding
eine Eigenschaft herausheben, bemächtigen wir uns des Phänomens
mittels Umschreibung, Abgrenzung oder Einschließung. Bestimmter:
wir sehen es nicht, oder das, was wir als Eigenschaft herausgehoben
haben, ist nicht oder, wenn man will, noch nicht Gestalt. So sind, um
bei unseren Beispielen zu bleiben, die Frechheit des Raben oder die
Furchtsamkeit des Hirsches nicht Gestalt oder von der Gestalt als solcher
nicht ohne weiteres abzulesen, denn was wir sehen, ist stets nur Gestalt
und nicht Eigenschaft, und Gestalt weiter ist Bewegung. Unser Auge,
soll das heißen, liest nicht ab, deckt nicht auf oder zu, bohrt und
entlarvt nicht. Oder was dasselbe ist: wir sehen, wenn wir sehen, nicht
Ursache und Zweck, Anfang und Ende, und zwar nur darum nicht,
weil das Sehen sich stets auf eine bewegte Welt, auf eine Welt in der

Bewegung und niemals unmittelbar auf eine in ihren Eigenschaften



268 Rudolf Kaßner

und durch sie abgegrenzte und aus ihnen bestehende Welt bezieht oder
beziehen kann. Wir werden also den Raben und nicht dessen Frechheit

sehen. Warum? Weil diese Frechheit oder Scheue oder der Mut
usw., wenn wir sie sähen, die Welt zum Stehen bringen und deren Lauf
unterbrechen müßte.

Freilich können wir die Frechheit dem Raben oder sonst einem Wesen

irgendeine Eigenschaft ansehen, aber sehen heißt nicht ansehen. Nicht
das reine Auge, nur der Witz sieht uns etwas an. Die Karikatur kann
darum niemals der Ausdruck des reinen Wesens sein, sondern nur
der einer innerhalb der Gesellschaft oder durch sie vergewaltigten, zum
Stehen gebrachten, in ihrem Lauf unterbrochenen Natur.

Weil unser Sehen (als Akt der Seele) stets auf ein Bewegtes geht oder
Sehen und Bewegung oder Sehen und Gestalt korrespondieren, so ist
die Behauptung, daß, wenn wir sehen, wir nur die Erscheinung und
nicht das Wesen der Dinge an sich sehen, sinnlos. Das Wesen oder
das « Absolute » oder die «Wahrheit » liegen für den Physiognomiker
(im weitesten Sinne, in eben dem Sinne eines Mystikers der geschaffenen

Welt) im Zusammenschluß von Seher und Gesicht und nirgendwo
anders, man nenne diesen Zusammenschluß, wie immer man wolle.
Hier unterscheidet sich das physiognomische Weltbild wesentlich sowohl

vom Piatonismus und von jeder anderen Art von Idealismus und
Intellektualismus wie auch vom Illusionismus Buddhas oder Berkeleys.
Wenn Goethe einmal schreibt : « Das Höchste wäre : zu begreifen, daß
alles Faktische schon Theorie ist. Man suche nur nichts hinter den

Phänomenen, sie selbst sind die Lehre », so hat er uns den Weg schon

gewiesen: den Weg vom Idealismus Kants zu eben dem, was wir das

physiognomische Weltbild nennen. Es ist derselbe Weg, den Goethes

Kunst gegangen ist, er führt von der Iphigenie zur Ottilie in den

Wahlverwandtschaften.
5.

Der « ersten Ursache » (aus der Welt des Vaters) entspricht in der
Welt des Sohnes - so wollen wir die eben bedeutete nennen - die All-
Einheit, wobei wir uns nur zu hüten haben, diese mit der All-Einheit
des Pantheismus welcher Art immer, dem der Eleaten oder eines
mißverstandenen Spinoza oder Schellings zu verwechseln. Die All-Einheit
der griechischen Philosophie ist letztlich nur ein anderer Ausdruck für
die erste Ursache der Welt des Vaters, und so ist mit ihr ebenso wenig
Staat zu machen wie mit dem Pantheismus überhaupt.

Die All-Einheit der Welt des Sohnes hat nur in der angeschauten



Die drei Reiche 269

Welt Geltung, in der Welt des Sehers und der Gesichte. Nur so ist
All-Einheit Inhalt und bedeutet Fülle. Das will sagen: erst seitdem der
Sohn da ist oder weil er gekommen ist, ist es sinnlos zu sagen, das

Wesen der Welt oder das des Menschen sei dies oder jenes, sei der
Wille oder die Vernunft oder die Zahl oder das Unendliche oder auch
die Liebe oder die Wahrheit oder was immer: gut, schlecht, mittelmäßig

oder gar Gott im Sinne des Pantheismus und daraus abzuleiten.
Warum? Um eben der Anschauung willen, um der Bewegung willen
oder weil sonst alles beim Worte bliebe und im Worte sich verzöge
und verzerrte oder die Welt mit dem Worte zum Stehen gebracht würde.

Seit dem Sohn liegt aller Sinn und alle Tugend der Welt darin, daß

das Wort Fleisch werde. Darum ist der Sohn gekommen, oder darum
mußte er kommen, oder darum war nichts so sehr vorauszusehen und
bestimmt, als daß er käme.

6.

Leben wir oder leben die Lebendigen unter den Lebenden heute

nicht heftiger und entschiedener denn je in der Welt des Sohnes?

Und heißt das nicht, indem wir uns zunächst einmal auf das Ästhetische

(innerhalb dieser Welt) besinnen, so viel wie, daß es gerade heute darum
mehr denn je auf die Fleischwerdung des Wortes ankomme, weil die
einzelnen Dichtungsarten, die wie alles, was Art, Gattung oder Regel
ist, aus der Welt des Vaters als der ersten Ursache und des Anfanges

stammen, ineinander übergehen und die Tragödie nicht mehr nur
Tragödie ist, oder, was dasselbe ist, der moderne Mensch keine Tragödie

im strengen Sinn der Antike mehr hat oder haben kann? In der

Fleischwerdung des Wortes liegt die neue Art, oder besser: aus dieser

Fleischwerdung gewinnen wir sie. Und darauf, auf die neue Art allein
und nicht auf das Neue an sich, auf Erfindung oder auf die Abenteuer
der Erzählung oder die Konfession kommt es an. In der Welt des Sohnes.

Denken wir einmal, um uns deutlicher zu machen, Pindar und
moderne Lyriker zusammen, so weit letztere es verdienen, neben diesem

großen Namen genannt zu werden: den späten Hölderlin, den Rilke
der « Duineser Elegien », Paul Valéry. Pindars Wort ist Preis des Vaters,
Preis der Söhne als Erben der Väter, seine Dichtung ist nicht Verwandlung,

sondern Satzung, Metrum, Strophe. So bleibt das Wort Wort.
Innerhalb der Satzung und Strophe. Was auch der Sinn beider ist.
Das Wort ist hier nicht Fleisch und soll und kann es auch gar nicht
sein. Daher dann die Wichtigkeit und Heiligkeit der Maße, daher die

strenge Unterscheidung zwischen Poesie und Prosa, welche in der



270 Rudolf Kaßner

ganzen antiken Literatur beobachtet wird, die hohe Bedeutung der
Rhetorik. Man vergleiche nur einmal das Verhältnis von Prosa und
Poesie zueinander in einem so antiken und in diesem, also im echten
Sinne rhetorischen Geist wie Milton und in dem ersten ganz unrhetorischen

Menschen höchsten Ranges wie Goethe : In Milton haben wir noch
das alle Geister bindende Gesetz, das Poesie und Prosa nach Gegenstand

und Maßen voneinander scheidet, in Goethe eine gewiß gefährliche,

aber überaus kostbare Bluttransfusion zwischen beiden. Das

Gesetz, das Goethesche Prosa und Poesie beherrscht, ist letztlich kein
anderes als das Lebensgesetz, das Gewissen, ja der Atem der zugleich
höchst produktiven und beispielgebenden Persönlichkeit des Dichters
selbst. Von den oben genannten Lyrikern, die wir Pindar gegenübergestellt

haben, ist das eine zu sagen, daß sie bewußt und unbewußt zur
Prosa streben, zu einer Prosa im Sinne der Fleischwerdung des Wortes,
oder daß ihre Poesie von der Prosa her, wenn das Wort gestattet ist,
zurückbelebt wird.

Die überragende Bedeutung der Prosa in unserer Zeit ist nicht zu
leugnen. Die tiefsten Dinge können heute nur in Prosa gesagt werden.
Ja, die Prosa ist der eigentliche Ausdruck jener Welt der Tiefe, von der
wir gesprochen haben.

Wir reden von der gebundenen Sprache des Verses und der ungebundenen

der Prosa. Dürfen wir nicht in unserer Magie und Freiheit
einander gegenüberstellenden Sprache behaupten, daß der Weg der
Geschichte und der Formen von der Poesie, die letztlich auf Magie
zurückgeht, zur Prosa führe? Und daß somit die Fleischwerdung des

Wortes ein, ja der höchste Akt der Freiheit sei?

7.

So ist die Reihenfolge: zuerst war die Rhetorik da, darauf mußte,
da die Rhetorik leer wurde, die Konfession folgen, womit im engsten
Zusammenhang die Psychologie, die Kuriositäten des Seelenlebens,
die Beobachtung stehen. Physiognomik in unserem Sinne nun liegt
jenseits der Psychologie. Das soll uns bedeuten, daß sich Psychologie

für den Physiognomiker von selber verstehe oder jeder Physiognomiker

sozusagen schon einmal Psychologe gewesen sein müsse. Und so
liegt die Fleischwerdung des Wortes jenseits der Konfession und geht
über jede mögliche Konfession hinaus. Wir haben uns, heißt das,

zu verwandeln und nicht zu bekennen. Die Zeit der Bekenntnisse ist
vorbei. Auch der Subjektivismus im Sinne Byrons, Puschkins u. a.



Die drei Reiche 271

Das Bekenntnis als solches ist nicht mehr entscheidend, wie es unmittelbar

nach der Rhetorik war.1) (Daher noch so viel Rhetorik in zwei

so großen und wichtigsten Bekennern wie Augustin und Rousseau.

Die Rhetorik, möchte man sagen, war die Sprache der Schule gewesen,
in die sie als Kinder gegangen waren.)

Wir bringen hier eine neue Bestimmung zu unserer « angeschauten »

Welt der All-Einheit hinzu: die der Verwandlung. Und Verwandlung
ist Drama und umgekehrt. Somit haben wir eine ungeheure Erweiterung
des « Dramatischen » vorgenommen und den Begriff des alten Dramas,
der Tragödie, sprengen müssen.

8.

Die Welt des Vaters oder des Anfangs ist Übereinstimmung zwischen
Mensch und Werk, Mensch und Wort, daran ist der Vater zu erkennen
oder besser: daran erkennt der Sohn den Vater, denn in der Welt des

Sohnes herrscht diese Übereinstimmung zunächst nicht. Das ist, wenn
man will, das Leiden und der Zwiespalt des Sohnes, das ist dessen

Geburt, als welche aus dem Leiden erfolgte. Um nun trotzdem zur
Übereinstimmung und Harmonie zu kommen oder den Zwiespalt
zu überbrücken, braucht der Sohn eines, was der Vater wohl auch,
aber zu anderen Zwecken braucht: die Einbildungskraft. Diese muß
nämlich in der verlangten Übereinstimmung enthalten oder integriert
sein, denn nur dann kann es zu dem kommen, was wir Fleischwerdung,
Wiedergeburt, Verwandlung oder neue Art nennen.

Die Einbildungskraft des Vaters und die des Sohnes sind zwei
verschiedene Dinge. Die des Vaters ist beides : Magie sowohl als auch

Erfindung. Der Zusammenhang von Magie und Erfindung muß
eingesehen werden, wir können hier nur darauf hinweisen. Auch das,

was sich als Verwandlung innerhalb der Vaterwelt dartut, ist Magie,
will sagen : Verwandlung in einer Welt ohne Ich oder Verwandlung vor
der Entzweiung des Menschen in Ich und Selbst, Verwandlung des

Gottes in das Tier. Die Verwandlung des Sohnes ist nicht Magie,
sondern der letzte Akt des Bekenntnisses oder auch dessen Überwindung,
Überwindung des Subjektivismus usw. Das Bekenntnis ist für den
Sohn als solchen typisch. Damit löst er sich von der Welt des Vaters.
In jedem Bekenntnis ist etwas von Revolte. Nun ist Revolte manches,
niemals aber alles. Verwandlung ist mehr, mit der Verwandlung findet
der Sohn den Weg zum Vater zurück. Für den, der sich verwandelt,

') Heute hat das Bekenntnis nur Sinn vor Gott. Und ein solches ist immer
Verwandlung. So stehen Verwandlung und Bekenntnis zueinander.



272 Rudolf Kaßner

niemals aber für den, der nur bekennt, ist die Einbildungskraft ein Akt
des Seins. Sagen wir es so: es ist nie auszumachen, wann oder wo ein
Bekenntnis lügt oder ob mit dem Bekenntnis nicht die Lüge eben nur
zugedeckt wird. Mit der Verwandlung aber ist die Lüge vernichtet
(und nicht nur bloß zugedeckt). So steht wiederum die Verwandlung zum
Bekenntnis. Darum ist das Bekenntnis, es sei denn ein solches vor Gott,
kein schöpferischer Akt. Oder darum wird nur in der Verwandlung und
nie im Bekenntnis das Wort Fleisch.

Noch das: die Erfindung des Sohnes ist gering und zwar genau um
des Bekenntnisses willen. Das Bekenntnis hat die Erfindung getötet.

9.

Gibt es darum zwei Wahrheiten: erstens die des Vaters, die vor
jeder Dichtung da ist, und dann die des Sohnes, die jede mögliche
Dichtung verschluckt hat? (Der sogenannte Idealismus redet von objektiver

und subjektiver Wahrheit, doch wir wissen uns in einer Welt des

Ausdrucks und der Gestaltung und sagen darum statt dessen Vaterwelt
und Welt des Sohnes.)

Oder kann es nicht vielmehr nur so sein, daß ohne die Wahrheit des

Heiligen die Wahrheit Gottes nicht gelte (ob sie nun sei oder nicht sei),
oder daß Gott ohne den Heiligen zur puren Identität (Ich bin Ich oder
a a), zum Fetisch, zum bloßen Wort (ohne Fleischwerdung) werden
müsse

Mit anderen Worten: dem Rang, der Art, der Kaste, dem Stand usw.
in der Welt des Vaters entspricht in der Welt des Sohnes, in der Welt
der Freiheit die Einbildungskraft. Diese ist die Rückwendung des

Sohnes zum Vater, zum Ursprung. So kann der Sohn nie ohne
Einbildungskraft ursprünglich sein. Die Ursprünglichkeit des Vaters ist
dessen Prinzip, ist Gesetz, drückt sich oft in der Erfindung, nie im
Bekenntnis aus. Man beachte in der Ästhetik das Verhältnis der Erfindung

zur « großen Form ». Das Bekenntnis als solches mußte die große
Form zerstören. Oder: als das Bekenntnis aufkam, wurde die große
Form leer.

10.

So steht, noch einmal, die Welt des Vaters zu der des Sohnes : damit
in der ersten Sehen und Handeln zusammenkommen oder damit der
Mensch nicht ohne Ziel sei und sich gegen sich selber kehre, braucht es

eines dritten : des Maßes. Und zwar in dem Sinne, den Aristoteles diesem

Begriff für das ganze Altertum und dann weiter für das Abendland,



Die drei Reiche 273

soweit dieses sich auf das Altertum bezogen hat, gegeben hatte. Es würde

uns zu weit führen, wenn wir den Ursprung und die Geschichte dieses

Maßbegriffes aufdecken wollten, vielleicht genügt die Andeutung, daß

er zuletzt auf den magischen Menschen, als in welchem Denken und
Sein eines sind, zurückzuführen sei, wie jede Allegorie auf ein Symbol
zurückgeht, daß dieses Maß sozusagen nur mehr noch die Haut oder
das Emblem oder die letzte Abstraktion des magischen Menschen sei.

Wenn es in der Veda heißt, daß aus dem Haupte Brahmas die Brahma-

nen, aus den Armen des Gottes die Krieger, aus den Schenkeln die
Kaufleute usw. geformt wurden, so ist Brahma eben das magische
Wesen, als in welchem Sein und Denken, Sein und Bild, Sehen und
Handeln eines sind, so ist er das Urwesen ohne Spiegel oder, was
dasselbe ist, das Urwesen, das, indem es sich spiegelt, die Welt schafft.
Die Haut, noch einmal, dieses Urwesens ist das Maß, oder das Urwesen
lebt in diesem Maß fort, wie die Welt der Tiergötter in der Physiognomik

des Aristoteles, aus der wir zu Anfang einige Beispiele zitiert haben,
weiterlebt.

Vielleicht werden darum viele in dem Maßbegriff die Verflachung
einer Welt sehen, die einst sehr wesenhaft und gefüllt war. Wer aber

einmal gleich uns den Begriff der Tiefe mit dem der Bewegung
zusammengebracht hat, der wird von Flachheit nur selten und ungern,
d. h. eigentlich nur dann reden, wenn es sich um Karikatur handelt.
Diese ist in der Tat flach, oder hier ist Tiefe wesentlich flach oder
zweidimensional geworden.

Wir können das Maß des Aristoteles nur richtig verstehen und
würdigen, wenn wir es mit einem andern sehr bedeutsamen Begriff
desselben Geistes zusammenbringen: mit dem des Handelns.1) Der
eine Begriff fordert den andern, und beide weisen auf den Menschen
ohne Spiegel oder richtiger: auf den Menschen, dessen Selbst und
Spiegel der Staat oder das Gemeinwesen ist, auf den Menschen ohne

Einbildungskraft, den Menschen, der, indem er Tugend und Glück
zusammenzubringen sucht, den Sinn seines eigenen Lebens nur im
Staat oder Gemeinwesen zu sehen vermag.

Dieses Maß nun fehlt in der Welt des Sohnes, und so ist für ihn

') Die überragende Bedeutung der « Handlung » Primat des Willens) in Europa
ist auf eben diesen Zusammenhang der Handlung mit dem « Maß » zurückzuführen.
Asien, vor allem Indien, hat weder das eine noch das andere in diesem Sinne
überschätzt. Das Maß und die Handlung richten sich hier beide nach der Kaste und werden
davon reguliert, und die Kaste ist dem genannten magischen Ursprung des Maßes
näher.



274 Rudolf Kaßner

Sehen und Handeln eins. Und nur so in der Steigerung bis zum
Zusammenschluß von Seher und Gesicht hat er, hat der Sohn Maß,
vielmehr sein Maß. Darum ist der Sohn immer heimlich oder offen gegen
den Staat im Sinne des Aristoteles. Es hat wenig Sinn, daß wir diese
Tatsache uns verbergen oder beschönigen.

Beider ist die Trunkenheit: des Vaters und des Sohnes. In der
Trunkenheit des Vaters jedoch ist mehr Glück und in der des Sohnes

mehr Einbildungskraft. So steht noch einmal der Vater zum Sohn und
der Sohn zum Vater.

Und zwischen beiden Welten eingeklemmt ist der tragische Hamlet.
Ja, das oder dort allein ist seine einzige Position in der Geschichte
des Geistes. Zwischen der Raum- und der Zeitwelt. In Hamlet ist noch
der alte Maßbegriff des Aristoteles. Nur darum darf Polonius zugleich
so vernünftige und kluge, ja weise Dinge zu seinem Sohn sagen und ist
doch nur ein Hanswurst. Sich aus solchen «Widersprüchen » Einwände

gegen die sublime Tragödie des dänischen Königssohnes oder deren
überlieferte Fassung zu holen, muß darum für ein gänzlich verfehltes
Beginnen angesehen werden.

11.

In der Vorrede zu Kaiser und Galiläer redet Ibsen vom « dritten
Reich », vom Reich des Geistes, das auf die beiden Reiche des Vaters
und des Sohnes folgen und diese ablösen soll. Für uns kann es aber
immer wieder nur das Reich des Vaters und das des Sohnes geben,
denn das, was beide bindet, ist oder kann nur das Menschentum sein,
ein ewig sich neu bildendes Menschentum, oder, wenn es schon Geist
sein soll, so Geist als der Ausdruck dieses Menschentums.

In jenem Reich des Geistes, das uns vom Dichter gleichsam
vorangezeigt wird, dürfen wir kaum etwas anderes erblicken als das Resultat
Hegelscher Geschichtsdeutung, als in welcher uns wiederum nur eine

Abart des Chiliasmus, ein solcher der Idee, ja des Unendlichen
versteckt erscheint. Gegen diesen Chiliasmus kehrt sich das physiognomi-
sche Weltbild, wenn wir so sagen dürfen, grundsätzlich, denn Physiognomik

ist, wie wir schon oft zu erklären Gelegenheit hatten, keine Heilslehre

im Sinne der Chiliasten. Ihre Heroen sind darum auch die unchilia-
stischen Meister: wir nennen Leonardo, ihn vor allen, Albrecht Dürer,
Lawrence Sterne, Goethe. Oder solche, deren Chiliasmus gänzlich
nach innen gekehrt und in der Süße des eigenen Wesens jeder Zeit
aufzugehen im Begriff war, wie Greco. Wenn wir die Bilder dieses sehr

großen Malers und Geistes betrachten, haben wir oft das Gefühl, uns



Die drei Reiche 275

in einem Erdbebengebiet der menschlichen Seele zu befinden. Körper
und Seele sind nicht eines, eine solche Einheit würde dem katholischen
Sinn des Künstlers widersprechen, aber es ist die dünnste Scheidewand
zwischen beiden, und die ungeheure Bewegung kommt nur daher, daß
die Scheidewand zwischen Körper und Seele so dünn ist.

Wir wüßten eine sehr geheimnisvolle Verwandtschaft zwischen
Greco und Gogol, einem anderen Meister des physiognomischen
Weltbildes, anzugeben, wenn man es verstünde oder über sich brächte, in
Gesichten zu denken und sich vom Aristotelischen Maßbegriff für
einen Augenblick loszusagen. Beide sind verwandt wie Sehnsucht und
Verzweiflung, wie Höhe und Tiefe... Gogol würde glücklich gewesen
sein und den zweiten Teil der « Toten Seelen » nicht verbrannt haben,

wenn es für ihn eine solche Scheidewand gegeben hätte : zwischen Körper

und Seele, Hölle und Himmel, Komik und Tragik. Auf Erden war
ihm nur das eine im höchsten Ausmaße verliehen : die Einheit des Körpers

und der Seele, diese entsetzliche, leidvolle und doch auch überaus
komische Einheit zu fühlen und zu sehen und zwar als die einzige
Satzung und Tugend, sonst nichts. Aber er wollte mehr (im Wahnsinn):
Himmel und Hölle, ewigen Lohn und ewige Strafe und darum die
Scheidewand oder das Irdische als Scheidewand.

Es würde nicht uninteressant sein, die Geister nach dem Grade des

ihnen zuteil gewordenen Physiognomistischen zu unterscheiden.
Corneille, Schiller und Victor Hugo sind entschieden keine Physiognomisten.
In Bossuet besitzen wir den schönsten Ausgleich zwischen den Extremen :

hier wird Rhetorik Weltgesicht. Je mehr Rhetorik, um so weniger
Physiognomistik : mag als Richtschnur gelten. Die großen russischen
Dichter waren alle mit Ausnahme des harmonischen Puschkin mäßige
Rhetoriker und große Physiognomiker. In keinem unter ihnen hat sich
aber die wundervollste Physiognomik mit einer überaus stotternden und

ganz elenden Rhetorik so verbunden wie in Tolstoi. Der germanische
Geist ist im allgemeinen für die Physiognomik begabter als der lateinische.

Ob nicht der chinesische Geist die engste Vereinigung beider:
des Rhetorischen und des Physiognomischen darstellt? Und ob sich
daraus dann nicht das Zusammensein des Sublimen und Skurrilen, von
Tiefe und Formalismus ergibt, das dieses Volk wie kein anderes
auszeichnet? Beim indischen Geist steht der alle Geistesrichtungen
durchdringende Illusionismus dem Physiognomistischen entgegen. Wie ja auch
das Monströse dermdischen Kunst-physiognomisch gesprochen-diesem
Illusionismus irgendwie entspricht oder dessen andere Seite darstellt.



276 Rudolf Kaßner

12.

Hier ist die Frage am Platze, ob Physiognomik nicht im letzten Grunde
die Einheit von Poesie und Mathematik oder besser: der gemeinsame
Ort beider und darum allen denen lieb sei, die Begabung und Sinn für
beide haben wie Leonardo da Vinci oder Albrecht Dürer? Nur so
kann es verstanden werden, daß es sich in der Physiognomik oder für
den Physiognomiker immer nur um Grenzen und nicht um Ziele, nicht
um das Heil der Seele und des Geistes, sondern um die Verbindung
zwischen beiden, um eben die Fleischwerdung des Wortes handelt.
Da Physiognomik keine Heilslehre ist, was nicht oft genug betont
werden kann, so braucht sie aus sich heraus nicht die Frage zu
beantworten, die seit Schopenhauer alle Geister beunruhigt, die Frage, was
mehr oder wichtiger oder früher sei: die Liebe oder die Erkenntnis.
Dieses « Mehr » oder «Wichtiger » oder « Früher » bedeutet nämlich

genau das Heil, das ihn nicht bekümmert, oder die Partei, die er, der
Physiognomiker, nicht nehmen darf (um der Steigerung willen, die allein
für ihn « wichtig » oder « viel » oder « Anfang », die allein für ihn, kurz

gesagt, Inhalt ist). Hingegen wird er sich den Satz Leonardo da Vincis

zu eigen machen und für seinen Leitspruch ausgeben: «Wo mehr
Erkenntnis ist, dort ist mehr Liebe. » Nur diese « Gleichheit » von
Liebe und Erkenntnis kann für ihn Inhalt sein. Oder nur aus dieser
«Gleichheit» kann für ihn jene Steigerung (als einziger Inhalt) erfolgen,
in oder aus welcher er die Formen zu deuten oder zu leben vermag.

Man ist versucht die Physiognomik - genauer - eine Mathematik
in einer Welt ohne Zahl zu nennen. Oder man könnte sagen, daß sie

aus lauter Gleichungen ohne Gleichheitszeichen bestehe. Was wir
hier und an anderen Orten Verwandlung nennen, ist so eine Gleichung
ohne das Gleichheitszeichen. Sehen, Gestalt-Sehen heißt darum: die
Zahl vernichten. Zwischen uns und den Gesichten ist immer die Zahl,
und also sehen wir nicht, und also trennen wir die Dinge, das eine vom
anderen, das Wesen vom Schein oder den Geist von der Seele oder die
Seele vom Körper. In der Upanishad heißt es : Der Sehende sieht nicht
den Tod. Wir sagen: Der Sehende sieht nicht die Zahl. Ist die Zahl
nicht der Tod? In einer ewig bewegten Welt? Denn in dieser allein sieht
oder lebt oder handelt der Physiognomiker, oder in dieser allein sieht

er richtig.
13.

Das «Ideal» der Rhetorik zu allen Zeiten ist ein rein menschliches

gewesen, welchen Zwecken auch immer sie als Mittel gedient haben



Die drei Reiche 277

mochte. Die Rhetorik im weitesten Sinne (also auch in der Form der
klassizistischen Kunstrichtung) wußte darum nichts vom Vater, nichts

vom Sohn, am allerwenigsten etwas von der Spannung zwischen beiden.
Die Psychologie nun, in ihrem Wesen gegen jede Art von Rhetorik
gerichtet und angestrengt, kam auf oder besser : konnte erst aufkommen,
als das Menschentum der Rhetorik blutlos geworden war, wodurch
sie sich gleich vor die Aufgabe gestellt sah, in dieses Menschentum
Blut zu pumpen. Als letztes Problem der Psychologie hat das Vater-
und Sohn-Motiv zu gelten und ist als solches zuerst, wie billigerweise
festgestellt werden muß, in der Romandichtung der Russen und dann

von der sogenannten wissenschaftlichen Psychologie der Freudschule
behandelt worden. Von der letzteren so schroff, einseitig, rücksichtslos

und inhuman, daß dabei das Menschentum in Stücke gehen oder
zerreißen oder überhaupt jede Geltung verlieren mußte.

Wenn diese Psychologie auch vorgibt, mit ihren Ergebnissen der
Wahrheit zu dienen, welche sie endlich gefunden zu haben und gegen
jeden Schein verteidigen zu müssen vorgibt, so ist von dieser Wahrheit
mit Entschiedenheit zu behaupten, daß sie des einen gänzlich ermangelt:
der Kraft und Fähigkeit, ja recht eigentlich des Genies, zu binden
(den Vater an den Sohn usw.). Die Frage ist noch nicht beantwortet,
ob eine Wahrheit ohne die Fähigkeit zu binden, ob eine Wahrheit
ohne Gesicht (vision und visage) mehr sei als ein Truism oder eine

Banalität und Selbstverständlichkeit. Wobei wir gleich gestehen,
daß wir damit keineswegs dem Pragmatismus mit dessen praktischen
und nützlichen Wahrheiten das Wort geredet haben möchten, welcher

Pragmatismus uns recht eigentlich die Philosophie und Wahrheit
einer zweidimensionalen, einer Welt ohne Tiefendimension zu sein

scheint. Nein, die tiefste Lehre unserer Physiognomik ist keine andere
als die, daß die Welt so, wie sie ist, nicht über einer Gleichung (a a)

aufgebaut sein könne, da es nur darum zur Schöpfung des seines Selbst

bewußten, sich selber sehenden Menschen gekommen sei, weil und
damit die sogenannte Wahrheit zugleich Gesetz oder Befehl oder

überhaupt nur Anfang (principium) oder, was dasselbe ist, weil
und damit das Wort Fleisch geworden sei. Mit anderen Worten:
Wahrheit ist nicht ohne Größe oder ist ohne Größe sinnlos oder hebt
sich ohne Größe mit sich selber auf. Man wird mir entgegnen, daß die

Physiognomik damit nichts anderes lehre als die alte Rhetorik.
Zugegeben, nur dürfen wir den einen Unterschied nicht übersehen, daß die
Rhetorik eine Physiognomik vor der Psychologie mit dem Menschen



278 Rudolf Kaßner

als dem Maß der Dinge und die Physiognomik eine « Rhetorik » nach
der Psychologie sei.

14.

Zurückgreifend behaupten wir, daß die Psychologie mit ihrem Vater
und Sohn-Motiv, dem Vaterkomplex usw. in eine Sackgasse geraten
sei, vielmehr den Menschen in eine solche gebracht habe und daß

es die Aufgabe der Physiognomik oder dessen, was wir so nennen, sei,

ihm daraus herauszuhelfen und damit nicht nur den Sohn, sondern
auch den Vater zu retten. Die letzte Absicht der Gestalt oder des

heiligen, unverletztlichen Antlitzes oder der Ebenbildschaft ist nicht
der Vater und nicht der Sohn, sondern der Mensch oder, was dasselbe

ist, der Vater im Sohn und der Sohn im Vater. Wenn wir dieses Antlitz
oder Ebenbild einschlagen, so gelangen wir damit weder in das Geheimnis

des Vaters noch in das des Sohnes, sondern trennen beide voneinander,

den Sohn vom Vater und den Vater vom Sohn.
Solche Gedanken und andere ähnlicher Art sind in uns durch einen

bedeutenden Vortrag des Psychoanalytikers C. G. Jung geweckt worden,
daraus der Satz zu hören war, daß Saulus, als er gegen Damaskus zog,
um den Christ zu bekämpfen, im Grunde genommen oder korrekter:
im Unterbewußtsein das schon war, was er vor Damaskus oder durch
die Vision Christi erst wurde: nämlich ein Freund Christi, selber
Christ, Paulus. Gewiß war er es : eben im Unterbewußtsein, als Seele,
als Seelenleib, Seelenmensch oder auch als Sohn oder als Vater kommender

Söhne, aber nicht als Mensch. Als Mensch in dem von uns
oben angedeuteten Sinne, als für welchen die Wahrheit erst gilt
oder Wahrheit ist, da sie ihm zum Befehl wird, als Mensch, dem die
Sprache verliehen war und dem Gott im Paradies die Herrschaft über
die Tiere gegeben und den er deren Namen gelehrt. Daher auch die

Namensänderung von Saulus in Paulus, daher überhaupt die Wichtigkeit,

Heiligkeit, Magie und Symbolik der Namen. Das Tiefste ist ja
nicht oder nirgendwo zu erbohren und liegt nicht am Grunde wie
die Muschel im Meere, sondern das Tiefste steckt in der Haut und
ist an die Oberfläche, eben an den Namen, an das Wort gebunden.
Daher die Umkehr oder die Fleischwerdung des Wortes oder die
Tatsache, daß die Umkehr durch die Mitte geht in jener Welt, in der das

Wort nicht mehr Wort, sondern Fleisch, in der die Wahrheit nicht
mehr nur Wahrheit, sondern Größe oder Tiefe oder Härte geworden ist.

Für die Seele, die ewig schwangere, verborgene, zu ergründende,
gibt es nur Vergangenheit oder Zukunft, und alle Gegenwart verwandelt



Die drei Reiche 279

sich für sie in Vergangenheit oder Zukunft. So ist sie Seele, so ist der
Sohn Sohn, der Vater Vater. Daher der Druck, das Drängen, die Eile
und die Angst derer, die verborgen und eingehüllt sind und an die
Hülle und die Wand des Kerkers pochen. Für den Menschen aber
oder das heilige Antlitz oder die ewig zu deutende und ewig
gegenwärtige, aus der Mitte herausgehobene Gestalt gibt es genau so viel
Vergangenheit wie Zukunft. Ja, es muß sogar gesagt werden, daß

dieser Mensch oder dieses Gesicht des Menschen in jedem Augenblick
im Gleichgewicht zwischen Vergangenheit und Zukunft und also leicht
und ohne Bedrängnis sei. So ist er Gestalt und Mitte (ohne Maß zu
sein), so ist er ein Bauender oder eine Brücke, so vor allem ist er sich
selber Spiegel, und so spiegelt sich um des Menschentums willen der
Vater im Sohn oder der Sohn im Vater.

Hier liegt auch die Wichtigkeit des Augenblicks und der Einbildungskraft.

Ohne den Augenblick keine Einbildungskraft. (In der Welt des

Aristoteles und des Maßes fehlt der Augenblick und damit die
Einbildungskraft, daher wiederum die Bedeutung der Tat. Oder: der
Augenblick darin ist die Tat, und daher die Bedeutung des Maßes.)
Nur weil Saulus Einbildungskraft oder insofern er jene hatte, mußte
oder konnte er umkehren oder mußte das, was bisher in der Vergangenheit

oder in der Zukunft verborgen gleich dem Kind im Mutterleib
war, sich offenbaren und gegenwärtig werden. So hängen Körper und
Seele durch die Einbildungskraft zusammen und ist das eine dem
andern im wahren Wortsinne eingebildet, oder sind wir, kurz gesagt,
niemals imstande, ein Gesicht zu deuten, ohne daß wir die Einbildungskraft

zu Hilfe nähmen.
Es ist viel die Rede in modernen Büchern von der Einheit der Gegensätze,

von Rhythmus, Schicksal usw. Nicht der Mensch, sondern die
Gestalt oder der Mensch, soweit er Gestalt ist und Einbildungskraft
hat, ist die Einheit der Gegensätze (im Sinne Pascals oder in jedem
andern). Und nur für den Menschen in der unerhörten Position genau
in der Mitte zwischen Vergangenheit und Zukunft, für den Menschen
des heiligen Antlitzes oder für den Menschen der Gesichte, den bauenden,

ist die Zeit Rhythmus oder, wie wir den Rhythmus an anderer
Stelle definiert haben, der Anfang im Ende und das Ende im Anfang
oder ist die Eigenschaft oder Eigenart des Menschen Schicksal oder

jede Eigenschaft ein Querschnitt durch den Strang des Schicksals.


	Die drei Reiche

