Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 4

Artikel: Die drei Reiche

Autor: Kassner, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

262

Die drei Reiche
von Rudolf Kafner

(Aus dem physiognomischen Weltbild)
1.

Zunichst muf} festgestellt werden, daf} Physiognomik so, wie wir sie
verstehen, keine Wissenschaft ist, eine solche auch nicht sein kann oder
soll. Jede Wissenschaft operiert, indem sie erkliren will, mit Begriffen.
Die Physiognomik erklért nicht, sondern deutet. An Stelle von Richtig
und Falsch setzt sie Tief und Flach und an Stelle des Begriffes das Bild.

Und je tiefer die Physiognomik bohrt, um so mehr sieht sie Bild,
sieht sie Gestalt. Darauf ist zuriickzufithren, dafl dem Physiognomiker
als solchem nichts so schwer fillt wie die Entscheidung oder Wahl.
Nicht darum also, weil er ein Hamlet wire, ein Hamlet ohne Motiv,
sondern weil er ununterbrochen und in allen Lagen und Schichtungen
Gestalt sieht, so daf} er, wenn er sich einmal zu entscheiden hitte, zu
dieser seiner groflen Entscheidung auch nur durch ein Gesicht, einen
Plan, als ein Bauender gebracht werden konnte.

Keine Geistesgebirde ist dem Physiognomiker so fremd wie jene des
Skeptikers welcher Art und Herkunft immer. Unser Zeitalter gehért
dem Skeptiker noch weniger als dem groflen Glaubigen. Wenn wir also
den Physiognomiker irgendwo plazieren miissen, so 1st er auf dem Wege
vom Skeptiker zum Glaubigen zu suchen: er ist der Mystiker der ganzen
geschaffenen Welt. Und wenn er je ein Skeptiker war, so hat er den
Skeptizismus in sich mit der Einbildungskraft paralysiert, denn fiir
den Skeptiker ist die Einbildungskraft eine Zerstreuung der Kraft,
fiir den Physiognomiker Sammlung und Bindung.

Darum deutet er in die Tiefe. Deutung und Tiefe stehen zueinander
wie Subjekt und Objekt. Die Tiefe ist die eine Dimension des Deutenden
und des Deutbaren. Den Griechen, ja der ganzen antiken Welt fehlt,
wenn auch keineswegs die Tiefe selbst, so doch die Kategorie der Tiefe.
Auch Plato kennt sie nicht, obwohl der platonische Sokrates vielleicht
der erste Grieche war, der unserer Vorstellung vom tiefen, von dem in
die Tiefe gehenden und in der Tiefe suchenden Menschen entspricht,
indem er als erster die innere Welt der @ufleren entgegenstellt und so
den Menschen vom Mythos losbindet. Sokrates sucht, wie er sich zu
Phadrus ausdriickt, die Ungeheuer und Chimiren nicht mehr in der



Die drei Reiche 263

Fabel, sondern im eigenen Innern. Damit ist das Verlangen nach der
Tiefe ausgesprochen und fixiert. Und damit hért der Mensch auch auf,
das zu sein, was er bisher war: das Maf} der Dinge. Denn nur dadurch,
daB} er nicht tief war im Sinne eines Deutenden, konnte der griechische
Mensch eben dieses Maf} sein. Mit anderen Worten: die ganze antike
Welt unterlag der Kategorie der Gréfle. Grofie war Bindung, der Ruhm
Pflicht. Erst der tiefe Mensch durfte die Ruhmlosigkeit dem Ruhm vor-
ziehen.

Das ungeheure Pathos des hl. Augustinus an der Wende der antiken
Welt ist fiir uns mit dem Kampf zwischen « Gréfle » und « Tiefe »
gegeben, welcher Kampf wohl in der gewaltigen Personlichkeit des
Kirchenvaters, keinesfalls aber im Stil seines Werkes ausgetragen
worden war. Daher das Schillernde, ja Gleifinerische, wenn man mich
recht versteht: zugleich Tiefe und Wortreiche, ja gelegentlich direkt
Platte seiner « Bekenntnisse ».

2.

Wir haben schon an anderen Orten versucht, die menschliche Ge-
schichte, besser: die Geschichte der menschlichen Formen als einen
Weg oder eine Entwicklung aus der Raumwelt in die Zeitwelt darzu-
stellen, wobel wir an dieser Stelle noch hinzufiigen wollen, daf} sich
dieser Weg nicht nur iiber die ganze Menschengeschichte erstreckt,
sondern auch in aufeinanderfolgenden Epochen immer von neuem
wiederholt. So ist etwa nicht nur der Weg von der griechischen Tragédie
zu Sokrates, sondern auch jener von der Aristotelischen Logik des
Mittelalters zu jener des Descartes oder Pascals ein solcher aus der
Raumwelt in die Zeitwelt. Tritt nicht auch der einzelne Mensch aus
der Raumwelt seiner Jugend in die Zeitwelt des Alters? Wir haben
auch gesagt, daf} wir statt Raumwelt Magie, statt Zeitwelt Freiheit
setzen diirfen. Der Weg geht also von der Magie zur Freiheit. Nun
fassen wir aber die Geschichte keineswegs als einen ansteigenden Fort-
schritt im Sinne einer Befreiung oder mit der Freiheit als erstrebens-
wertem Ziel auf, vielmehr ist es so, dafl Magie und Freiheit erst durch
einander ihren tiefsten Sinn erhalten, daf} sie aneinander hingen wie
der Anfang und das Ende einer Kette, dafl beide gleichsam die Ur-
elemente des rhythmischen Geschehens, die Urelemente jeder Gestal-
tung bilden.

Nur in der Raumwelt, also auch in den Epochen der schépferischen
Architektur, ist der Mensch das Maf3 der Dinge. Der Mensch mit dem

Verlangen nach Tiefe hingegen lebt mehr in der Zeitwelt. Es ist iiberaus



264 Rudolf Kafiner

wichtig, sich vor der Tiefe des Menschen als solcher keinerlei Deklama-
tion hinzugeben, denn der tiefe Mensch erweist sich auch als der sehn-
siichtige, fliichtige, mit sich selber entzweite, sich immer wieder ent-
gehende, sich selbst betriigende, als ein Mensch nicht immer aus einem
Guf, als der Schauspieler, als der durch das Schauspiel Gefihrdete.
Der andere, der Raummensch, dieses Maf3 der Dinge, hingegen wird
weniger durch den Spiegel oder die Biihne wie durch die Logik und das
Wort selbst in Gefahr gebracht. Er ist im schlimmsten Fall der Sophist.
Wenn er liigt, beliigt er die anderen. Der Zeitmensch ist der Mann der
Konfessionen und beliigt sich selber. So verhilt sich Gréfie zur Tiefe. . .

Es steht in Biichern geschrieben und wird daraus nicht ohne ein
gewisses Pathos wiederholt, dafl Shakespeare tiefer sei als die griechische
Tragédie. Das ist gewiB} richtig, doch miissen wir uns gegen das Pathos
in dieser Behauptung wehren und darum sagen, dafl die Tiefe der
griechischen Tragédie nicht in ihr selber, in den Charakteren, sondern
im Mpythos liege oder der Mythos selbst sei. Der griechische Held,
Oedipus usw., ist im Mythos eingebettet. Wir diirfen uns paradox aus-
driicken und sagen, daf} die Tiefe hier noch in der Grafle liege. Darum
ist dieser griechische Held auf eine bedeutsamere Art Kénig, ein Crofler
der Erde, denn das Konigtum ist im Oedipus mehr noch als im Kénig
Lear Mythos, Magie, Zusammenhang mit dem Gaéttlichen. Der grofle
Mensch war Koénig. Es gab also noch nicht den Kleinen, der grof,
oder den Groflen, der klein ist. Der Mythos als solcher schliefit das
Paradox aus, und die Tiefe des Mythos ist immer ein Sein und nie ein
Suchen.

Damit, mit diesem mythisch-magischen Sein, hingt etwas anderes
zusammen, daf} nimlich die griechische Tragédie es sich noch gestatten
durfte, nur Tragodie und nichts anderes, das will sagen: nicht die eine
oder die andere Seite des Weltbildes wie bei Shakespeare zu sein. Der
Mensch darf, heifit das, solange er noch im Mythos steckt oder darin
seine Tiefe hat, einseitig sein, herausragen, Kénig sein, sein Kénigtum
iiber sein Menschentum stellen, wie er sein Geschlecht iiber das Men-
schentum setzt, oder wie sich seine Art oder die Tugend der Art und
des Standes iiber den Einzelnen und dessen Tugend erhebt. Physiogno-
misch sehen heifit das alles zusammen sehen: den phallischen und den
magischen oder Raummenschen, Geschlecht und Legitimitit, Natur-
art und Dichtungsart.

Im Franzosen von heute und je ist mehr vom antiken Raummenschen
als etwa im Deutschen, der wesentlich Zeitmensch und dauernd mit



Die drei1 Reiche 265

der Frage nach dem Wesen der Zeit, dem Sinn der Geschichte pri-
okkupiert ist. Der Franzose ist mehr Augenmensch, der Deutsche
Ohrmensch. Niemand ist sich selber darum so nahe wie jener, niemand
sich selber so fern wie dieser. Im franzésischen Rationalismus steckt
sehr viel Mythisch-Romantisches, die franzésische Romantik wiederum
ist nur die Umkehrung des Rationalismus. Zwischen dem Rationalismus
und der deutschen Romantik stehen Herder, Kant, Goethe.

Wenn wir hier an dieser Stelle etwas Physiognomik treiben diirfen -
kein Gesicht ist so geeinigt wie das franzésische, und zwar besteht diese
Einigung oder Einheit vornehmlich zwischen Stirn und Nase, dem
Qeistigen und Instinktiven und ist dort auch unmittelbar wahrnehmbar.
Im deutschen Gesicht verrit sich weniger Zerfallenheit, welche
stets auf Leidenschaftlichkeit zuriickgeht und hiufig im russischen
Gesicht zu Tage tritt, als einfach Uneinigkeit, als ein deutliches
Gegeneinanderstreben der einzelnen Reiche, Fahigkeiten und Michte.

Noch das zum Raum- und zum Zeitmenschen: Dem Deutschen wird
oft Mangel an Tradition vorgeworfen. Tatsiichlich miifite es so heiflen:
Die Tradition bricht beim Deutschen leichter ab als beim Franzosen,
welcher durchaus in der Tradition lebt. Die deutsche Geschichte ist
ein fortgesetztes Abbrechen der Tradition. Wer aber physiognomisch
sieht, muf} sagen, dafl der Deutsche an Stelle der lebendigen und geleb-
ten Tradition etwas anderes hat, und zwar das, was Kant Erfahrung
nennt, ein Wort, das sich um seines deutschen Sinnes willen schwer
iibersetzen lafit. Diese Erfahrung nun ist eine Tugend des Zeitmenschen,
Tradition kennzeichnet hingegen mehr den Raummenschen.

3.

Die erste uns bekannte Physiognomik wird Aristoteles zugeschrieben.
Feines Haar, heifit es darin, sei ein Zeichen eines furchtsamen Menschen,
weil der Hirsch oder der Hase feines Haar haben, rauhes das eines
mutigen, weil Léwe und Eber rauhes haben. Menschen mit einer von
der Stirn an gebogenen Nase seien frech, weil der Rabe eine solche habe,
Menschen mit dickem Hals zornig wie der Stier, solche mit diinnem
furchtsam wie der Hirsch, solche mit kurzem hinterlistig wie der Wolf.

Aus diesen wenigen Beispielen ist der Geist des ganzen Buches
ersichtlich: Dieser oder jener Zug im Gesicht, in der Gestalt, kurz
im AuBeren bedeutet diese oder jene Eigenschaft des Inneren. Das
tertium comparationis ist das Tier, weil im Tier die Art entscheidet und
das AuBere und das Innere sich in der Art als solcher decken.



266 Rudolf KaBner

Die Physiognomik des Aristoteles herrscht, wo immer sie auftritt,
durch die Jahrhunderte, sie ist noch in Lavater, in Herder, in Schopen-
hauer, in Carus zu spiiren. Erst in den auflerordentlichen Fragmenten,
die Physiognomik betreffend, die wir von Goethe besitzen, zeigt sich
die Wendung vom Rationalen oder Statischen weg zu dem, was wir das
Dynamische nennen, zu jener Physiognomik des bewegten Menschen,
welche wir in unseren Biichern vertreten.

Die Physiognomik des Aristoteles war noch Wissenschaft und sollte
es sein. Sie war Wissenschaft im griechischen Sinne, Logik oder
Wissenschaft in einer Welt, in welcher Wort und Ding einander ange-
messen sind. Das Wort darin ist weniger Sprache als Etiquette. Oder:
die Sprache ist nicht Ausdruck des lebendigen und bewegten Wesens,
sondern Zeichen der Zugehérigkeit. Anders ausgedriickt: Wir haben es
hier mit einer Welt der Typen und nicht mit der Kreatur als solcher zu
tun. Gott, vielmehr der Demiurg, heifit das, hat vor der Kreatur, der
atmenden, Typen geschaffen, also, um auf unsere physiognomischen
Beispiele zuriickzukommen, nicht oder vorerst nicht den Raben, das
Pferd, den Hirsch und Stier, sondern den frechen Raben, das scheue
Pferd, den furchtsamen Hirsch, den zornigen Stier. (So wie sie auf den
Bildern der primitiven Meister der Malerei figurieren.) Und der erste
Mensch, der aus Gottes Schépferhand hervorging, hatte fiir die kom-
menden Beispiel zu sein, er war der Mensch mit allen menschlichen
Eigenschaften, oder soweit er aus solchen besteht und zusammengesetzt
ist. Es ist klar, daB es in dieser Welt des Demiurgen auf Urspriinglichkeit
in unserem, spiteren, romantischen Sinn, auf Natur, Naturhaftigkeit
usw. gar nicht ankommt, denn alle nur mégliche Urspriinglichkeit liegt
in der ersten Ursache selbst, in der prima causa, im primo amore, in
einem Gott also, der mit den Dingen zugleich die Begriffe schuf oder,
wie es in der Genesis heifit, den ersten Menschen die Namen der Tiere:
des Raben, des Pferdes, Hirsches und Stiers usw. lehrte.

Wir wollen diese Welt die des Vaters nennen. Sie ist aus der magischen
hervorgegangen und gehért nur einer héheren Stufe des menschlichen
BewuBtseins an. Der magische Gott der Genesis wufite die Namen der
Dinge, der Demiurg weif} die Begriffe. Beide Welten entsprechen dem,
was wir vorhin Raumwelt genannt haben.

Physiognomisch sehen heifit das Ethische und das Asthetische in
jedem Augenblick zusammensehen. Fiir den Physiognomiker gibt es
keine Fthik ohne die dazugehorige Asthetik und umgekehrt. Ja, wir
mochten sogar behaupten, daf3 er nicht das geringste Bestreben oder



Die drei Reiche 267

Verstindnis dafiir zeigt, das Ethische vor dem Asthetischen zu schiitzen,
wie es jeder Zeit das Bediirfnis der Platoniker oder aller Heils-
lehrer oder Wahrheitsapostel in der Art Rousseaus oder Tolstois
gewesen 1st. Darum setzen wir gleich das Folgende her, dafl wir einen
Niederschlag oder Abglanz dieser Welt des Vaters in den grofien Epen
der Menschheit, in Homer, Dante, Ariost oder in so reinen epischen
Dichtern wie in Lafontaine wiederzufinden geneigt sind. In der Vater-
welt herrscht das Epos, darin wird erzihlt oder geniigt die Erzihlung.
Wer diese Welt des Vaters nicht in sich trigt, besitzt nicht die Kunst
des Erzihlens oder weif3 nichts von deren Schwierigkeit und Késtlich-
keit. Sie hat den Anfang und das Ende und dazwischen den Aufschub
(Retardation) und zwar nur darum, weil sie Anfang und Ende hat.
In der Welt des Sohnes, im Drama, denn der Sohn ist das Drama, gilt
nicht der Aufschub, sondern die Beschleunigung, weil der Sohn als
Sohn ohne Anfang und ohne Ende ist. In der Welt des Vaters gilt nur
der Anfang und nicht die Urspriinglichkeit. Der Sohn ist urspriinglich
und soll es sein, darum fiihlt er sich ungliicklich, wenn er es nicht ist.
Wer wird beim Vater an Urspriinglichkeit denken oder daran, daf} der
Rabe oder das Pferd oder der Stier urspriinglich oder deren Scheue oder
Frechheit oder Furchtsamkeit Urspriinglichkeit wiren? Nein, nein,
der Vater ist der Anfang und die Macht und der Quell, aus dem alles
Ceschehen wie eine gute Erzihlung strémt und strémen soll. Und je
grofer und linger der Strom, um so besser.

4, ‘

In allen Fillen, wo wir urteilen, d. h. von einem Wesen oder Ding
eine Eigenschaft herausheben, bemichtigen wir uns des Phinomens
mittels Umschreibung, Abgrenzung oder Einschliefung. Bestimmter:
wir sehen es nicht, oder das, was wir als Eigenschaft herausgehoben
haben, ist nicht oder, wenn man will, noch nicht Gestalt. So sind, um
bei unseren Beispielen zu bleiben, die Frechheit des Raben oder die
Furchtsamkeit des Hirsches nicht Gestalt oder von der Gestalt als solcher
nicht ohne weiteres abzulesen, denn was wir sehen, ist stets nur Gestalt
und nicht Eigenschaft, und Gestalt weiter ist Bewegung. Unser Auge,
soll das heiflen, liest nicht ab, deckt nicht auf oder zu, bohrt und ent-
larvt nicht. Oder was dasselbe ist: wir sehen, wenn wir sehen, nicht
Ursache und Zweck, Anfang und Ende, und zwar nur darum nicht,
weil das Sehen sich stets auf eine bewegte Welt, auf eine Welt in der
Bewegung und niemals unmittelbar auf eine in ihren Eigenschaften



268 Rudolf Kafiner

und durch sie abgegrenzte und aus ihnen bestehende Welt bezieht oder
beziehen kann. Wir werden also den Raben und nicht dessen Frech-
heit sehen. Warum? Weil diese Frechheit oder Scheue oder der Mut
usw., wenn wir sie sihen, die Welt zum Stehen bringen und deren Lauf
unterbrechen miifite.

Freilich kénnen wir die Frechheit dem Raben oder sonst einem Wesen
irgendeine Eigenschaft ansehen, aber sehen heifit nicht ansehen. Nicht
das reine Auge, nur der Witz sieht uns etwas an. Die Karikatur kann
darum niemals der Ausdruck des reinen Wesens sein, sondern nur
der einer innerhalb der Gesellschaft oder durch sie vergewaltigten, zum
Stehen gebrachten, in threm Lauf unterbrochenen Natur.

Weil unser Sehen (als Akt der Seele) stets auf ein Bewegtes geht oder
Sehen und Bewegung oder Sehen und Gestalt korrespondieren, so ist
die Behauptung, dafl, wenn wir sehen, wir nur die Erscheinung und
nicht das Wesen der Dinge an sich sehen, sinnlos. Das Wesen oder
das « Absolute » oder die «Wahrheit» liegen fiir den Physiognomiker
(im weitesten Sinne, in eben dem Sinne eines Mystikers der geschaffenen
Welt) im Zusammenschluf8 von Seher und Gesicht und nirgendwo
anders, man nenne diesen Zusammenschluf}, wie immer man wolle.
Hier unterscheidet sich das physiognomische Weltbild wesentlich sowohl
vom Platonismus und von jeder anderen Art von Idealismus und
Intellektualismus wie auch vom Illusionismus Buddhas oder Berkeleys.
Wenn Goethe einmal schreibt: « Das Hochste wire: zu begreifen, daf3
alles Faktische schon Theorie ist. Man suche nur nichts hinter den
Phénomenen, sie selbst sind die Lehre », so hat er uns den Weg schon
gewlesen: den Weg vom Idealismus Kants zu eben dem, was wir das
physiognomische Weltbild nennen. Es ist derselbe Weg, den Goethes
Kunst gegangen ist, er fithrt von der Iphigenie zur Ottilie in den
W ahlverwandtschaften.

5.

Der «ersten Ursache » (aus der Welt des Vaters) entspricht in der
Welt des Sohnes — so wollen wir die eben bedeutete nennen - die All-
Einheit, wobei wir uns nur zu hiiten haben, diese mit der All-Einheit
des Pantheismus welcher Art immer, dem der Eleaten oder eines mif3-
verstandenen Spinoza oder Schellings zu verwechseln. Die All-Einheit
der griechischen Philosophie ist letztlich nur ein anderer Ausdruck fiir
die erste Ursache der Welt des Vaters, und so 1st mit ihr ebenso wenig
Staat zu machen wie mit dem Pantheismus iiberhaupt.

Die All-Einheit der Welt des Sohnes hat nur in der angeschauten



Die drei Reiche 269

Welt Geltung, in der Welt des Sehers und der Gesichte. Nur so ist
All-Einheit Inhalt und bedeutet Fiille. Das will sagen: erst seitdem der
Sohn da ist oder weil er gekommen ist, ist es sinnlos zu sagen, das
Wesen der Welt oder das des Menschen sei dies oder jenes, sei der
Wille oder die Vernunft oder die Zahl oder das Unendliche oder auch
die Liebe oder die Wahrheit oder was immer: gut, schlecht, mittel-
maBig oder gar Gott im Sinne des Pantheismus und daraus abzuleiten.
Warum? Um eben der Anschauung willen, um der Bewegung willen
oder weil sonst alles beim Worte bliebe und im Worte sich verzoge
und verzerrte oder die Welt mit dem Worte zum Stehen gebracht wiirde.

Seit dem Sohn liegt aller Sinn und alle Tugend der Welt darin, daf3
das Wort Fleisch werde. Darum ist der Sohn gekommen, oder darum
muBte er kommen, oder darum war nichts so sehr vorauszusehen und
bestimmt, als da} er kime.

6.

Leben wir oder leben die Lebendigen unter den Lebenden heute
nicht heftiger und entschiedener denn je in der Welt des Sohnes?
Und heift das nicht, indem wir uns zunichst einmal auf das Asthetische
(innerhalb dieser Welt) besinnen, so viel wie, daf} es gerade heute darum
mehr denn je auf die Fleischwerdung des Wortes ankomme, weil die
einzelnen Dichtungsarten, die wie alles, was Art, Gattung oder Regel
ist, aus der Welt des Vaters als der ersten Ursache und des Anfanges
stammen, ineinander iibergehen und die Tragédie nicht mehr nur
Tragodie ist, oder, was dasselbe ist, der moderne Mensch keine Tragé-
die im strengen Sinn der Antike mehr hat oder haben kann? In der
Fleischwerdung des Wortes liegt die neue Art, oder besser: aus dieser
Fleischwerdung gewinnen wir sie. Und darauf, auf die neue Art allein
und nicht auf das Neue an sich, auf Erfindung oder auf die Abenteuer
der Erzihlung oder die Konfession kommt es an. In der Welt des Sohnes.

Denken wir einmal, um uns deutlicher zu machen, Pindar und
moderne Lyriker zusammen, so weit letztere es verdienen, neben diesem
groflen Namen genannt zu werden: den spiten Hélderlin, den Rilke
der « Duineser Elegien », Paul Valéry. Pindars Wort ist Preis des Vaters,
Preis der Séhne als Erben der Viter, seine Dichtung ist nicht Verwand-
lung, sondern Satzung, Metrum, Strophe. So bleibt das Wort Wort.
Innerhalb der Satzung und Strophe. Was auch der Sinn beider ist.
Das Wort ist hier nicht Fleisch und soll und kann es auch gar nicht
sein. Daher dann die Wichtigkeit und Heiligkeit der Mafle, daher die

strenge Unterscheidung zwischen Poesie und Prosa, welche in der



270 Rudolf Kaflner

ganzen antiken Literatur beobachtet wird, die hohe Bedeutung der
Rhetorik. Man vergleiche nur einmal das Verhiltnis von Prosa und
Poesie zueinander in einem so antiken und in diesem, also im echten
Sinne rhetorischen Geist wie Milton und in dem ersten ganz unrhetori-
schen Menschen héchsten Ranges wie Goethe : In Milton haben wir noch
das alle Geister bindende Gesetz, das Poesie und Prosa nach Gegen-
stand und Maflen voneinander scheidet, in Goethe eine gewif3 gefahr-
liche, aber iiberaus kostbare Bluttransfusion zwischen beiden. Das
Gesetz, das Goethesche Prosa und Poesie beherrscht, ist letztlich kein
anderes als das Lebensgesetz, das Gewissen, ja der Atem der zugleich
héchst produktiven und beispielgebenden Personlichkeit des Dichters
selbst. Von den oben genannten Lyrikern, die wir Pindar gegeniiber-
gestellt haben, ist das eine zu sagen, daf} sie bewufit und unbewuf}t zur
Prosa streben, zu einer Prosa im Sinne der Fleischwerdung des Wortes,
oder daf} ihre Poesie von der Prosa her, wenn das Wort gestattet ist,
zuriickbelebt wird.

Die iiberragende Bedeutung der Prosa in unserer Zeit ist nicht zu
leugnen. Die tiefsten Dinge kénnen heute nur in Prosa gesagt werden.
Ja, die Prosa ist der eigentliche Ausdruck jener Welt der Tiefe, von der
wir gesprochen haben.

Wir reden von der gebundenen Sprache des Verses und der ungebun-
denen der Prosa. Diirfen wir nicht in unserer Magie und Freiheit
einander gegeniiberstellenden Sprache behaupten, dafl der Weg der
Geschichte und der Formen von der Poesie, die letztlich auf Magie
zuriickgeht, zur Prosa fithre? Und daf} somit die Fleischwerdung des
Wortes ein, ja der hochste Akt der Freiheit sei?

7.

So ist die Reihenfolge: zuerst war die Rhetorik da, darauf mufite,
da die Rhetorik leer wurde, die Konfession folgen, womit im engsten
Zusammenhang die Psychologie, die Kuriosititen des Seelenlebens,
die Beobachtung stehen. Physiognomik in unserem Sinne nun liegt
jenseits der Psychologie. Das soll uns bedeuten, daf} sich Psycholo-
gie fiir den Physiognomiker von selber verstehe oder jeder Physiognomi-
ker sozusagen schon einmal Psychologe gewesen sein miisse. Und so
liegt die Fleischwerdung des Wortes jenseits der Konfession und geht
iiber jede mégliche Konfession hinaus. Wir haben uns, heifit das,
zu verwandeln und nicht zu bekennen. Die Zeit der Bekenntnisse ist
vorbei. Auch der Subjektivismus im Sinne Byrons, Puschkins u. a.



Die drei Reiche 271

Das Bekenntnis als solches i1st nicht mehr entscheidend, wie es unmittel-
bar nach der Rhetorik war.') (Daher noch so viel Rhetorik in zwei
so groflen und wichtigsten Bekennern wie Augustin und Rousseau.
Die Rhetorik, méchte man sagen, war die Sprache der Schule gewesen,
i die sie als Kinder gegangen waren.)

Wir bringen hier eine neue Bestimmung zu unserer « angeschauten »
Welt der All-Einheit hinzu: die der Verwandlung. Und Verwandlung
ist Drama und umgekehrt. Somit haben wir eine ungeheure Erweiterung
des « Dramatischen » vorgenommen und den Begriff des alten Dramas,
der Tragédie, sprengen miissen.

8.

Die Welt des Vaters oder des Anfangs ist Ubereinstimmung zwischen
Mensch und Werk, Mensch und Wort, daran ist der Vater zu erkennen
oder besser: daran erkennt der Sohn den Vater, denn in der Welt des
Sohnes herrscht diese Ubereinstimmung zunichst nicht. Das ist, wenn
man will, das Leiden und der Zwiespalt des Sohnes, das ist dessen
Geburt, als welche aus dem Leiden erfolgte. Um nun trotzdem zur
Ubereinstimmung und Harmonie zu kommen oder den Zwiespalt
zu iiberbriicken, braucht der Sohn eines, was der Vater wohl auch,
aber zu anderen Zwecken braucht: die Einbildungskraft. Diese muf}
namlich in der verlangten Ubereinstimmung enthalten oder integriert
sein, denn nur dann kann es zu dem kommen, was wir Fleischwerdung,
Wiedergeburt, Verwandlung oder neue Art nennen.

Die Einbildungskraft des Vaters und die des Sohnes sind zwei ver-
schiedene Dinge. Die des Vaters ist beides: Magie sowohl als auch
Erfindung. Der Zusammenhang von Magie und Erfindung muf} ein-
gesehen werden, wir kénnen hier nur darauf hinweisen. Auch das,
was sich als Verwandlung innerhalb der Vaterwelt dartut, 1st Magie,
will sagen: Verwandlung in einer Welt ohne Ich oder Verwandlung vor
der Entzweiung des Menschen in Ich und Selbst, Verwandlung des
Gottes in das Tier. Die Verwandlung des Sohnes ist nicht Magie,
sondern der letzte Akt des Bekenntnisses oder auch dessen Uberwindung,
Uberwindung des Subjektivismus usw. Das Bekenntnis ist fiir den
Sohn als solchen typisch. Damit l6st er sich von der Welt des Vaters.
In jedem Bekenntnis ist etwas von Revolte. Nun ist Revolte manches,
niemals aber alles. Verwandlung ist mehr, mit der Verwandlung findet
der Sohn den Weg zum Vater zuriick. Fiir den, der sich verwandelt,

) Heute hat das Bekenntnis nur Sinn vor Gott. Und ein solches ist immer Ver-
wandlung. So stehen Verwandlung und Bekenntnis zueinander.



272 Rudolf KaBBner

niemals aber fiir den, der nur bekennt, ist die Einbildungskraft ein Akt
des Seins. Sagen wir es so: es ist nie auszumachen, wann oder wo ein
Bekenntnis liigt oder ob mit dem Bekenntnis nicht die Liige eben nur
zugedeckt wird. Mit der Verwandlung aber ist die Liige vernichtet
(und nicht nur blof zugedeckt). So steht wiederum die Verwandlung zum
Bekenntnis. Darum ist das Bekenntnis, es sei denn ein solches vor Gott,
kein schépferischer Akt. Oder darum wird nur in der Verwandlung und
nie im Bekenntnis das Wort Fleisch.

Noch das: die Erfindung des Sohnes ist gering und zwar genau um
des Bekenntnisses willen. Das Bekenntnis hat die Erfindung getétet.

9.

Gibt es darum zwei Wahrheiten: erstens die des Vaters, die vor
jeder Dichtung da ist, und dann die des Sohnes, die jede mégliche
Dichtung verschluckt hat? (Der sogenannte Idealismus redet von objek-
tiver und subjektiver Wahrheit, doch wir wissen uns in einer Welt des
Ausdrucks und der Gestaltung und sagen darum statt dessen Vaterwelt
und Welt des Sohnes.)

Oder kann es nicht vielmehr nur so sein, dafl ohne die Wahrheit des
Heiligen die Wahrheit Gottes nicht gelte (ob sie nun sei oder nicht sei),
oder daf} Gott ohne den Heiligen zur puren Identitit (Ich bin Ich oder
a=a), zum Fetisch, zum bloflen Wort (ochne Fleischwerdung) werden
miisse ?

Mit anderen Worten: dem Rang, der Art, der Kaste, dem Stand usw.
in der Welt des Vaters entspricht in der Welt des Sohnes, in der Welt
der Freiheit die Einbildungskraft. Diese ist die Riickwendung des
Sohnes zum Vater, zum Ursprung. So kann der Sohn nie ohne Ein-
bildungskraft urspriinglich sein. Die Urspriinglichkeit des Vaters ist
dessen Prinzip, ist Gesetz, driickt sich oft in der Erfindung, nie im
Bekenntnis aus. Man beachte in der Asthetik das Verhiltnis der Erfin-
dung zur « groflen Form ». Das Bekenntnis als solches mufite die grofle
Form zerstéren. Oder: als das Bekenntnis aufkam, wurde die grofie
Form leer.

10.

So steht, noch einmal, die Welt des Vaters zu der des Sohnes: damit
in der ersten Sehen und Handeln zusammenkommen oder damit der
Mensch nicht ohne Ziel sei und sich gegen sich selber kehre, braucht es
eines dritten : des Mafles. Und zwar in dem Sinne, den Aristoteles diesem
Begriff fiir das ganze Altertum und dann weiter fiir das Abendland,



Die drei Reiche 273

soweit dieses sich auf das Altertum bezogen hat, gegeben hatte. Es wiirde
uns zu weit fithren, wenn wir den Ursprung und die Geschichte dieses
MaBbegriffes aufdecken wollten, vielleicht geniigt die Andeutung, daf3
er zuletzt auf den magischen Menschen, als in welchem Denken und
Sein eines sind, zuriickzufiihren sei, wie jede Allegorie auf ein Symbol
zuriickgeht, daf3 dieses Maf} sozusagen nur mehr noch die Haut oder
das Emblem oder die letzte Abstraktion des magischen Menschen sei.
Wenn es in der Veda heifit, daf aus dem Haupte Brahmas die Brahma-
nen, aus den Armen des Gottes die Krieger, aus den Schenkeln die
Kaufleute usw. geformt wurden, so ist Brahma eben das magische
Wesen, als in welchem Sein und Denken, Sein und Bild, Sehen und
Handeln eines sind, so ist er das Urwesen ohne Spiegel oder, was
dasselbe ist, das Urwesen, das, indem es sich spiegelt, die Welt schafft.
Die Haut, noch einmal, dieses Urwesens ist das Maf}, oder das Urwesen
lebt in diesem Maf} fort, wie die Welt der Tiergétter in der Physiogno-
mik des Aristoteles, aus der wir zu Anfang einige Beispiele zitiert haben,
weiterlebt.

Vielleicht werden darum viele in dem Mafbegriff die Verflachung
einer Welt sehen, die einst sehr wesenhaft und gefiillt war. Wer aber
einmal gleich uns den Begriff der Tiefe mit dem der Bewegung zu-
sammengebracht hat, der wird von Flachheit nur selten und ungern,
d. h. eigentlich nur dann reden, wenn es sich um Karikatur handelt.
Diese 1st in der Tat flach, oder hier ist Tiefe wesentlich flach oder zwei-
dimensional geworden.

Wir konnen das Mafl des Aristoteles nur richtig verstehen und
wiirdigen, wenn wir es mit einem andern sehr bedeutsamen Begriff
desselben Geistes zusammenbringen: mit dem des Handelns.!) Der
eine Begriff fordert den andern, und beide weisen auf den Menschen
ohne Spiegel oder richtiger: auf den Menschen, dessen Selbst und
Spiegel der Staat oder das Gemeinwesen ist, auf den Menschen ohne
Einbildungskraft, den Menschen, der, indem er Tugend und Gliick
zusammenzubringen sucht, den Sinn seines eigenen Lebens nur im
Staat oder Gemeinwesen zu sehen vermag.

Dieses Mafl nun fehlt in der Welt des Sohnes, und so ist fiir ihn

1) Die iiberragende Bedeutung der « Handlung » (= Primat des Willens) in Europa
ist auf eben diesen Zusammenhang der Handlung mit dem « Maf} » zuriickzufiihren.
Asien, vor allem Indien, hat weder das eine noch das andere in diesem Sinne iiber-
schitzt. Das MaB} und die Handlung richten sich hier beide nach der Kaste und werden
da]\.flon reguliert, und die Kaste ist dem genannten magischen Ursprung des Mafles
niher.



274 Rudolf Kaflner

Sehen und Handeln eins. Und nur so in der Steigerung bis zum Zu-
sammenschlufl von Seher und Gesicht hat er, hat der Sohn Maf}, viel-
mehr sein Maf}. Darum ist der Sohn immer heimlich oder offen gegen
den Staat im Sinne des Aristoteles. Es hat wenig Sinn, daf} wir diese
Tatsache uns verbergen oder beschénigen.

Beider ist die Trunkenheit: des Vaters und des Sohnes. In der
Trunkenheit des Vaters jedoch ist mehr Gliick und in der des Sohnes
mehr Einbildungskraft. So steht noch einmal der Vater zum Sohn und
der Sohn zum Vater.

Und zwischen beiden Welten eingeklemmt ist der tragische Hamlet.
Ja, das oder dort allein ist seine einzige Position in der Geschichte
des Geistes. Zwischen der Raum- und der Zeitwelt. In Hamlet ist noch
der alte Maflbegriff des Aristoteles. Nur darum darf Polonius zugleich
so verniinftige und kluge, ja weise Dinge zu seinem Sohn sagen und ist
doch nur ein Hanswurst. Sich aus solchen «Widerspriichen » Einwinde
gegen die sublime Tragédie des dinischen Kénigssohnes oder deren
iiberlieferte Fassung zu holen, mufl darum fiir ein ginzlich verfehltes
Beginnen angesehen werden.

11.

In der Vorrede zu Kaiser und Galilder redet Ibsen vom «dritten
Reich », vom Reich des Geistes, das auf die beiden Reiche des Vaters
und des Sohnes folgen und diese ablésen soll. Fiir uns kann es aber
immer wieder nur das Reich des Vaters und das des Sohnes geben,
denn das, was beide bindet, ist oder kann nur das Menschentum sein,
ein ewig sich neu bildendes Menschentum, oder, wenn es schon Geist
sein soll, so Geist als der Ausdruck dieses Menschentums.

In jenem Reich des Geistes, das uns vom Dichter gleichsam voran-
gezeigt wird, diirfen wir kaum etwas anderes erblicken als das Resultat
Hegelscher Geschichtsdeutung, als in welcher uns wiederum nur eine
Abart des Chiliasmus, ein solcher der Idee, ja des Unendlichen ver-
steckt erscheint. Gegen diesen Chiliasmus kehrt sich das physiognomi-
sche Weltbild, wenn wir so sagen diirfen, grundsatzlich, denn Physiogno-
mik ist, wie wir schon oft zu erkliren Gelegenheit hatten, keine Heils-
lehre im Sinne der Chiliasten. Ihre Heroen sind darum auch die unchilia-
stischen Meister: wir nennen Leonardo, ithn vor allen, Albrecht Diirer,
Lawrence Sterne, Goethe. Oder solche, deren Chiliasmus ginzlich
nach innen gekehrt und in der Siifle des eigenen Wesens jeder Zeit auf-
zugehen im Begriff war, wie Greco. Wenn wir die Bilder dieses sehr
groBen Malers und Geistes betrachten, haben wir oft das Gefiihl, uns



Die drei Reiche 275

in einem Erdbebengebiet der menschlichen Seele zu befinden. Kérper
und Seele sind nicht eines, eine solche Einheit wiirde dem katholischen
Sinn des Kiinstlers widersprechen, aber es ist die diinnste Scheidewand
zwischen beiden, und die ungeheure Bewegung kommt nur daher, daf3
die Scheidewand zwischen Korper und Seele so diinn ist.

Wir wiiBten eine sehr geheimnisvolle Verwandtschaft zwischen
Creco und Gogol, einem anderen Meister des physiognomischen Welt-
bildes, anzugeben, wenn man es verstiinde oder iiber sich brichte, in
Gesichten zu denken und sich vom Aristotelischen Maflbegriff fiir
einen Augenblick loszusagen. Beide sind verwandt wie Sehnsucht und
Verzweiflung, wie Héhe und Tiefe. .. Gogol wiirde gliicklich gewesen
sein und den zweiten Teil der « Toten Seelen » nicht verbrannt haben,
wenn es fiir thn eine solche Scheidewand gegeben hitte : zwischen Kor-
per und Seele, Holle und Himmel, Komik und Tragik. Auf Erden war
thm nur das eine im héchsten Ausmafle verliehen: die Einheit des Kér-
pers und der Seele, diese entsetzliche, leidvolle und doch auch iiberaus
komische Einheit zu fiihlen und zu sehen und zwar als die einzige
Satzung und Tugend, sonst nichts. Aber er wollte mehr (im Wahnsinn):
Himmel und Holle, ewigen Lohn und ewige Strafe und darum die
Scheidewand oder das Irdische als Scheidewand.

Es wiirde nicht uninteressant sein, die Geister nach dem Grade des
ithnen zuteil gewordenen Physiognomistischen zu unterscheiden. Cor-
neille, Schiller und Victor Hugo sind entschieden keine Physiognomisten.
In Bossuet besitzen wir den schénsten Ausgleich zwischen den Extremen:
hier wird Rhetorik Weltgesicht. Je mehr Rhetorik, um so weniger
Physiognomistik: mag als Richtschnur gelten. Die groflen russischen
Dichter waren alle mit Ausnahme des harmonischen Puschkin mifiige
Rhetoriker und grofie Physiognomiker. In keinem unter ithnen hat sich
aber die wundervollste Physiognomik mit einer iiberaus stotternden und
ganz elenden Rhetorik so verbunden wie in Tolstoi. Der germanische
Geist ist im allgemeinen fiir die Physiognomik begabter als der lateini-
sche. Ob nicht der chinesische Geist die engste Vereinigung beider:
des Rhetorischen und des Physiognomischen darstellt? Und ob sich
daraus dann nicht das Zusammensein des Sublimen und Skurrilen, von
Tiefe und Formalismus ergibt, das dieses Volk wie kein anderes aus-
zeichnet ? Beim indischen Geist steht der alle Geistesrichtungen durch-
dringende Illusionismus dem Physiognomistischen entgegen. Wie ja auch
das Monstrése derindischen Kunst-physiognomisch gesprochen—diesem
Ilusionismus irgendwie entspricht oder dessen andere Seite darstellt.



276 Rudolf Kafiner

12.

Hier ist die Frage am Platze, ob Physiognomik nicht im letzten Grunde
die Einheit von Poesie und Mathematik oder besser: der gemeinsame
Ort beider und darum allen denen lieb sei, die Begabung und Sinn fiir
beide haben wie Leonardo da Vinci oder Albrecht Diirer? Nur so
kann es verstanden werden, daf} es sich in der Physiognomik oder fiir
den Physiognomiker immer nur um Grenzen und nicht um Ziele, nicht
um das Heil der Seele und des Geistes, sondern um die Verbindung
zwischen beiden, um eben die Fleischwerdung des Wortes handelt.
Da Physiognomik keine Heilslehre ist, was nicht oft genug betont
werden kann, so braucht sie aus sich heraus nicht die Frage zu beant-
worten, die seit Schopenhauer alle Geister beunruhigt, die Frage, was
mehr oder wichtiger oder frither sei: die Liebe oder die Erkenntnis.
Dieses « Mehr» oder «Wichtiger » oder « Friither » bedeutet namlich
genau das Heil, das ithn nicht bekiimmert, oder die Partei, die er, der
Physiognomiker, nicht nehmen darf (um der Steigerung willen, die allein
fiir thn « wichtig » oder «viel » oder « Anfang », die allein fiir 1thn, kurz
gesagt, Inhalt ist). Hingegen wird er sich den Satz Leonardo da Vincis
zu eigen machen und fiir seinen Leitspruch ausgeben: «Wo mehr
Erkenntnis ist, dort ist mehr Liebe.» Nur diese « Cleichheit» von
Liebe und Erkenntnis kann fiir ihn Inhalt sein. Oder nur aus dieser
«Gleichheit» kann fiir thn jene Steigerung (als einziger Inhalt) erfolgen,
in oder aus welcher er die Formen zu deuten oder zu leben vermag.

Man ist versucht die Physiognomik — genauer — eine Mathematik
in einer Welt ohne Zahl zu nennen. Oder man kénnte sagen, daf} sie
aus lauter Gleichungen ohne Gleichheitszeichen (=) bestehe. Was wir
hier und an anderen Orten Verwandlung nennen, ist so eine Gleichung
ohne das Gleichheitszeichen. Sehen, Gestalt-Sehen heifit darum: die
Zahl vernichten. Zwischen uns und den Gesichten ist immer die Zahl,
und also sehen wir nicht, und also trennen wir die Dinge, das eine vom
anderen, das Wesen vom Schein oder den Geist von der Seele oder die
Seele vom Kérper. In der Upanishad heifit es: Der Sehende sieht nicht
den Tod. Wir sagen: Der Sehende sieht nicht die Zahl. Ist die Zahl
nicht der Tod? In einer ewig bewegten Welt? Denn in dieser allein sieht
oder lebt oder handelt der Physiognomiker, oder in dieser allein sieht
er richtig.

3.

Das «Ideal» der Rhetorik zu allen Zeiten ist ein rein menschliches

gewesen, welchen Zwecken auch immer sie als Mittel gedient haben



Die drei Reiche 277

mochte. Die Rhetorik im weitesten Sinne (also auch in der Form der
klassizistischen Kunstrichtung) wufite darum nichts vom Vater, nichts
vom Sohn, am allerwenigsten etwas von der Spannung zwischen beiden.
Die Psychologie nun, in ihrem Wesen gegen jede Art von Rhetorik
gerichtet und angestrengt, kam auf oder besser: konnte erst aufkommen,
als das Menschentum der Rhetorik blutlos geworden war, wodurch
sie sich gleich vor die Aufgabe gestellt sah, in dieses Menschentum
Blut zu pumpen. Als letztes Problem der Psychologie hat das Vater-
und Sohn-Motiv zu gelten und ist als solches zuerst, wie billigerweise
festgestellt werden muf}, in der Romandichtung der Russen und dann
von der sogenannten wissenschaftlichen Psychologie der Freudschule
behandelt worden. Von der letzteren so schroff, einseitig, riicksichts-
los und inhuman, dafl dabei das Menschentum in Stiicke gehen oder
zerreiflen oder iiberhaupt jede Geltung verlieren mufite.

Wenn diese Psychologie auch vorgibt, mit ithren Ergebnissen der
Wahrheit zu dienen, welche sie endlich gefunden zu haben und gegen
jeden Schein verteidigen zu miissen vorgibt, so ist von dieser Wahrheit
mit Entschiedenheit zu behaupten, daf} sie des einen ginzlich ermangelt:
der Kraft und Fihigkeit, ja recht eigentlich des Genies, zu binden
(den Vater an den Sohn usw.). Die Frage ist noch nicht beantwortet,
ob eine Wahrheit ohne die Fahigkeit zu binden, ob eine Wahrheit
ohne Gesicht (vision und visage) mehr sei als ein Truism oder eine
Banalitit und Selbstverstindlichkeit. Wobei wir gleich gestehen,
dafl wir damit keineswegs dem Pragmatismus mit dessen praktischen
und niitzlichen Wahrheiten das Wort geredet haben méchten, welcher
Pragmatismus uns recht eigentlich die Philosophie und Wahrheit
einer zweildimensionalen, einer Welt ohne Tiefendimension zu sein
scheint. Nein, die tiefste Lehre unserer Physiognomik ist keine andere
als die, daf} die Welt so, wie sie ist, nicht iiber einer Gleichung (a = a)
aufgebaut sein kénne, da es nur darum zur Schopfung des seines Selbst
bewufiten, sich selber sehenden Menschen gekommen sei, weil und
damit die sogenannte Wahrheit zugleich Gesetz oder Befehl oder
iiberhaupt nur Anfang (principium) oder, was dasselbe ist, weil
und damit das Wort Fleisch geworden sei. Mit anderen Worten:
Wahrheit ist nicht ohne Gréfle oder ist ohne Gréfle sinnlos oder hebt
sich ohne Gréfle mit sich selber auf. Man wird mir entgegnen, daf die
Physiognomik damit nichts anderes lehre als die alte Rhetorik. Zuge-
geben, nur diirfen wir den einen Unterschied nicht iibersehen, daf} die
Rhetorik eine Physiognomik vor der Psychologie mit dem Menschen



278 Rudolf KaBBner

als dem MaB der Dinge und die Physiognomik eine « Rhetorik » nach
der Psychologie sei.
14.

Zuriickgreifend behaupten wir, dafl die Psychologie mit ithrem Vater
und Sohn-Motiv, dem Vaterkomplex usw. in eine Sackgasse geraten
sei, vielmehr den Menschen in eine solche gebracht habe und daf3
es die Aufgabe der Physiognomik oder dessen, was wir so nennen, sei,
ihm daraus herauszuhelfen und damit nicht nur den Sohn, sondern
auch den Vater zu retten. Die letzte Absicht der Gestalt oder des
heiligen, unverletztlichen Antlitzes oder der Ebenbildschaft ist nicht
der Vater und nicht der Sohn, sondern der Mensch oder, was dasselbe
ist, der Vater im Sohn und der Sohn 1im Vater. Wenn wir dieses Antlitz
oder Ebenbild einschlagen, so gelangen wir damit weder in das Geheim-~
nis des Vaters noch in das des Sohnes, sondern trennen beide voneinan-
der, den Sohn vom Vater und den Vater vom Sohn.

Solche Gedanken und andere dhnlicher Art sind in uns durch emen
bedeutenden Vortrag des Psychoanalytikers C.G. Jung geweckt worden,
daraus der Satz zu héren war, dafl Saulus, als er gegen Damaskus zog,
um den Christ zu bekimpfen, im Grunde genommen oder korrekter:
im Unterbewuftsein das schon war, was er vor Damaskus oder durch
die Vision Christi erst wurde: niamlich ein Freund Christi, selber
Christ, Paulus. Gewif3 war er es: eben im UnterbewuBtsein, als Seele,
als Seelenleib, Seelenmensch oder auch als Sohn oder als Vater kommen-
der Séhne, aber nicht als Mensch. Als Mensch in dem von uns
oben angedeuteten Sinne, als fiir welchen die Wahrheit erst gilt
oder Wahrheit ist, da sie thm zum Befehl wird, als Mensch, dem die
Sprache verliehen war und dem Gott im Paradies die Herrschaft iiber
die Tiere gegeben und den er deren Namen gelehrt. Daher auch die
Namensinderung von Saulus in Paulus, daher iiberhaupt die Wichtig-
keit, Heiligkeit, Magie und Symbolik der Namen. Das Tiefste ist ja
nicht oder nirgendwo zu erbohren und liegt nicht am Grunde wie
die Muschel im Meere, sondern das Tiefste steckt in der Haut und
ist an die Oberfliche, eben an den Namen, an das Wort gebunden.
Daher die Umkehr oder die Fleischwerdung des Wortes oder die Tat-
sache, daf} die Umkehr durch die Mitte geht in jener Welt, in der das
Wort nicht mehr Wort, sondern Fleisch, in der die Wahrheit nicht
mehr nur Wahrheit, sondern Gréfe oder Tiefe oder Hirte geworden ist.

Fiir die Seele, die ewig schwangere, verborgene, zu ergriindende,
gibt es nur Vergangenheit oder Zukunft, und alle Gegenwart verwandelt



Die drei Reiche 279

sich fiir sie in Vergangenheit oder Zukunft. So ist sie Seele, so ist der
Sohn Sohn, der Vater Vater. Daher der Druck, das Dringen, die Eile
und die Angst derer, die verborgen und eingehiillt sind und an die
Hiille und die Wand des Kerkers pochen. Fiir den Menschen aber
oder das heilige Antlitz oder die ewig zu deutende und ewig gegen-
wirtige, aus der Mitte herausgehobene Gestalt gibt es genau so viel
Vergangenheit wie Zukunft. Ja, es mufl sogar gesagt werden, daf3
dieser Mensch oder dieses Gesicht des Menschen in jedem Augenblick
im Gleichgewicht zwischen Vergangenheit und Zukunft und also leicht
und ohne Bedringnis sei. So ist er Gestalt und Mitte (ohne MaB3 zu
sein), so ist er ein Bauender oder eine Briicke, so vor allem ist er sich
selber Spiegel, und so spiegelt sich um des Menschentums willen der
Vater im Sohn oder der Sohn im Vater.

Hier liegt auch die Wichtigkeit des Augenblicks und der Einbildungs-
kraft. Ohne den Augenblick keine Einbildungskraft. (In der Welt des
Aristoteles und des Mafles fehlt der Augenblick und damit die Ein-
bildungskraft, daher wiederum die Bedeutung der Tat. Oder: der
Augenblick darin ist die Tat, und daher die Bedeutung des Mafles.)
Nur weil Saulus Einbildungskraft oder insofern er jene hatte, mufite
oder konnte er umkehren oder mufite das, was bisher in der Vergangen-
heit oder in der Zukunft verborgen gleich dem Kind im Mutterleib
war, sich offenbaren und gegenwirtig werden. So hingen Kérper und
Seele durch die Einbildungskraft zusammen und ist das eine dem
andern im wahren Wortsinne eingebildet, oder sind wir, kurz gesagt,
niemals imstande, ein Gesicht zu deuten, ohne daf8 wir die Einbildungs-
kraft zu Hilfe nizhmen.

Es ist viel die Rede in modernen Biichern von der Einheit der Gegen-
sitze, von Rhythmus, Schicksal usw. Nicht der Mensch, sondern die
Gestalt oder der Mensch, soweit er Gestalt ist und Einbildungskraft
hat, ist die Einheit der Gegensitze (im Sinne Pascals oder in jedem
andern). Und nur fiir den Menschen in der unerhérten Position genau
in der Mitte zwischen Vergangenheit und Zukunft, fiir den Menschen
des heiligen Antlitzes oder fiir den Menschen der Gesichte, den bauen-
den, ist die Zeit Rhythmus oder, wie wir den Rhythmus an anderer
Stelle definiert haben, der Anfang im Ende und das Ende im Anfang
oder ist die Eigenschaft oder Eigenart des Menschen Schicksal oder
jede Eigenschaft ein Querschnitt durch den Strang des Schicksals.



	Die drei Reiche

