
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 4

Artikel: Bertrand Russells Philosophie und Persönlichkeit

Autor: Dürr, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


255

Bertrand Russells Philosophie und Persönlichkeit
von Karl Dürr

Mit Recht nimmt der englische Denker Bertrand Russell in der

Philosophie der Gegenwart eine hervorragende Stellung ein. In dem

Werke Russells hat das Ideal einer streng wissenschaftlichen
Philosophie seine reinste Verkörperung gefunden; und zugleich läßt die
Persönlichkeit Russells den Einsichtigen erkennen, welche Bedeutung
die Philosophie für die Gestaltung menschlichen Lebens besitzt.

Russell hat sich auf zwei Gebieten, die weit voneinander entfernt zu
sein scheinen, in hervorragender Weise betätigt. Er hat die tiefsten und
abstraktesten Probleme der Philosophie und Mathematik von neuen
Gesichtspunkten aus beleuchtet, und hat zugleich die Fragen, welche
das menschliche Leben unmittelbar berühren, insbesondere das Problem
der sozialen Umgestaltung, in freiem und vorurteilslosem Sinne
behandelt. Russells einzigartige Bedeutung beruht darauf, daß in ihm
eine alles durchschauende Intelligenz mit einem tiefen Gefühl und einer

großen Liebe zu allem Menschlichen verbunden ist.
Das Wesen der Philosophie, erklärt Russell, ist die Logik. In diesem

einfachen Satz liegt eine tiefe Einsicht. Daß der Logik grundlegende
Bedeutung für die Philosophie zukommt, wird auch durch die
Geschichte der Philosophie bestätigt. Die Aristotelische Philosophie ist die

erste, welche den Namen einer streng wissenschaftlichen verdient; und

wenn Aristoteles imstande war, philosophische Probleme in einer Weise

zu behandeln, wie es früher nie geschehen war, so hatte das seinen

Grund darin, daß er neue Einsichten logischer Art besaß. Aristoteles
ist der Vater der Logik und damit auch der Vater der wissenschaftlichen

Philosophie.
Indessen bietet der Satz, daß die Logik das Wesen der Philosophie

sei, eine Schwierigkeit eigentümlicher Art, an der wir hier nicht
vorbeigehen können. Man spricht heute von verschiedenen Arten der

Logik. Neben der älteren oder traditionellen Logik, welche im wesentlichen

auf den von Aristoteles geschaffenen Grundlagen beruht, steht
eine moderne Wissenschaft, die man als symbolische oder mathematische

Logik zu bezeichnen pflegt. Diese mathematische Logik hat ein

eigenartiges Schicksal gehabt. Dank der Forschungen des französischen



256 Karl Dürr

Philosophen Louis Couturat ist es offenbar geworden, daß schon der
große Philosoph und Mathematiker Leibniz am Ende des 17. Jahrhunderts

die Idee einer mathematischen Logik faßte und innerhalb gewisser
Grenzen auch verwirklichte. Aber diese Versuche von Leibniz sind
lange Zeit gänzlich unbeachtet geblieben. Zur Entwicklung der
mathematischen Logik bedurfte es einer neuen Anregung, welche von einem
1854 erschienenen Werke des Engländers George Boole ausgegangen
ist. Es hat sich gezeigt, daß hier wirklich die Möglichkeit zur Entwicklung

einer neuen Wissenschaft gegeben ist; die Arbeit, welche auf
diesem Gebiete geleistet wurde, ließ eine Theorie entstehen, die von
bewundernswerter Schönheit und Tiefe ist. In den Principia Mathema-
tica, einem Werke, das Russell gemeinsam mit Alfred North Whitehead

geschaffen hat, ist die mathematische Logik in der höchsten

Vollendung, die bis dahin erreichbar war, dargestellt. Die Arbeit
Russells und Whiteheads ist hier in einer Weise vereinigt, die es uns
unmöglich macht zu unterscheiden, was dem einen und was dem anderen
zuzurechnen ist; und es wäre gar nicht im Sinne des freien und reichen
Geistes dieser Männer, wenn wir auf eine solche Unterscheidung dringen

wollten. Dies aber ist gewiß, daß die mathematische Logik Russell

tiefgehende Förderung verdankt, und mit Freude können wir
feststellen, daß hier eine unvergleichliche Intelligenz und Schaffenskraft

in den Dienst einer großen Sache gestellt worden ist.
Wenn feststeht, daß es zwei Arten von Logik gibt, so werden wir

fragen müssen, welche von diesen beiden Wissenschaften als Grundlage
der Philosophie gelten soll. Es kann kein Zweifel daran sein, daß Russell
der mathematischen und nicht der traditionellen Logik diesen Vorzug
zuerkennen will. Obschon ich davon überzeugt bin, daß Russell hier
im wesentlichen richtig gesehen hat, so möchte ich doch seine
Auffassung einer leisen Einschränkung unterwerfen, um dadurch den
richtigen Grundgedanken herauszuheben. Die Schwierigkeit, die hier noch

zu beseitigen ist, hat ihren Grund in dem Satze, daß es mehrere Arten
von Logik gebe. Das ist ein doppelsinniger Satz, der im einen Sinne
wahr und im anderen falsch ist. Man darf die Aristotelische und die
mathematische Logik einander nur in der Weise gegenüberstellen, wie

man die ältere, von Galilei und Newton geschaffene Physik der modernen

Physik, welche von Einstein begründet wurde, gegenüberzustellen
pflegt. Es handelt sich also in Tat und Wahrheit um verschiedene

Entwicklungsstufen derselben Wissenschaft und nicht um verschiedene
Wissenschaften. Auf diesem Wege kommen wir dazu, den Satz, daß



Bertrand Russells Philosophie und Persönlichkeit 257

die Logik das Wesen der Philosophie sei, auf eine Weise zu deuten,
die der älteren und der neueren Zeit gerecht wird. Wir stimmen darin
mit Russell überein, daß wir die mathematische Logik als Grundlage
der modernen Philosophie betrachten ; das soll uns aber nicht hindern
anzuerkennen, daß für die Philosophie älterer Zeiten die Aristotelische

Logik die Bedeutung einer Grundlage haben mußte.

Vergleicht man Physik und Philosophie und untersucht, was den Wert
einer jeden dieser beiden Wissenschaften begründet, so wird man leicht
eines bedeutsamen Unterschiedes gewahr. Die Physik schafft dadurch,
daß sie Erfindungen ermöglicht, Nutzen für eine große Zahl von
Menschen, welchen ihre Theorien fremd bleiben, während die Philosophie
für all diejenigen, die ihr fernstehen, nutzlos zu sein scheint. Russell
betont, daß, wenn der Philosophie ein Wert für die Allgemeinheit
zukommen soll, dieser nur mittelbar sein kann, da die Bedeutung der
Philosophie zunächst im Leben derer, die sich ihr widmen, hervortreten
muß.

Wenn man lediglich das, was die Philosophie bis jetzt erreicht hat,
berücksichtigt, so wird man dieser Feststellung zustimmen müssen. Es

mag dem Philosophen schwer fallen, dies anzuerkennen; aber er muß
doch als einer, der die Wahrheit liebt, eingestehen, daß das Studium
der Philosophie bis dahin die Gestaltung menschlichen Lebens kaum
beeinflußt hat. Im Hinblick auf Russells politische Philosophie darf
man wohl der Hoffnung Ausdruck geben, daß einmal der Tag kommen
werde, da die Philosophie auf unsere politischen Einrichtungen und
damit auf die Erziehung Einfluß gewinne; und wenn das geschehen
sollte, so könnte sie sich in ähnlicher Weise, wie die Physik, einer
großen Zahl von Menschen unmittelbar nützlich erweisen. Aber wir
wollen nicht vergessen, daß dies eben nur eine Hoffnung ist, und daß

wir den Wert der Philosophie nicht auf eine Hoffnung begründen
können.

Russell ist zu ehrlich, um zu verkennen, daß, was die Philosophie an
Erkenntnis zu bieten hat, vergleichsweise wenig ist. «Wenn man einen
Mathematiker, einen Mineralogen oder irgendeinen anderen Gelehrten
fragt, welches die Wahrheiten sind, die durch seine Wissenschaft
ermittelt wurden, so wird seine Antwort solange dauern, als man willens
ist, ihm zuzuhören. Stellt man dieselbe Frage an einen Philosophen,
so muß er, wenn er aufrichtig ist, zugeben, daß die Bemühungen in
seinem Gebiete nicht zu positiven Ergebnissen geführt haben, wie sie
in anderen Wissenschaften erreicht wurden. » Wir stehen hier vor einer



258 Karl Dürr

eigenartigen Tatsache; durch die Arbeit auf philosophischem Gebiet
wird das, was man zu wissen glaubt, nicht vermehrt, sondern vermindert.

Es hat eine Zeit gegeben, da die Philosophen glaubten beweisen

zu können, daß ein Gott ist; aber das glauben sie heute nicht mehr.
Je tiefer wir die logischen Gesetze erfassen, desto mehr sind wir
imstande, die Illusionen zu durchschauen, welche dem vermeintlichen
Wissen zugrundeliegen.

Es ist eine feine und treffende Bemerkung Russells, daß die
Philosophen von der Logik in verschiedener Weise Gebrauch machen. Die
einen bedienen sich ihrer, um zu zeigen, daß es der Möglichkeiten viele

gibt, d. h. daß ein und dieselbe Tatsache sich in mehrfacher Weise
erklären läßt; die anderen sind darum bemüht, mit Hilfe logischer
Überlegungen darzutun, daß von den einander gegenüberstehenden
Möglichkeiten eine zugunsten der anderen auszuschließen ist, d. h.
daß etwas, was zuerst als möglich erscheint, in Tat und Wahrheit
logisch unmöglich ist. Das erste dieser beiden Verfahren kann das

analytische genannt werden; das zweite läßt sich als eine Konstruktion
durch Negation bezeichnen, indem man hier dadurch zu einer Konstruktion

der Wirklichkeit gelangt, daß man von zwei eine Alternative
bildenden Möglichkeiten die eine verneint.

In welcher Weise eine Konstruktion durch Negation durchgeführt
wird, kann man sich leicht an einem der Geschichte der Philosophie
entnommenen Beispiel veranschaulichen. Theismus und Atheismus
sind zwei eine Alternative bildende Möglichkeiten. Der berühmte
ontologische Gottesbeweis, der im Mittelalter erdacht wurde und um
den sich die Philosophen des 17. Jahrhunderts eifrigst bemühten, ist
nun ein Versuch zu zeigen, daß der Atheismus logisch unmöglich sei.

Man glaubt dies dartun zu können, indem man behauptet, im Begriffe
Gottes liege das Merkmal der Existenz; denn in diesem Falle wäre der
Satz « Gott existiert nicht >' mit einem inneren Widerspruch behaftet
und darum logisch unmöglich. Indem so der Atheismus, der ursprünglich

als eine Möglichkeit aufzufassen war, nachträglich ausgeschlossen

wird, bleibt der Theismus schließlich als die einzige Möglichkeit
bestehen, und es wird so der Eindruck erweckt, daß man auf Grund rein
logischer Überlegungen zur Erkenntnis der Wirklichkeit gelangt sei.

Die Auffassung, daß nur der analytische Gebrauch der Logik
zulässig sei und der konstruktive zu Illusionen führe, hat sich in der

neueren Philosophie allmählich durchgesetzt. Kant hat auf philosophischem

Gebiete gerade dadurch einen bedeutenden Fortschritt gebracht,



Bertrand Russells Philosophie und Persönlic hkeit 259

daß er sich dieser Auffassung näherte; er ist es auch gewesen, der als

erster die Unmöglichkeit des ontologischen Gottesbeweises mit voller
Klarheit erkannt hat. Doch erst die moderne Philosophie, wie sie von
Russell vertreten wird, ist sich der ganzen Tragweite des neuen
Gedankens bewußt.

Weil das Wesen der Philosophie die Logik ist, kann sie nur
Möglichkeiten aufstellen und nicht die Wirklichkeit erfassen ; und aus diesem

Grunde muß ihr Wert anderer Art sein, als man bis dahin

angenommen hat. Russell trifft den Nagel auf den Kopf, wenn er zeigt,
daß der Wert der Philosophie eben darin besteht, daß sie auf eine Vielheit

von Möglichkeiten hinweist ; sie sprengt so die Enge des Denkens,
in welche der gebannt bleibt, der immer nur die eine Möglichkeit
sieht. Die Philosophie belehrt uns nicht darüber, wie die Welt beschaffen

ist ; aber sie läßt uns erkennen, daß die Deutung, welche wir bis dahin
den Tatsachen gegeben haben, nicht die einzig mögliche ist. Idealismus
und Realismus, die man als zwei erkenntnistheoretische Standpunkte
einander gegenüberzustellen pflegt, sind für die wissenschaftliche
Philosophie im Grunde genommen nur zwei Möglichkeiten, und es

widerspricht ihrem Wesen, zwischen diesen beiden Möglichkeiten zu wählen,
d. h. eine der beiden auszuschließen. Es ist wahr, daß die Philosophie
für den Menschen in gewisser Hinsicht eine Enttäuschung ist; sie gibt
ihm das nicht, was er von ihr erwartet hat : eine Lösung jener Probleme,
welche man die metaphysischen nennt. Daß man von der Philosophie
etwas erhofft, was sie nicht zu leisten vermag, hat seinen letzten Grund
darin, daß die Macht des logischen Denkens weit geringer ist, als man
vorauszusetzen pflegt. Es bedarf einer hohen intellektuellen Kultur,
um darüber ins Klare zu kommen, was man dem logischen Denken

zutrauen darf. Aber die Philosophie gibt dem Menschen doch etwas,

was derjenige, der es empfangen hat, nicht mehr missen möchte: ein
Gefühl für die tiefe Rätselhaftigkeit und Unerforschlichkeit unseres
Daseins.

Um die eigenartige Persönlichkeit Russells zu verstehen, dürfen wir
unsere Betrachtung nicht auf das beschränken, was man seine
Philosophie im strengsten Sinne des Wortes nennen kann. Russell hat den

großen politischen und sozialen Problemen, welche unsere Zeit

bewegen, ein tief innerliches Interesse zugewendet. Wenn man seine
politischen Schriften liest, so fühlt man sich an den uralten Satz Piatons

erinnert, daß für die Staaten keine Erlösung vom Übel möglich sei,

wenn nicht die Führung in die Hand der Philosophen gelegt werde.



260 Karl Dürr

Jeder denkende Mensch, der die Katastrophe des Weltkrieges erlebte,
mußte zu der Einsicht kommen : « Etwas ist faul im Staate Dänemark »,

aber kaum einer hat das Problem mit solcher Freiheit des Geistes
erfaßt wie Russell. Mitten in der Kriegszeit schuf er das Werk, das seine

politische Philosophie darstellt; es trägt den bedeutsamen Titel Grundlagen

für eine soziale Umgestaltung.
Ein einfacher Gedanke psychologischer Art liegt dieser politischen

Philosophie zugrunde. Russell geht von der Feststellung aus, daß alles

menschliche Tun aus zwei Quellen entspringt, aus dem triebhaften
Impuls und dem bewußten Wollen. Nur im bewußten Wollen liegt der
Gedanke eines Zwecks; der triebhafte Impuls ist lediglich auf die Handlung

als solche gerichtet und wird nicht durch die Vorstellung der Folgen

dieser Handlung bestimmt. Die Bedeutung, welche den triebhaften
Impulsen im menschlichen Leben zukommt, wird leicht unterschätzt.
« Es ist nicht irgendein Zweck, sondern lediglich ein triebhafter Impuls,
der zu solchen Tätigkeiten anreizt wie Essen und Trinken, Lieben,
Streiten und Prahlen. » Doch hat auch das bewußte Wollen Anteil an
der Gestaltung menschlichen Lebens. « Fast jede bezahlte Arbeit geht
auf bewußtes Wollen zurück und nicht auf Impuls. Die Arbeit an sich
ist mehr oder weniger verdrießlich, aber die Bezahlung ist erwünscht. »

Die Gesamtheit der Impulse läßt sich in zwei große Gruppen aufteilen ;

die einen nennt Russell die kreativen oder schöpferischen, die anderen
die possessiven oder auf Besitz gerichteten. Die Begriffe «Schaffen»
und « Besitzen » sind in gewissem Sinne gegensätzlicher Natur. « Schaffen

bedeutet irgend etwas Gutes in die Welt setzen, an dem sich sonst
niemand freuen könnte. » « Besitzen bedeutet, irgend etwas Gutes für
sich nehmen und es bewahren, so daß ein anderer sich nicht daran
freuen kann. » Aus diesen Bestimmungen läßt sich leicht entnehmen,
daß es die auf Besitz gerichteten Impulse sind, aus denen die Konflikte
hervorgehen, während die schöpferischen Impulse eine Harmonie
zwischen den Menschen entstehen lassen.

In der Seele eines jeden Menschen werden stets possessive und
schöpferische Impulse nebeneinander bestehen; aber es ist von
entscheidender Bedeutung für Glück und Unglück unseres Daseins, welcher

Art die alles beherrschenden Impulse sind. Lebensfreude und
Lebenskraft, und damit das, was wir Glück nennen, sind wesentlich
dadurch bedingt, daß die schöpferischen Impulse und nicht die auf
Besitz gerichteten die machtvollsten werden.

Diese allgemeinen Gesichtspunkte lassen sich auf alle Gebiete



Bertrand Russells Philosophie und Persönlichkeit 261

menschlichen Lebens anwenden und erweisen sich dabei als
außerordentlich fruchtbar. Kunst, Wissenschaft und Liebe, d. h. alles, was
den Menschen wahrhaft beglückt, betrachtet Russell als etwas, was auf

schöpferischen Impulsen beruht, während ihm der Staat, wie er gegenwärtig

besteht, und das Eigentum als Verkörperungen des possessiven
Triebes gelten.

Sehr eingehend hat sich Russell mit dem Problem des Krieges als

einer ständigen Institution beschäftigt; ja dieses Problem ist es

gewesen, aus dem seine politische Philosophie hervorgegangen ist. Sein

philosophischer Geist stellte sich die Frage, wie es zu erklären sei,

daß die Menschen einer zivilisierten Welt den Krieg zur Zeit seiner

Entstehung und während seiner Dauer wünschen und nicht ablehnen.
Hier wird die Unterscheidung von bewußtem Wollen und triebhaftem
Impuls von Bedeutung. Nicht im Wollen, sondern im Impuls sieht
Russell die Grundlage der Stimmung, die einen Krieg möglich macht.
Es ist eine außerordentlich schwierige Aufgabe, die Bedeutung der

Impulse, durch welche sich Nationen zu Kriegen hinreißen lassen,

richtig einzuschätzen; im Hinblick auf das namenlose Elend, das der

Krieg über Europa gebracht hat, ist man jetzt zu sehr geneigt, sie

gänzlich zu verurteilen. Es ist bekannt, daß Russell mutig für den

Pazifismus eingetreten ist und aus diesem Grunde seines Amtes
enthoben wurde. Dies hindert ihn aber nicht anzuerkennen, daß jene

Impulse, die unter bestimmten Bedingungen zum Ursprung des Krieges
werden, nicht an und für sich zu verdammen sind, sondern etwas für
jedes kraftvolle und fortschreitende Leben Notwendiges sind; denn
« der Kampf ist notwendig, um die Tätigkeit der Menschen anzuregen
und dem Lebendigen den Sieg zu sichern über das, was tot und bloß
traditionell ist ». Nicht der Kampf als solcher ist zu verurteilen, sondern

nur der Kampf, welcher zerstörend und lebensfeindlich wirkt. Aus diesem

Grunde wendet sich Russell gegen diejenigen Pazifisten, die soziale

und politische Kämpfe verachten. In Konflikten zwischen politischen
Parteien und Konflikten zwischen Kapital und Arbeit sieht er etwas,

was oft nützlichen Zwecken dient und wenig Unheil anrichtet.
Bejahung des Kampfes und Verneinung des Krieges, das sind zwei Züge,
die sich in Russells politischer Philosophie vereinigt finden; auf dieser

Vereinigung beruht ihre Eigenart und Größe.


	Bertrand Russells Philosophie und Persönlichkeit

