Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 4

Artikel: Bertrand Russells Philosophie und Personlichkeit
Autor: Durr, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

255

Bertrand Russells Philosophie und Persénlichkeit
von Karl Diirr

Mit Recht nimmt der englische Denker Bertrand Russell in der
Philosophie der Gegenwart eine hervorragende Stellung ein. In dem
Werke Russells hat das Ideal einer streng wissenschaftlichen Philo-
sophie seine reinste Verkoérperung gefunden; und zugleich lafit die
Personlichkeit Russells den Einsichtigen erkennen, welche Bedeutung
die Philosophie fiir die Gestaltung menschlichen Lebens besitzt.

Russell hat sich auf zwei1 Gebieten, die weit voneinander entfernt zu
sein scheinen, in hervorragender Weise betitigt. Er hat die tiefsten und
abstraktesten Probleme der Philosophie und Mathematik von neuen
Gesichtspunkten aus beleuchtet, und hat zugleich die Fragen, welche
das menschliche Leben unmittelbar beriihren, insbesondere das Problem
der sozialen Umgestaltung, in freiem und vorurteilslosem Sinne be-
handelt. Russells einzigartige Bedeutung beruht darauf, dafl in thm
eine alles durchschauende Intelligenz mit einem tiefen Gefiihl und einer
groflen Liebe zu allem Menschlichen verbunden ist.

Das Wesen der Philosophie, erklart Russell, ist die Logik. In diesem
einfachen Satz liegt eine tiefe Einsicht. Daf§ der Logik grundlegende
Bedeutung fiir die Philosophie zukommt, wird auch durch die Ge-
schichte der Philosophie bestitigt. Die Aristotelische Philosophie ist die
erste, welche den Namen einer streng wissenschaftlichen verdient; und
wenn Aristoteles imstande war, philosophische Probleme in einer Weise
zu behandeln, wie es frither nie geschehen war, so hatte das seinen
Grund darin, daf} er neue Einsichten logischer Art besafl. Aristoteles
ist der Vater der Logik und damit auch der Vater der wissenschaft-
lichen Philosophie.

Indessen bietet der Satz, dafl die Logik das Wesen der Philosophie
sel, eine Schwierigkeit eigentiimlicher Art, an der wir hier nicht vor-
beigehen kénnen. Man spricht heute von verschiedenen Arten der
Logik. Neben der ilteren oder traditionellen Logik, welche im wesent-
lichen auf den von Aristoteles geschaffenen Grundlagen beruht, steht
eine moderne Wissenschaft, die man als symbolische oder mathemati-
sche Logik zu bezeichnen pflegt. Diese mathematische Logik hat ein
eigenartiges Schicksal gehabt. Dank der Forschungen des franzésischen



256 Karl Diirr

Philosophen Louis Couturat ist es offenbar geworden, dafl schon der
grofle Philosoph und Mathematiker Leibniz am Ende des 17. Jahrhun-
derts die Idee einer mathematischen Logik fafite und innerhalb gewisser
Grenzen auch verwirklichte. Aber diese Versuche von Leibniz sind
lange Zeit ginzlich unbeachtet geblieben. Zur Entwicklung der mathe-
matischen Logik bedurfte es einer neuen Anregung, welche von einem
1854 erschienenen Werke des Englinders George Boole ausgegangen
1st. Es hat sich gezeigt, daf3 hier wirklich die Maglichkeit zur Entwick-
lung einer neuen Wissenschaft gegeben ist; die Arbeit, welche auf
diesem Gebiete geleistet wurde, liel eine Theorie entstehen, die von
bewundernswerter Schénheit und Tiefe ist. In den Principia Mathema-
tica, enem Werke, das Russell gemeinsam mit Alfred North White-
head geschaffen hat, ist die mathematische Logik in der héchsten
Vollendung, die bis dahin erreichbar war, dargestellt. Die Arbeit
Russells und Whiteheads ist hier in einer Weise vereinigt, die es uns
unméglich macht zu unterscheiden, was dem einen und was dem anderen
zuzurechnen 1st; und es wire gar nicht im Sinne des freien und reichen
Geistes dieser Minner, wenn wir auf eine solche Unterscheidung drin-
gen wollten. Dies aber ist gewif}, daBl die mathematische Logik Russell
tiefgehende Fé6rderung verdankt, und mit Freude kénnen wir fest-
stellen, dafl hier eine unvergleichliche Intelligenz und Schaffenskraft
in den Dienst einer grofien Sache gestellt worden ist.

Wenn feststeht, dafl es zweir Arten von Logik gibt, so werden wir
fragen miissen, welche von diesen beiden Wissenschaften als Grundlage
der Philosophie gelten soll. Es kann kein Zweifel daran sein, dafy Russell
der mathematischen und nicht der traditionellen Logik diesen Vorzug
zuerkennen will. Obschon ich davon iiberzeugt bin, dafl Russell hier
im wesentlichen richtig gesehen hat, so méchte ich doch seine Auf-
fassung einer leisen Einschrinkung unterwerfen, um dadurch den rich-
tigen Grundgedanken herauszuheben. Die Schwierigkeit, die hier noch
zu beseitigen ist, hat thren Grund in dem Satze, daf3 es mehrere Arten
von Logik gebe. Das ist ein doppelsinniger Satz, der 1m einen Sinne
wahr und im anderen falsch ist. Man darf die Aristotelische und die
mathematische Logik einander nur in der Weise gegeniiberstellen, wie
man die iltere, von Galilei und Newton geschaffene Physik der modernen
Physik, welche von Einstein begriindet wurde, gegeniiberzustellen
pflegt. Es handelt sich also in Tat und Wahrheit um verschiedene
Entwicklungsstufen derselben Wissenschaft und nicht um verschiedene
Wissenschaften. Auf diesem Wege kommen wir dazu, den Satz, daf}



Bertrand Russells Philosophie und Persénlichkeit 257

die Logik das Wesen der Philosophie sei, auf eine Weise zu deuten,
die der ilteren und der neueren Zeit gerecht wird. Wir stimmen darin
mit Russell iiberein, dafl wir die mathematische Logik als Grundlage
der modernen Philosophie betrachten; das soll uns aber nicht hindern
anzuerkennen, daf fiir die Philosophie ilterer Zeiten die Aristotelische
Logik die Bedeutung einer Grundlage haben mufite.

Vergleicht man Physik und Philosophie und untersucht, was den Wert
einer jeden dieser beiden Wissenschaften begriindet, so wird man leicht
eines bedeutsamen Unterschiedes gewahr. Die Physik schafft dadurch,
daB sie Erfindungen erméglicht, Nutzen fiir eine grofle Zahl von Men-
schen, welchen ihre Theorien fremd bleiben, wihrend die Philosophie
tiir all diejenigen, die ihr fernstehen, nutzlos zu sein scheint. Russell
betont, daf}, wenn der Philosophie ein Wert fiir die Allgemeinheit zu-
kommen soll, dieser nur mittelbar sein kann, da die Bedeutung der
Philosophie zunichst im Leben derer, die sich thr widmen, hervortreten
muf.

Wenn man lediglich das, was die Philosophie bis jetzt erreicht hat,
beriicksichtigt, so wird man dieser Feststellung zustimmen miissen. Es
mag dem Philosophen schwer fallen, dies anzuerkennen; aber er muf
doch als einer, der die Wahrheit liebt, eingestehen, dafl das Studium
der Philosophie bis dahin die Gestaltung menschlichen Lebens kaum
beeinfluit hat. Im Hinblick auf Russells politische Philosophie darf
man wohl der Hoffnung Ausdruck geben, daf} einmal der Tag kommen
werde, da die Philosophie auf unsere politischen Einrichtungen und
damit auf die Erziehung Einflul gewinne; und wenn das geschehen
sollte, so konnte sie sich in dhnlicher Weise, wie die Physik, einer
groflen Zahl von Menschen unmittelbar niitzlich erweisen. Aber wir
wollen nicht vergessen, dafl dies eben nur eine Hoffnung ist, und daf3
wir den Wert der Philosophie nicht auf eine Hoffnung begriinden
kénnen.

Russell 1st zu ehrlich, um zu verkennen, daf}, was die Philosophie an
Erkenntnis zu bieten hat, vergleichsweise wenig ist. <\Wenn man einen
Mathematiker, einen Mineralogen oder irgendeinen anderen Gelehrten
fragt, welches die Wahrheiten sind, die durch seine Wissenschaft er-
mittelt wurden, so wird seine Antwort solange dauern, als man willens
ist, ihm zuzuhéren. Stellt man dieselbe Frage an einen Philosophen,
so muf} er, wenn er aufrichtig ist, zugeben, dafl die Bemiihungen in
seinem Gebiete nicht zu positiven Ergebnissen gefiihrt haben, wie sie
in anderen Wissenschaften erreicht wurden. » Wir stehen hier vor einer



258 Karl Diirr

eigenartigen | atsache; durch die Arbeit auf philosophischem Gebiet
wird das, was man zu wissen glaubt, nicht vermehrt, sondern vermin-
dert. Es hat eine Zeit gegeben, da die Philosophen glaubten beweisen
zu konnen, daf} ein Gott ist; aber das glauben sie heute nicht mehr.
Je tiefer wir die logischen Gesetze erfassen, desto mehr sind wir im-
stande, die Illusionen zu durchschauen, welche dem vermeintlichen
Wissen zugrundeliegen.

Es ist eine feine und treffende Bemerkung Russells, daf} die Philo-
sophen von der Logik in verschiedener Weise Gebrauch machen. Die
einen bedienen sich ihrer, um zu zeigen, daf} es der Méglichkeiten viele
gibt, d. h. daf} ein und dieselbe Tatsache sich in mehrfacher Weise
erkliren lafit; die anderen sind darum bemiiht, mit Hilfe logischer
Uberlegungen darzutun, dafl von den einander gegeniiberstehenden
Maéglichkeiten eine zugunsten der anderen auszuschlieflen ist, d. h.
daf} etwas, was zuerst als méglich erscheint, in Tat und Wahrheit
logisch unméglich ist. Das erste dieser beiden Verfahren kann das
analytische genannt werden; das zweite la3t sich als eine Konstruktion
durch Negation bezeichnen, indem man hier dadurch zu einer Konstruk-
tion der Wirklichkeit gelangt, dafl man von zwei eine Alternative bil-
denden Moglichkeiten die eine verneint.

In welcher Weise eine Konstruktion durch Negation durchgefiihrt
wird, kann man sich leicht an einem der Geschichte der Philosophie
entnommenen Beispiel veranschaulichen. Theismus und Atheismus
sind zwei eine Alternative bildende Moglichkeiten. Der berithmte
ontologische Gottesbeweis, der im Mittelalter erdacht wurde und um
den sich die Philosophen des 17. Jahrhunderts eifrigst bemiihten, ist
nun ein Versuch zu zeigen, dafl der Atheismus logisch unméglich sei.
Man glaubt dies dartun zu konnen, indem man behauptet, im Begriffe
Gottes liege das Merkmal der Existenz; denn in diesem Falle wire der
Satz « Gott existiert nicht » mit einem inneren Widerspruch behaftet
und darum logisch unmaglich. Indem so der Atheismus, der urspriing-
lich als eine Méglichkeit aufzufassen war, nachtriglich ausgeschlossen
wird, bleibt der Theismus schliefllich als die einzige Moglichkeit be-
stehen, und es wird so der Eindruck erweckt, dal man auf Grund rein
logischer Uberlegungen zur Erkenntnis der Wirklichkeit gelangt sei.

Die Auffassung, dafl nur der analytische Gebrauch der Logik zu-
lassig sei und der konstruktive zu Illusionen fiihre, hat sich in der
neueren Philosophie allmihlich durchgesetzt. Kant hat auf philosophi-
schem Gebiete gerade dadurch einen bedeutenden Fortschritt gebracht,



Bertrand Russells Philosophie und Persénlichkeit 259

daf} er sich dieser Auffassung naherte; er ist es auch gewesen, der als
erster die Unméglichkeit des ontologischen Gottesbeweises mit voller
Klarheit erkannt hat. Doch erst die moderne Philosophie, wie sie von
Russell vertreten wird, ist sich der ganzen Tragweite des neuen Ge-
dankens bewuft.

Weil das Wesen der Philosophie die Logik ist, kann sie nur Mog-
lichkeiten aufstellen und nicht die Wirklichkeit erfassen ; und aus diesem
Grunde muf} ihr Wert anderer Art sein, als man bis dahin ange-
nommen hat. Russell trifft den Nagel auf den Kopf, wenn er zeigt,
dafl der Wert der Philosophie eben darin besteht, daf} sie auf eine Viel-
heit von Moéglichkeiten hinweist; sie sprengt so die Enge des Denkens,
in welche der gebannt bleibt, der immer nur die eine Moéglichkeit
sieht. Die Phi]osophie belehrt uns nicht dariiber, wie die Welt beschaffen
1st; aber sie 1aB3t uns erkennen, dafl die Deutung, welche wir bis dahin
den Tatsachen gegeben haben, nicht die einzig mégliche ist. Idealismus
und Realismus, die man als zwei erkenntnistheoretische Standpunkte
einander gegeniiberzustellen pflegt, sind fiir die wissenschaftliche Philo-
sophie im Grunde genommen nur zwei Méglichkeiten, und es wider-
spricht threm Wesen, zwischen diesen beiden Moglichkeiten zu wihlen,
d. h. eine der beiden auszuschlieflen. Es ist wahr, dafl die Philosophie
fiir den Menschen in gewisser Hinsicht eine Enttiuschung ist; sie gibt
thm das nicht, was er von ihr erwartet hat: eine Lésung jener Probleme,
welche man die metaphysischen nennt. Daf§i man von der Philosophie
etwas erhofft, was sie nicht zu leisten vermag, hat seinen letzten Grund
darin, daf} die Macht des logischen Denkens weit geringer ist, als man
vorauszusetzen pflegt. Es bedarf einer hohen intellektuellen Kultur,
um dariiber ins Klare zu kommen, was man dem logischen Denken
zutrauen darf. Aber die Philosophie gibt dem Menschen doch etwas,
was derjenige, der es empfangen hat, nicht mehr missen méchte: ein
Gefiihl fiir die tiefe Raitselhaftigkeit und Unerforschlichkeit unseres
Daseins.

Um die eigenartige Personlichkeit Russells zu verstehen, diirfen wir
unsere Betrachtung nicht auf das beschrinken, was man seine Philo-
sophie 1m strengsten Sinne des Wortes nennen kann. Russell hat den
groflen politischen und sozialen Problemen, welche unsere Zeit be-
wegen, ein tief innerliches Interesse zugewendet. Wenn man seine poli-
tischen Schriften liest, so fiihlt man sich an den uralten Satz Platons
erinnert, daf fiir die Staaten keine Erlssung vom Ubel méglich sei,
wenn nicht die Fithrung in die Hand der Philosophen gelegt werde.



260 Karl Diirr

Jeder denkende Mensch, der die Katastrophe des Weltkrieges erlebte,
muflte zu der Einsicht kommen: « Etwas ist faul im Staate Dianemark »,
aber kaum einer hat das Problem mit solcher Freiheit des Geistes er-
fafit wie Russell. Mitten in der Kriegszeit schuf er das Werk, das seine
politische Philosophie darstellt; es trigt den bedeutsamen Titel Grund-
lagen fiir eine soziale Umgestaltung.

Ein einfacher Gedanke psychologischer Art liegt dieser politischen
Philosophie zugrunde. Russell geht von der Feststellung aus, daf} alles
menschliche Tun aus zwei Quellen entspringt, aus dem triebhaften
Impuls und dem bewufiten Wollen. Nur im bewuflten Wollen liegt der
Gedanke eines Zwecks; der triebhafte Impuls ist lediglich auf die Hand-
lung als solche gerichtet und wird nicht durch die Vorstellung der Fol-
gen dieser Handlung bestimmt. Die Bedeutung, welche den triebhaften
Impulsen im menschlichen Leben zukommt, wird leicht unterschitzt.
« Es 1st nicht irgendein Zweck, sondern lediglich ein triebhafter Impu[s,
der zu solchen Titigkeiten anreizt wie Essen und Trinken, Lieben,
Streiten und Prahlen.» Doch hat auch das bewufite Wollen Anteil an
der Gestaltung menschlichen Lebens. « Fast jede bezahlte Arbeit geht
auf bewufltes Wollen zuriick und nicht auf Impuls. Die Arbeit an sich
ist mehr oder weniger verdriefllich, aber die Bezahlung ist erwiinscht. »
Die Gesamtheit der Impulse liaf3t sich in zwei grofie Gruppen aufteilen;
die einen nennt Russell die kreativen oder schépferischen, die anderen
die possessiven oder auf Besitz gerichteten. Die Begriffe «Schaffen »
und « Besitzen » sind in gewissem Sinne gegensitzlicher. Natur. « Schaf-
fen bedeutet irgend etwas Gutes in die Welt setzen, an dem sich sonst
niemand freuen kénnte.» « Besitzen bedeutet, irgend etwas Gutes fiir
sich nehmen und es bewahren, so daf3 ein anderer sich nicht daran
freuen kann.» Aus diesen Bestimmungen lifit sich leicht entnehmen,
daf} es die auf Besitz gerichteten Impulse sind, aus denen die Konflikte
hervorgehen, wihrend die schopferischen Impulse eine Harmonie zwi-
schen den Menschen entstehen lassen.

In der Seele eines jeden Menschen werden stets possessive und
schopferische Impulse nebeneinander bestehen; aber es ist von ent-
scheidender Bedeutung fiir Gliick und Ungliick unseres Daseins, wel-
cher Art die ‘alles beherrschenden Impulse sind. Lebensfreude und
Lebenskraft, und damit das, was wir Gliick nennen, sind wesentlich
dadurch bedingt, dafl die schépferischen Impulse und nicht die auf
Besitz gerichteten die machtvollsten werden.

Diese allgemeinen Gesichtspunkte lassen sich auf alle Gebiete



Bertrand Russells Philosophie und Personlichkeit 261

menschlichen Lebens anwenden und erweisen sich dabei als aufler-
ordentlich fruchtbar. Kunst, Wissenschaft und Liebe, d. h. alles, was
den Menschen wahrhaft begliickt, betrachtet Russell als etwas, was auf
schopferischen Impulsen beruht, wihrend ithm der Staat, wie er gegen-
wirtig besteht, und das Eigentum als Verkorperungen des possessiven
Triebes gelten.

Sehr eingehend hat sich Russell mit dem Problem des Krieges als
einer stindigen Institution beschiftigt; ja dieses Problem ist es ge-
wesen, aus dem seine politische Philosophie hervorgegangen ist. Sein
philosophischer Geist stellte sich die Frage, wie es zu erkliren ser,
daf3 die Menschen einer zivilisierten Welt den Krieg zur Zeit seiner
Entstehung und wihrend seiner Dauer wiinschen und nicht ablehnen.
Hier wird die Unterscheidung von bewufltem Wollen und triebhaftem
Impuls von Bedeutung. Nicht im Wollen, sondern im Impuls sieht
Russell die Grundlage der Stimmung, die einen Krieg méglich macht.
Es ist eine auBlerordentlich schwierige Aufgabe, die Bedeutung der
Impulse, durch welche sich Nationen zu Kiriegen hinreiflen lassen,
richtig einzuschitzen; im Hinblick auf das namenlose Elend, das der
Krieg iiber Europa gebracht hat, ist man jetzt zu sehr geneigt, sie
ginzlich zu verurteilen. Es ist bekannt, dafl Russell mutig fiir den
Pazifismus eingetreten ist und aus diesem Grunde seines Amtes ent-
hoben wurde. Dies hindert ithn aber nicht anzuerkennen, daf} jene
Impulse, die unter bestimmten Bedingungen zum Ursprung des Krieges
werden, nicht an und fiir sich zu verdammen sind, sondern etwas fiir
jedes kraftvolle und fortschreitende Leben Notwendiges sind; denn
« der Kampf ist notwendig, um die Tatigkeit der Menschen anzuregen
und dem Lebendigen den Sieg zu sichern iiber das, was tot und blof3
traditionell ist ». Nicht der Kampf als solcher ist zu verurteilen, sondern
nur der Kampf, welcher zerstérend und lebensfeindlich wirkt. Aus die-
sem Grunde wendet sich Russell gegen diejenigen Pazifisten, die soziale
und politische Kimpfe verachten. In Konflikten zwischen politischen
Parteien und Konflikten zwischen Kapital und Arbeit sieht er etwas,
was oft niitzlichen Zwecken dient und wenig Unheil anrichtet. Be-
jahung des Kampfes und Verneinung des Krieges, das sind zwei Ziige,
die sich in Russells politischer Philosophie vereinigt finden; auf dieser
Vereinigung beruht ihre Eigenart und Gréfle.



	Bertrand Russells Philosophie und Persönlichkeit

