Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 4

Artikel: Katholische und protestantische Freigeister
Autor: Russell, Bertrand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

248

Katholische und protestantische Freigeister
von Bertrand Russell

Deutsch von Hans B. Wagenseil

Jeder, der viel mit Freidenkern verschiedener Linder und unter-
schiedlicher Vorgeschichte in Beriihrung gekommen ist, mufl ob des
augenfilligen Unterschiedes betroffen gewesen sein, der zwischen sol-
chen katholischer und solchen protestantischer Herkunft besteht, wie
sehr auch immer sie sich einbilden maogen, sie hitten die Glaubenslehre
abgestreift, welche man sie in der Jugend gelehrt hat. Der Unterschied
awischen Protestant und Katholik ist unter Freidenkern ebenso scharf
wie unter Gliaubigen; ja die wesentlichen Unterschiede sind sogar viel-
leicht leichter wahrnehmbar, weil sie nicht von den offenkundigen
Gegensitzen der Dogmen verdeckt werden. Eine Schwierigkeit freilich
bleibt bestehen, namlich die, daf} die meisten protestantischen Freiden-
ker Englinder oder Deutsche sind, die Mehrzahl der katholischen da-
gegen Franzosen. Und solche Englinder, die — wie Gibbon — in enge
Beriihrung geraten sind mit Franzosen, haben die Merkmale katholi-
scher Freidenker angenommen, ungeachtet ihrer protestantischen Ab-
stammung. Trotz alledem, der starke Unterschied besteht, und der Ver-
such, herauszufinden, worin er liegt, mag unterhaltsam scheinen.

Man darf wohl als ausgesprochenes Beispiel emnes protestantischen
Freidenkers James Mill nehmen, so wie er in seines Sohnes Lebens-
beschreibung sich darstellt. « Mein Vater, » sagt John Stuart Mill, «im
schottisch-presbyterianischen Bekenntnis erzogen, war auf Grund sei-
ner eigenen Studien und Uberlegungen friihzeitig dahin gekommen,
sich nicht nur von dem Glauben an eine géttliche Offenbarung abzukeh-
ren, sondern auch von den Grundlagen all dessen, was man gemeinhin
als natiirliche Religion bezeichnet. Meines Vaters Abkehr von allem,
was religioser Glaube heifit, war nicht, wie man wielfach vermuten
diirfte, vornehmlich eine Sache der Logik und der Beweise: die Griinde
hiezu waren viel mehr sittlicher als gedanklicher Natur. Er fand es un-
méglich zu glauben, eine Welt so voll des Bésen solle das Werk eines
Schépfers sein, in dem sich unbeschrinkte Macht mit vollkommener
Giite und Gerechtigkeit einte. .. Seine Abneigung gegen Religion, im
gewdhnlichen Sinn des Wortes, war von gleicher Art wie die Lucrezens:



Katholische und protestantische Freigeister 249

er betrachtete sie nicht nur mit dem Gefiihl, sie sei eine geistige Tau-
schung, sondern er hielt sie fiir ein grofles sittliches Ubel. Es wire vollig
unvereinbar mit meines Vaters Auffassung vom Wesen der Pflicht ge-
wesen, hitte er mir erlaubt, Eindriicke zu gewinnen, die seinen Uberzeu-
gungen und Empfindungen von Religion entgegengesetzt waren: — und
er prigte mir von Anbeginn ein, daf} die Frage des Entstehens der Welt
eine Angelegenheit sei, iiber die man nichts weif}. » Bei alledem kann
kein Zweifel bestehen: James Mill war ein Protestant geblieben. « Er
brachte mir das stirkste Interesse fiir die Reformation bei, als fiir die
groffe und entscheidende Auflehnung wider priesterliche Gewaltherr-
schaft zugunsten der Gedankenfreiheit. »

Damit handelte James Mill nur getreu dem Geiste John Knox'. Er
war Nonkonformist, obschon Anhiinger einer extremen Sekte, und be-
wahrte den sittlichen Ernst und die Anteilnahme an religiésen Fragen,
die seine Vorginger auszeichneten. Protestanten haben sich von Anfang
an von thren Gegnern durch das unterschieden, was sie nicht glauben;
ein Dogma mehr iiber Bord werfen, heifit also demnach durchaus nichts
anderes, als die Bewegung einen Schritt weiterfithren. Sittlicher Eifer
ist der Kern der Sache.

Dies ist nur einer der bezeichnenden Unterschiede zwischen prote-
stantischer und katholischer Sittlichkeit. Dem Protestanten gilt als be-
sonders gut derjenige, der wider die hergebrachten Michte und iiber-
kommenen Lehren aufsteht, wie Luther auf dem Konzil zu Worms.
Die protestantische Auffassung von Giite denkt an etwas Personliches,
Vereinzeltes. Ich wurde selbst als Protestant erzogen und eines der
Worte der Schrift, welche meinem jugendlichen Sinn am tiefsten ein-
geprigt wurden, lautete: Du sollst denen nicht folgen, die Béses
tun. Ich bin mir dessen bewufit, daBl mich bis zum heutigen
Tage diese Worte bei meinen entscheidendsten Handlungen beein-
flussen. Der Katholik hat eine durchaus andere Auffassung von Tugend:
fiir 1hn 1st jeder Tugend der Begriff Unterordnung beigemischt, nicht
nur unter die Stimme Gottes, wie sie sich durch das Gewissen kundgibt,
sondern auch unter die Autoritit der Kirche als Verwalterin der Offen-
barung. Dies gibt dem Katholiken einen weit geselligeren Begriff der
Tugend, als es der des Protestanten ist, und macht den Rif} viel schirfer,
wenn er sich von der Kirche trennt. Der Protestant, der diejenige pro-
testantische Sekte verlafit, in deren Lehren er erzogen worden ist, tut
nur, was die Begriinder eben dieser Sekte vor nicht allzulanger Zeit
selbst getan haben, und sein Sinn ist zur Griindung einer neuen Sekte



250 Bertrand Russell

bereit. Der Katholik, anderseits, fiithlt sich verloren ohne die Stiitze
der Kirche. Er kann sich freilich einer anderen Vereinigung anschliefSen
wie etwa den Freimaurern, aber er bleibt sich nichtsdestoweniger seiner
verzweifelten Auflehnung bewufit. Und er bleibt gemeiniglich davon
iiberzeugt, zumindesten im UnterbewuBitsein, dafl das wahrhaft sitt-
liche Leben den Anhingern der Kirche vorbehalten ist, so daf3 fiir den
Freidenker die hochsten Tugenden unerreichbar geworden sind. Diese
Uberzeugung wirkt auf ihn in verschiedener Weise je nach seiner Ver-
anlagung: ist er von heiterer Gemiitsart und nimmt die Dinge leicht,
so genieft er das, was William James einen « moralischen Ferientag»
nennt. Das treffendste Beispiel dieser Gattung ist Montaigne, der sich
zudem einen Ferientag des Denkens genehmigte, in Form der Feind-
schaft wider alle Systeme und Ableitungen. Die Heutigen sind sich nicht
immer dessen bewuf}t, bis zu welchem Ausmaf} die Renaissance eine
verstandesfeindliche Bewegung war. Im Mittelalter war es Sitte,
Dinge zu beweisen; die Renaissance erfand die Gepflogenheit, sie zu
betrachten. Die einzigen Vernunftschliisse, denen Montaigne nicht ab-
geneigt 1st, sind solche, die zu einer Verneinung fiihren; so zum Bei-
spiel, wenn seine Gelehrsamkeit thm zum Beweis dessen dient, dafl
nicht alle, die starben wie Arius starb, Ketzer waren. Nachdem er man-
cherlei bése Minner aufgezahlt hat, die auf solche oder dhnliche Weise
starben, fihrt er fort: « Und doch! Wir sehen, daf} Ireneus das gleiche
Schicksal erlitt: ist’s doch Gottes Absicht, uns zu belehren, dafl der
Gute seine Hoffnung auf anderes zu setzen, der Bése anderes zu fiirch-
ten hat als die giinstigen oder widrigen Geschicke dieser Welt. » Etwas
von dieser Abneigung gegen ein System ist bezeichnend geblieben fiir
den katholischen im Gegensatz zum protestantischen Freidenker; das
kommt wiederum vom System der katholischen Lehre, dessen so ge-
waltiger Einfluf} einem einzelnen (er beséifle denn heroische Kraft) nicht
erlaubt, ein anderes aufzustellen.

Dementsprechend sucht der katholische Freidenker alle Feierlichkeit
zu vermeiden, so im Sittlichen wie im Gedanklichen; indes der prote-
stantische Freidenker sehr zu beidem neigt. James Mill lehrte seinen
Sohn, «daf} die Frage: ‘Wer schuf mich?’ nicht beantwortet werden
kann, da wir keinerlei Erfahrungen oder wirkliche Aufschliisse besafen,
von denen aus man sie beantworten koénnte; und daf} jede Antwort die
Schwierigkeit nur einen Schritt weiter zuriickverlege, da sich sofort die
Frage einstelle: “Wer schuf Gott?’» Man vergleiche damit, was Voltaire
im Dictionnaire philosophique iiber den Begriff Gott sagt. Die Abhand-



Katholische und protestantische Freigeister 251

lung « Gott» in diesem Werk beginnt: « Unter der Herrschaft des
Arcadius begab sich Logomachos, ein Gottgelahrter aus Konstantinopel,
nach Skythien, und machte Halt am Fufle des Kaukasus, in den frucht-
baren Ebenen von Zephirim, an den Grenzen von Kolchis. Der ehrsame
Greis Dondindac hielt sich in seiner geriumigen Stube auf, zwischen
seinem grofen Schafstall und seiner michtigen Scheuer; er und seine
Frau, seine fiinf Séhne und seine fiinf Téchter, seine Eltern und seine
Knechte lagen auf den Knien, und alle sangen nach einem bescheidenen
Mahl Gottes Lobpreis.» Und in dieser Tonart geht es weiter bis zum
Schluf3: «Seit jener Zeit habe ich beschlossen, mich nie mehr in einen
Wortstreit einzulassen.» Man kann sich keine Zeit vorstellen, in der
James Mill zu dem Entschlufl gekommen wire, nicht langer zu streiten,
noch einen Gegenstand, und wire es auch ein weniger erhabener, den
er durch eine Fabel erlautert hitte. Ebensowenig hitte er sich auf die
Kunst verstanden, etwas zwischen zwer Worten abzutun, der Kunst
Voltaires, wenn er von Leibniz sagt: « Er lehrte im Norden Deutsch-
lands, daf} Gott nur eine einzige Welt habe schaffen kénnen. » Oder man
vergleiche den sittlichen Ungestiim, mit dem James Mill das Vorhanden-
sein des Bosen verficht mit folgender Erklirung, in der Voltaire das
gleiche sagt: « Das Dasein des Bésen leugnen, das mag vielleicht ein
Lukullus scherzend tun, dem’s wohl ist bei einem guten Mahl mit
seinen Freunden und seiner Geliebten; aber er blicke nur zum Fenster
hinaus, und er sieht Ungliickliche; er habe nur Fieber, und er ist selbst
elner. »

Montaigne und Voltaire sind die héchsten Beispiele heiterer Skepsis.
Ein gut Teil katholischer Freidenker jedenfalls waren alles andere eher
als heiter, und haben stets das Bediirfnis nach einem strengen Glauben
und einer sie fithrenden Kirche empfunden. Solche Minner werden
manchmal Kommunisten; Lenin ist das beste Beispiel. Lenin iiber-
nahm seinen Glauben von einem protestantischen Freidenker (sind doch
Juden und Protestanten in ithrer Denkweise nicht zu unterscheiden),
aber seine byzantinische Herkunft trieb ihn, eine Kirche zu griinden
als den sichtbaren Sitz des Glaubens. Ein weniger erfolgreiches Beispiel
gleichen Wollens ist Auguste Comte. Minner von seiner Veranlagung -
es sei denn, sie verfiigten iiber auflerordentliche Kraft — kehren friiher
oder spiter in den Schof3 der Kirche zuriick. Ein duflerst interessantes
Beispiel im Bereich der Philosophie ist Santayana, der stets die Ortho-
doxie als solche geliebt hat, sich aber nach einer dem Verstande weniger
widerstrebenden Form sehnte, als es die von der katholischen Kirche



252 Bertrand Russell

vorgeschlagene ist. Am Katholizismus liebte er stets die Institution der
Kirche und ihren politischen Einfluf}; er liebte, kurz gesagt, was die
Kirche von Griechenland und von Rom iibernommen hat, liebte aber
nicht, was sie von den Juden iibernommen hat, — all das natiirlich in-
begriffen, was sie threm Griinder verdankt. Er hitte vielleicht ge-
wiinscht, es wire Lucrez gelungen, eine auf den Lehren Demokrits
errichtete Kirche zu griinden, denn sein Denken neigte immer zum
Materialismus und, zumindest in seinen frithen Schriften, hitte er eher
die Materie angebetet als irgend etwas sonst. Aber mit der Zeit kam er
scheint’s zum Gefiihl, jede wirklich bestehende Kirche sei einer nur im
Geiste vorhandenen Kirche vorzuziehen. Immerhin ist Santayana eine
Ausnahmeerscheinung, und lafit sich kaum in eine unserer derzeitigen
Kategorien einfiigen. Er hilt in Wirklichkeit noch vor der Renaissance,
und gehort, wenn irgendwohin, dann zu den Ghibellinen, die Dante in
der Holle biiflen sah, weil sie sich zu den Lehren Epikurs bekannten.
Diese Art, die Dinge zu sehen, wurde zweifellos noch verstirkt durch
das Heimweh nach der Vergangenheit, das eine unerwiinschte und lange
Beriihrung mit Amerika in einer spanischen Seele wecken mufite.
Man wei}, wie George Eliot F. W. H. Myers lehrte, es gebe keinen
Gott, — und doch gelte es, gut zu sein. Darin war George Eliot der typi-
sche protestantische Freidenker. Man kann wohl, allgemein gesprochen,
sagen, daf} Protestanten gut sein wollen und daB} sie die Theologie er-
funden haben, um sich selbst dazu zu bringen, indes Katholiken gerne
bése sind und die Theologie erfunden haben, auf daf3 ihre Nichsten
gut sein mochten. Daher der gesellige Charakter des Katholizismus
und der persénliche des Protestantismus. Jeremias Bentham, ein typisch
protestantischer Freidenker, war der Meinung, das gréfite aller Ver-
gniigen sei das Wohlgefallen an sich selbst. Er war darum nicht versucht,
iibermifiig zu essen oder zu trinken, sich einen ausschweifenden Lebens-
wandel zuschulden kommen zu lassen oder seines Nachbars Geldbeutel
zu stehlen, denn nichts von alledem hitte thm jene einzigartige Wonne
verschafft, die er mit dem Jack Horner im Kinderreim teilte — die
Wonne, vor sich selbst, « so gut » zu sein, die ihm freilich nicht so leicht
zutell wurde wie Jack, denn Bentham mufte auf den Weihnachtskuchen
verzichten, um 1hn zu bekommen. In Frankreich anderseits begann es
mit dem Zusammenbruch der asketischen Moral, der Zweifel an der
Theologie kam erst spiter und als eine Folgeerscheinung. Diese Unter-
scheidung ist wahrscheinlich mehr eine nationale als eine religisse.
Das Verhalinis zwischen Religion und Moral ist unvoreingenommener



Katholische und protestantische Freigeister 253

geographischer Untersuchung wert. Ich entsinne mich, in Japan auf
eine buddhistische Sekte gestoflien zu sein, in der die Priesterwiirde
erblich war. Ich erkundigte mich, wie dies sein kénne, da doch buddhisti-
sche Priester sonst im Zolibat leben; niemand konnte mich dariiber be-
lehren, aber ich fand zuguterletzt die Erklirung in einem Buch. Es er-
gab sich, dal die Sekte von der Lehre ausgegangen war, der Glaube
wasche alles rein, und daraus letzten Endes abgeleitet hatte, solange
nur der Glaube unangetastet bliebe, sei Siinde ohne Belang; infolge-
dessen beschlof} die gesamte Priesterschaft zu siindigen, aber die ein-
zige Siinde, nach der sie verlangte, war die Ehe. Von jenem Tag bis
zum heutigen verehelichten sich die Priester dieser Sekte, lebten aber
sonst ein untadeliges Leben. Konnte man die Amerikaner glauben
machen, Heirat sei eine Siinde, so wiirden sie vielleicht kein Bediirfnis
nach Scheidung mehr spiiren. Vielleicht ist es fiir eine weise gesell-
schaftliche Ordnung das Wesentliche, eine Reihe harmloser Handlun-
gen als «Siinde » zu bezeichnen, diejenigen aber, die sie begehen, zu
dulden. Auf solche Weise kann sich jedermann die Lust am Bésen
ohne Schaden verschaffen. Dieser Gedanke driangte sich mir auf im
Umgang mit Kindern. Jedes Kind will zuweilen unartig sein; wurde
es rationell erzogen, so kann es sein Verlangen nach Unerlaubtem nur
durch wirklich schiadliches Tun befriedigen; hat man es dagegen ge-
lehrt, es se1 bose, am Sonntag Karten zu spielen oder aber am Freitag
Fleisch zu essen, so kann es seinem Trieb, zu siindigen, Geniige tun,
ohne irgend jemandem zu schaden. Ich behaupte nicht, daf ich diese
Lehre praktisch anwende ; nichtsdestoweniger legt der Fall der buddhisti-
schen Sekte, von der ich eben sprach, es uns nahe, daf} dies vielleicht
klug wire.

Es geht nicht an, allzu starr auf der Unterscheidung zu beharren,
die zwischen protestantischen und katholischen Freidenkern durch-
zufithren wir versucht haben; so gehérten zum Beispiel die Encyclo-
pédistes und die Philosophes des spiten achtzehnten Jahrhunderts zum
protestantischen Typus, und Samuel Butler méchte ich, wenn auch
mit einigem Zoégern, zum katholischen Typ zihlen. Der Hauptunter-
schied, den man feststellen kann, besteht darin, daf beim protestanti-
schen Typus die Abwendung vom Uberlieferten vornehmlich aus Ver-
nunftgriinden erfolgt, dagegen beim katholischen vor allem aus prakti-
schen. Der typisch protestantische Freidenker hat nicht den leisesten
Wunsch, irgend etwas zu tun, was sein Nachbar mifibilligen kénnte, es
sei denn das Eintreten fiir die ketzerische Lehre. Home Life with Herbert



254 Bertrand Russell

Spencer (eines der reizvollsten Biicher, die es gibt) berichtet, daf} die
Allerweltsmeinung iiber diesen Philosophen dahin lautete: « Zu seinen
Gunsten spricht einzig, daf} er ein sehr anstindiger Mensch ist.» Es
wire Herbert Spencer nicht eingefallen, so wenig wie Bentham, so
wenig wie den Mills oder irgendeinem anderen englischen Freidenker,
die in thren Werken erklirten, des Lebens letzte Weisheit sei Genuf} -
es wire, sage ich, keinem von allen diesen Mannern eingefallen, selbst
genieBlen zu wollen; wogegen ein Katholik, der zu denselben Ergeb-
nissen gelangte, sich daran gemacht hitte, dementsprechend zu leben.
Man muf} sagen, daf} sich die Welt in dieser Hinsicht indert. Der
protestantische Freidenker von heutzutage neigt dazu, sich Freiheiten
sowohl in Gedanken als in Taten zu erlauben, aber das ist nur ein An-
zeichen fiir den allgemeinen Verfall des Protestantismus. In der guten
alten Zeit wire ein protestantischer Freidenker imstande gewesen, die
freie Liebe in der Theorie gutzuheiflen und nichtsdestoweniger seine
Tage in strengem Zolibat zu verleben. Mir scheint diese Verinderung
bedauerlich. Grofie Zeiten und grofle Personlichkeiten erstanden aus
dem Zusammenbruch eines strengen Systems: das strenge System ver-
lieh die nétige Zucht und Ordnung, wihrend durch seinen Zusammen-
bruch die nétige Kraft frei wurde. Es ist ein Irrtum anzunehmen, die be-
wundernswerten Folgen des Zusammenbruchs kénnten endlos vor-
halten. Zweifellos, das Ideal ist eine gewisse Strenge im Handeln
und dazu eine gewisse Bildsamkeit des Denkens; aber es ist nur
schwer zu verwirklichen, auler wihrend kurzer Ubergangszeiten.
Und es sieht fast so aus, als sollten beim Niedergang der alten
Orthodoxien aus dem notwendigen Zwiespalt heraus neue strenge
Glaubenslehren erwachsen. So wird es in Ruflland kiinftig Leugner des
bolschewistischen Bekenntnisses geben, die die Géttlichkeit Lenins an-
zweifeln und behaupten werden, es sei nicht bése, seine eigenen Kinder
zu lieben. Leugner des Kuomintang werden in China aufstehen, voll
Bedenken gegen Sun Yat-Sen und nur sehr karger Hochachtung vor
Konfuzius. Ich fiirchte, der Niedergang des Liberalismus wird es den
Menschen immer schwerer machen, sich vom Bekenntnis zu einer der
kimpfenden Lehren fernzuhalten. Vermutlich werden sich die ver-
schiedenen Arten von Glaubenslosen zusammenschlieffen miissen zu
einer geheimen Gesellschaft, um ihre Zuflucht wieder zu den von Bayle
fiir sein Dictionnaire erdachten Methoden zu nehmen. Wie dem auch
sel, es bleibt der eine Trost, daf} die Unterdriickung des freien Wortes
von wunderbarer Wirkung ist auf den literarischen Stil.



	Katholische und protestantische Freigeister

