
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 4

Artikel: Katholische und protestantische Freigeister

Autor: Russell, Bertrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


248

Katholische und protestantische Freigeister
von Bertrand Russell

Deutsch von Hans B. Wagenseil

Jeder, der viel mit Freidenkern verschiedener Länder und
unterschiedlicher Vorgeschichte in Berührung gekommen ist, muß ob des

augenfälligen Unterschiedes betroffen gewesen sein, der zwischen
solchen katholischer und solchen protestantischer Herkunft besteht, wie
sehr auch immer sie sich einbilden mögen, sie hätten die Glaubenslehre

abgestreift, welche man sie in der Jugend gelehrt hat. Der Unterschied
zwischen Protestant und Katholik ist unter Freidenkern ebenso scharf
wie unter Gläubigen ; ja die wesentlichen Unterschiede sind sogar
vielleicht leichter wahrnehmbar, weil sie nicht von den offenkundigen
Gegensätzen der Dogmen verdeckt werden. Eine Schwierigkeit freilich
bleibt bestehen, nämlich die, daß die meisten protestantischen Freidenker

Engländer oder Deutsche sind, die Mehrzahl der katholischen

dagegen Franzosen. Und solche Engländer, die - wie Gibbon - in enge
Berührung geraten sind mit Franzosen, haben die Merkmale katholischer

Freidenker angenommen, ungeachtet ihrer protestantischen

Abstammung. Trotz alledem, der starke Unterschied besteht, und der
Versuch, herauszufinden, worin er liegt, mag unterhaltsam scheinen.

Man darf wohl als ausgesprochenes Beispiel eines protestantischen
Freidenkers James Mill nehmen, so wie er in seines Sohnes

Lebensbeschreibung sich darstellt. « Mein Vater, » sagt John Stuart Mill, « im
schottisch-presbyterianischen Bekenntnis erzogen, war auf Grund seiner

eigenen Studien und Überlegungen frühzeitig dahin gekommen,
sich nicht nur von dem Glauben an eine göttliche Offenbarung abzukehren,

sondern auch von den Grundlagen all dessen, was man gemeinhin
als natürliche Religion bezeichnet. Meines Vaters Abkehr von allem,

was religiöser Glaube heißt, war nicht, wie man vielfach vermuten
dürfte, vornehmlich eine Sache der Logik und der Beweise : die Gründe
hiezu waren viel mehr sittlicher als gedanklicher Natur. Er fand es

unmöglich zu glauben, eine Welt so voll des Bösen solle das Werk eines

Schöpfers sein, in dem sich unbeschränkte Macht mit vollkommener
Güte und Gerechtigkeit einte... Seine Abneigung gegen Religion, im
gewöhnlichen Sinn des Wortes, war von gleicher Art wie die Lucrezens :



Katholische und protestantische Freigeister 249

er betrachtete sie nicht nur mit dem Gefühl, sie sei eine geistige
Täuschung, sondern er hielt sie für ein großes sittliches Übel. Es wäre völlig
unvereinbar mit meines Vaters Auffassung vom Wesen der Pflicht
gewesen, hätte er mir erlaubt, Eindrücke zu gewinnen, die seinen Überzeugungen

und Empfindungen von Religion entgegengesetzt waren : - und

er prägte mir von Anbeginn ein, daß die Frage des Entstehens der Welt
eine Angelegenheit sei, über die man nichts weiß. » Bei alledem kann

kein Zweifel bestehen: James Mill war ein Protestant geblieben. «Er
brachte mir das stärkste Interesse für die Reformation bei, als für die

große und entscheidende Auflehnung wider priesterliche Gewaltherrschaft

zugunsten der Gedankenfreiheit. »

Damit handelte James Mill nur getreu dem Geiste John Knox'. Er
war Nonkonformist, obschon Anhänger einer extremen Sekte, und
bewahrte den sittlichen Ernst und die Anteilnahme an religiösen Fragen,
die seine Vorgänger auszeichneten. Protestanten haben sich von Anfang
an von ihren Gegnern durch das unterschieden, was sie nicht glauben;
ein Dogma mehr über Bord werfen, heißt also demnach durchaus nichts
anderes, als die Bewegung einen Schritt weiterführen. Sittlicher Eifer
ist der Kern der Sache.

Dies ist nur einer der bezeichnenden Unterschiede zwischen
protestantischer und katholischer Sittlichkeit. Dem Protestanten gilt als
besonders gut derjenige, der wider die hergebrachten Mächte und
überkommenen Lehren aufsteht, wie Luther auf dem Konzil zu Worms.
Die protestantische Auffassung von Güte denkt an etwas Persönliches,
Vereinzeltes. Ich wurde selbst als Protestant erzogen und eines der
Worte der Schrift, welche meinem jugendlichen Sinn am tiefsten
eingeprägt wurden, lautete: Du sollst denen nicht folgen, die Böses

tun. Ich bin mir dessen bewußt, daß mich bis zum heutigen
Tage diese Worte bei meinen entscheidendsten Flandlungen
beeinflussen. Der Katholik hat eine durchaus andere Auffassung von Tugend:
für ihn ist jeder Tugend der Begriff Unterordnung beigemischt, nicht

nur unter die Stimme Gottes, wie sie sich durch das Gewissen kundgibt,
sondern auch unter die Autorität der Kirche als Verwalterin der
Offenbarung. Dies gibt dem Katholiken einen weit geselligeren Begriff der

Tugend, als es der des Protestanten ist, und macht den Riß viel schärfer,

wenn er sich von der Kirche trennt. Der Protestant, der diejenige
protestantische Sekte verläßt, in deren Lehren er erzogen worden ist, tut
nur, was die Begründer eben dieser Sekte vor nicht allzulanger Zeit
selbst getan haben, und sein Sinn ist zur Gründung einer neuen Sekte



250 Bertrand Russell

bereit. Der Katholik, anderseits, fühlt sich verloren ohne die Stütze
der Kirche. Er kann sich freilich einer anderen Vereinigung anschließen
wie etwa den Freimaurern, aber er bleibt sich nichtsdestoweniger seiner
verzweifelten Auflehnung bewußt. Und er bleibt gemeiniglich davon

überzeugt, zumindesten im Unterbewußtsein, daß das wahrhaft
sittliche Leben den Anhängern der Kirche vorbehalten ist, so daß für den

Freidenker die höchsten Tugenden unerreichbar geworden sind. Diese

Überzeugung wirkt auf ihn in verschiedener Weise je nach semer
Veranlagung: ist er von heiterer Gemütsart und nimmt die Dinge leicht,
so genießt er das, was William James einen « moralischen Ferientag »

nennt. Das treffendste Beispiel dieser Gattung ist Montaigne, der sich
zudem einen Ferientag des Denkens genehmigte, in Form der Feindschaft

wider alle Systeme und Ableitungen. Die Heutigen sind sich nicht
immer dessen bewußt, bis zu welchem Ausmaß die Renaissance eine

verstandesfeindliche Bewegung war. Im Mittelalter war es Sitte,
Dinge zu beweisen; die Renaissance erfand die Gepflogenheit, sie zu
betrachten. Die einzigen Vernunftschlüsse, denen Montaigne nicht
abgeneigt ist, sind solche, die zu einer Verneinung führen; so zum
Beispiel, wenn seine Gelehrsamkeit ihm zum Beweis dessen dient, daß

nicht alle, die starben wie Arius starb, Ketzer waren. Nachdem er
mancherlei böse Männer aufgezählt hat, die auf solche oder ähnliche Weise

starben, fährt er fort: « Und doch! Wir sehen, daß Ireneus das gleiche
Schicksal erlitt: ist's doch Gottes Absicht, uns zu belehren, daß der
Gute seine Hoffnung auf anderes zu setzen, der Böse anderes zu fürchten

hat als die günstigen oder widrigen Geschicke dieser Welt. » Etwas

von dieser Abneigung gegen ein System ist bezeichnend geblieben für
den katholischen im Gegensatz zum protestantischen Freidenker; das

kommt wiederum vom System der katholischen Lehre, dessen so
gewaltiger Einfluß einem einzelnen (er besäße denn heroische Kraft) nicht
erlaubt, ein anderes aufzustellen.

Dementsprechend sucht der katholische Freidenker alle Feierlichkeit

zu vermeiden, so im Sittlichen wie im Gedanklichen; indes der
protestantische Freidenker sehr zu beidem neigt. James Mill lehrte seinen

Sohn, «daß die Frage: 'Wer schuf mich?' nicht beantwortet werden
kann, da wir keinerlei Erfahrungen oder wirkliche Aufschlüsse besäßen,

von denen aus man sie beantworten könnte; und daß jede Antwort die

Schwierigkeit nur einen Schritt weiter zurückverlege, da sich sofort die

Frage einstelle: 'Wer schuf Gott?' » Man vergleiche damit, was Voltaire
im Dictionnaire philosophique über den Begriff Gott sagt. Die Abhand-



Katholische und protestantische Freigeister 251

lung « Gott » in diesem Werk beginnt : « Unter der Herrschaft des

Arcadius begab sich Logomachos, ein Gottgelahrter aus Konstantinopel,
nach Skythien, und machte Halt am Fuße des Kaukasus, in den fruchtbaren

Ebenen von Zephirim, an den Grenzen von Kolchis. Der ehrsame
Greis Dondindac hielt sich in seiner geräumigen Stube auf, zwischen
seinem großen Schafstall und seiner mächtigen Scheuer; er und seine

Frau, seine fünf Söhne und seine fünf Töchter, seine Eltern und seine

Knechte lagen auf den Knien, und alle sangen nach einem bescheidenen

Mahl Gottes Lobpreis. » Und in dieser Tonart geht es weiter bis zum
Schluß : « Seit jener Zeit habe ich beschlossen, mich nie mehr in einen

Wortstreit einzulassen. » Man kann sich keine Zeit vorstellen, in der
James Mill zu dem Entschluß gekommen wäre, nicht länger zu streiten,
noch einen Gegenstand, und wäre es auch ein weniger erhabener, den

er durch eine Fabel erläutert hätte. Ebensowenig hätte er sich auf die
Kunst verstanden, etwas zwischen zwei Worten abzutun, der Kunst
Voltaires, wenn er von Leibniz sagt : « Er lehrte im Norden Deutschlands,

daß Gott nur eine einzige Welt habe schaffen können. » Oder man
vergleiche den sittlichen Ungestüm, mit dem James Mill das Vorhandensein

des Bösen verficht mit folgender Erklärung, in der Voltaire das

gleiche sagt : « Das Dasein des Bösen leugnen, das mag vielleicht ein
Lukullus scherzend tun, dem's wohl ist bei einem guten Mahl mit
seinen Freunden und seiner Geliebten; aber er blicke nur zum Fenster

hinaus, und er sieht Unglückliche; er habe nur Fieber, und er ist selbst

einer. »

Montaigne und Voltaire sind die höchsten Beispiele heiterer Skepsis.
Ein gut Teil katholischer Freidenker jedenfalls waren alles andere eher
als heiter, und haben stets das Bedürfnis nach einem strengen Glauben
und einer sie führenden Kirche empfunden. Solche Männer werden
manchmal Kommunisten; Lenin ist das beste Beispiel. Lenin
übernahm seinen Glauben von einem protestantischen Freidenker (sind doch

Juden und Protestanten in ihrer Denkweise nicht zu unterscheiden),
aber seine byzantinische Herkunft trieb ihn, eine Kirche zu gründen
als den sichtbaren Sitz des Glaubens. Ein weniger erfolgreiches Beispiel
gleichen Wollens ist Auguste Comte. Männer von seiner Veranlagung -
es sei denn, sie verfügten über außerordentliche Kraft - kehren früher
oder später in den Schoß der Kirche zurück. Ein äußerst interessantes

Beispiel im Bereich der Philosophie ist Santayana, der stets die Orthodoxie

als solche geliebt hat, sich aber nach einer dem Verstände weniger
widerstrebenden Form sehnte, als es die von der katholischen Kirche



252 Bertrand Russell

vorgeschlagene 1st. Am Katholizismus liebte er stets die Institution der
Kirche und ihren politischen Einfluß; er liebte, kurz gesagt, was die
Kirche von Griechenland und von Rom übernommen hat, liebte aber

nicht, was sie von den Juden übernommen hat, - all das natürlich
inbegriffen, was sie ihrem Gründer verdankt. Er hätte vielleicht
gewünscht, es wäre Lucrez gelungen, eine auf den Lehren Demokrits
errichtete Kirche zu gründen, denn sein Denken neigte immer zum
Materialismus und, zumindest in seinen frühen Schriften, hätte er eher
die Materie angebetet als irgend etwas sonst. Aber mit der Zeit kam er
scheint's zum Gefühl, jede wirklich bestehende Kirche sei einer nur im
Geiste vorhandenen Kirche vorzuziehen. Immerhin ist Santayana eine

Ausnahmeerscheinung, und läßt sich kaum in eine unserer derzeitigen
Kategorien einfügen. Er hält in Wirklichkeit noch vor der Renaissance,
und gehört, wenn irgendwohin, dann zu den Ghibellinen, die Dante in
der Hölle büßen sah, weil sie sich zu den Lehren Epikurs bekannten.
Diese Art, die Dinge zu sehen, wurde zweifellos noch verstärkt durch
das Heimweh nach der Vergangenheit, das eine unerwünschte und lange

Berührung mit Amerika in einer spanischen Seele wecken mußte.
Man weiß, wie George Eliot F. W. H. Myers lehrte, es gebe keinen

Gott, — und doch gelte es, gut zu sein. Darin war George Eliot der typische

protestantische Freidenker. Man kann wohl, allgemein gesprochen,

sagen, daß Protestanten gut sein wollen und daß sie die Theologie
erfunden haben, um sich selbst dazu zu bringen, indes Katholiken gerne
böse sind und die Theologie erfunden haben, auf daß ihre Nächsten

gut sein möchten. Daher der gesellige Charakter des Katholizismus
und der persönliche des Protestantismus. Jeremias Bentham, ein typisch
protestantischer Freidenker, war der Meinung, das größte aller
Vergnügen sei das Wohlgefallen an sich selbst. Er war darum nicht versucht,
übermäßig zu essen oder zu trinken, sich einen ausschweifenden Lebenswandel

zuschulden kommen zu lassen oder seines Nachbars Geldbeutel

zu stehlen, denn nichts von alledem hätte ihm jene einzigartige Wonne
verschafft, die er mit dem Jack Horner im Kinderreim teilte - die
Wonne, vor sich selbst, « so gut » zu sein, die ihm freilich nicht so leicht
zuteil wurde wie Jack, denn Bentham mußte auf den Weihnachtskuchen
verzichten, um ihn zu bekommen. In Frankreich anderseits begann es

mit dem Zusammenbruch der asketischen Moral, der Zweifel an der

Theologie kam erst später und als eine Folgeerscheinung. Diese
Unterscheidung ist wahrscheinlich mehr eine nationale als eine religiöse.

Das Verhältnis zwischen Religion und Moral ist unvoreingenommener



Katholische und protestantische Freigeister 253

geographischer Untersuchung wert. Ich entsinne mich, in Japan auf
eine buddhistische Sekte gestoßen zu sein, in der die Priesterwürde
erblich war. Ich erkundigte mich, wie dies sein könne, da doch buddhistische

Priester sonst im Zölibat leben ; niemand konnte mich darüber
belehren, aber ich fand zuguterletzt die Erklärung in einem Buch. Es
ergab sich, daß die Sekte von der Lehre ausgegangen war, der Glaube
wasche alles rein, und daraus letzten Endes abgeleitet hatte, solange

nur der Glaube unangetastet bliebe, sei Sünde ohne Belang; infolgedessen

beschloß die gesamte Priesterschaft zu sündigen, aber die
einzige Sünde, nach der sie verlangte, war die Ehe. Von jenem Tag bis

zum heutigen verehelichten sich die Priester dieser Sekte, lebten aber

sonst ein untadeliges Leben. Könnte man die Amerikaner glauben
machen, Heirat sei eine Sünde, so würden sie vielleicht kein Bedürfnis
nach Scheidung mehr spüren. Vielleicht ist es für eine weise
gesellschaftliche Ordnung das Wesentliche, eine Reihe harmloser Handlungen

als « Sünde » zu bezeichnen, diejenigen aber, die sie begehen, zu
dulden. Auf solche Weise kann sich jedermann die Lust am Bösen

ohne Schaden verschaffen. Dieser Gedanke drängte sich mir auf im
Umgang mit Kindern. Jedes Kind will zuweilen unartig sein; wurde
es rationell erzogen, so kann es sein Verlangen nach Unerlaubtem nur
durch wirklich schädliches Tun befriedigen; hat man es dagegen
gelehrt, es sei böse, am Sonntag Karten zu spielen oder aber am Freitag
Fleisch zu essen, so kann es seinem Trieb, zu sündigen, Genüge tun,
ohne irgend jemandem zu schaden. Ich behaupte nicht, daß ich diese

Lehre praktisch anwende ; nichtsdestoweniger legt der Fall der buddhistischen

Sekte, von der ich eben sprach, es uns nahe, daß dies vielleicht
klug wäre.

Es geht nicht an, allzu starr auf der Unterscheidung zu beharren,
die zwischen protestantischen und katholischen Freidenkern
durchzuführen wir versucht haben; so gehörten zum Beispiel die Encyclopédistes

und die Philosophes des späten achtzehnten Jahrhunderts zum
protestantischen Typus, und Samuel Butler möchte ich, wenn auch

mit einigem Zögern, zum katholischen Typ zählen. Der Hauptunterschied,

den man feststellen kann, besteht darin, daß beim protestantischen

Typus die Abwendung vom Überlieferten vornehmlich aus
Vernunftgründen erfolgt, dagegen beim katholischen vor allem aus praktischen.

Der typisch protestantische Freidenker hat nicht den leisesten

Wunsch, irgend etwas zu tun, was sein Nachbar mißbilligen könnte, es

sei denn das Eintreten für die ketzerische Lehre. Home Life with Herbert



254 Bertrand Russell

Spencer (eines der reizvollsten Bücher, die es gibt) berichtet, daß die
Alierweltsmeinung über diesen Philosophen dahin lautete : « Zu seinen
Gunsten spricht einzig, daß er ein sehr anständiger Mensch ist. » Es

wäre Herbert Spencer nicht eingefallen, so wenig wie Bentham, so

wenig wie den Mills oder irgendeinem anderen englischen Freidenker,
die in ihren Werken erklärten, des Lebens letzte Weisheit sei Genuß -
es wäre, sage ich, keinem von allen diesen Männern eingefallen, selbst

genießen zu wollen; wogegen ein Katholik, der zu denselben Ergebnissen

gelangte, sich daran gemacht hätte, dementsprechend zu leben.
Man muß sagen, daß sich die Welt in dieser Hinsicht ändert. Der
protestantische Freidenker von heutzutage neigt dazu, sich Freiheiten
sowohl in Gedanken als in Taten zu erlauben, aber das ist nur ein
Anzeichen für den allgemeinen Verfall des Protestantismus. In der guten
alten Zeit wäre ein protestantischer Freidenker imstande gewesen, die
freie Liebe in der Theorie gutzuheißen und nichtsdestoweniger seine

Tage in strengem Zölibat zu verleben. Mir scheint diese Veränderung
bedauerlich. Große Zeiten und große Persönlichkeiten erstanden aus
dem Zusammenbruch eines strengen Systems : das strenge System verlieh

die nötige Zucht und Ordnung, während durch seinen Zusammenbruch

die nötige Kraft frei wurde. Es ist ein Irrtum anzunehmen, die
bewundernswerten Folgen des Zusammenbruchs könnten endlos
vorhalten. Zweifellos, das Ideal ist eine gewisse Strenge im Handeln
und dazu eine gewisse Bildsamkeit des Denkens; aber es ist nur
schwer zu verwirklichen, außer während kurzer Übergangszeiten.
Und es sieht fast so aus, als sollten beim Niedergang der alten
Orthodoxien aus dem notwendigen Zwiespalt heraus neue strenge
Glaubenslehren erwachsen. So wird es in Rußland künftig Leugner des

bolschewistischen Bekenntnisses geben, die die Göttlichkeit Lenins
anzweifeln und behaupten werden, es sei nicht böse, seine eigenen Kinder
zu lieben. Leugner des Kuomintang werden in China aufstehen, voll
Bedenken gegen Sun Yat-Sen und nur sehr karger Hochachtung vor
Konfuzius. Ich fürchte, der Niedergang des Liberalismus wird es den
Menschen immer schwerer machen, sich vom Bekenntnis zu einer der
kämpfenden Lehren fernzuhalten. Vermutlich werden sich die
verschiedenen Arten von Glaubenslosen zusammenschließen müssen zu
einer geheimen Gesellschaft, um ihre Zuflucht wieder zu den von Bayle
für sein Dictionnaire erdachten Methoden zu nehmen. Wie dem auch

sei, es bleibt der eine Trost, daß die Unterdrückung des freien Wortes

von wunderbarer Wirkung ist auf den literarischen Stil.


	Katholische und protestantische Freigeister

