
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 3

Artikel: Racine und unsere Zeit

Autor: Weller, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


196

Racine und unsere Zeit

von Karl Weiler

Wie viele von uns einmal vor ihren Büchern standen und mit leeren
Händen sich wegwandten, weil das neue und letzte Buch noch nicht
geschrieben war, so hat vor dem Krieg eine europäische Generation
dieses allen gemeinsame letzte Buch gesucht. Man glaubte nur noch
durch eine dünne Scheidewand von der ersehnten neuen Welt getrennt
zu sein. Und weil man viel gelitten hatte und nun endlich ihren Atemzug

deutlich spürte, wurden alle von einem Taumel überschäumender

Hoffnung gepackt, die in einer letzten leidenschaftlichen Gebärde das

noch Zukünftige zur Gegenwart zwingen wollte. Es ist die Zeit, in der
Léon Bloy seine glühenden Proteste schleudern mußte, weil er nicht
mehr fassen konnte, daß das Kreuz von Golgatha nur zu einer neuen
« poétique >' des Menschen und nicht zu einer Erneuerung des Herzens

geführt hatte, und in der Nikolaj Berdiajew die Aufforderung in die
Welt warf, daß die Kunst endlich einmal zur Wirklichkeit schaffenden

schöpferischen Kraft werden müsse. Diese Menschen erschauerten
in der Erkenntnis : « Nous croyons, mais non pas substantiellement x,1)

und in der Erwartung des letzten Durchbruchs ins Sein. Ihre Qual
wurde zur lodernden Flamme einer Erlösungssehnsucht, deren Glut
den Menschen zum Theurgen erhöhte. Nicht Vermessenheit ist es, die

Berdiajew das Wort von der Theurgie als dem gott-menschlichen
Schöpfertum von den Lippen riß, sondern ein leidenschaftlicher Wille
nach Gewißheit, nach höchster Lebensfülle, die allein ihm das Sein
bedeuten konnte.

Es ist nicht Willkür, wenn das Werk dieser beiden Männer nicht nur
als persönlicher Ausdruck gewertet wird. Was hier für den Betrachter
durch die Größe der Leidenschaft zur klaren Einsicht wird, ist in andern
Werken als dieselbe Sehnsucht erkenntlich. Der Atem, der z. B. die
Bücher von André Suarès durchweht, ist derselbe Drang nach Wirklichkeit.

Was soll seine erahnte « tragédie parfaite » sein, in der Racine und
Shakespeare zur Synthese verwachsen, wenn nicht jene erlösende

theurgische Tat? Der Franzose, der als Künstler von dieser Sehnsucht

') Léon Bloy, Dans les Ténèbres.



Racine und unsere Zeit 197

durchdrungen war, mußte sich mit der Gestalt seines Landes
auseinandersetzen, die von den meisten als klarste und umfassendste

Verkörperung nationaler Eigenart betrachtet wurde. Deshalb lesen wir 1911

in Henri Ghéons Nos Directions den Satz: « Qu'on y consente ou non,
le cas Racine se pose devant nous, neuf, actuel, urgent, comme une
question non encore résolue, à peine débrouillée...»

Es ist bekannt, wie das Urteil damals fiel. In der Erwartung einer

schöpferischen Dauer konnte die Welt der Racine'schen Tragödie nicht
bestehen. Es fehlte ihr kosmische Weite, Abgrund der Leidenschaft und
Kraftfülle des sittlichen Ideals, und man sprach ihr alles Christliche ab.

Man konnte in ihr nur das Parfum einer heidnischen Vergangenheit
erkennen, wenn vielleicht auch in melancholischer Tönung. Das Ganze

wurde höchstens noch als ästhetische Forderung, als Form-Beispiel
anerkannt. Racine war wohl ein genialer Monteur, aber kein schöpferisches

Genie.
Mit diesem Urteil schienen auch die geistigen Grenzen zwischen

Frankreich und dem nichtromanischen Europa, vor allem Deutschland

zu fallen. Der Nichtromane, besonders der Deutsche, dem das Studium
der französischen Literatur nicht nur eine akademische Angelegenheit

war, sondern Aufgabe zur tieferen Erfassung seiner eigenen menschlichen

Verpflichtung, hatte oft die beunruhigende Kraft Racines
erfahren. Immer wieder blieb ihm dessen Werk unerschlossen, und es

schienen jene recht zu behalten, die erklärten, daß Racine nur von einem
Franzosen verstanden werden könne. An Racine zerschellte also jener
Glaube, dem französische und deutsche Geistigkeit in die höhere Einheit

des Geistes überhaupt eingingen. Diese lähmende Beunruhigung
war nun durch die Tatsache, daß in Frankreich selbst das Werk Racines

von geistig bedeutenden Persönlichkeiten als ungenügend erkannt
wurde, beseitigt.

Die Wand, durch die man den Rhythmus des neuen Lebens zu
hören glaubte, ist nicht durchbrochen worden. Wieder begann das

Suchen nach der kulturellen Sendung des eigenen Volkes. Wieder
klang Verzweiflung auf : «Wenn die Sendung meines Volkes eine wesentlich

andere wäre als die der andern Völker, so wüßte ich nicht, wozu
wir in Europa und auf Erden nebeneinander leben. »

Diese Worte stammen von Karl Voßler.1) Was herausklingt, ist nicht
Rhetorik, sondern die Herbe sittlicher Verantwortung. Wenn dieser

') Karl Voßler, Die romanischen Kulturen und der deutsche Geist, Verlag der Bremer
Presse 1926.



198 Karl Weller

Gelehrte an seine Werkreihe ein Buch über Racine stellt, dann kann

unsere Erwartung nicht enttäuscht werden.1) Denn wir wissen, daß

es nicht die Leistung eines flüchtigen Eindrucks ist, sondern die eines

ganzen Lebens. Was die Verneinung nicht zustande brachte, das ist
zuletzt der Bejahung gelungen: Racine ist nicht mehr in erster Linie
Franzose, sondern Mensch. Damit ist vielleicht etwas geschehen, was
zutiefst Versöhnung bedeutet. Victor Girauds stolzer Satz, daß Racine
als der Genius Frankreichs dem Fremden völlig unverständlich sei,4)

hat keine Gültigkeit mehr.

Mit welchem Wort erschließt uns Karl Voßler die Tragödien von
Racine? Racine ist nicht der Sänger der Leidenschaften, sondern der
Dichter des Verzichts. Solange man in ihm den Dichter der
Leidenschaften sah, konnte man ihn nicht lesen, ohne an Shakespeare zu
denken, und darum mußte er enttäuschen. Sieht man in ihm aber den

Dichter des Verzichtes, dann erklingen seine Verse und die Seele ihrer
Sprache offenbart sich. Ihre Einfachheit ist weder Armut noch bloßes

ästhetisches Stilideal, sondern das Wesen selber. Um eine alte Formel
anzuwenden, würde ich sagen, daß Racines Grunderfahrung die Sünde
als das principium individuationis ist. Gerade was Racine gänzlich
abgesprochen wurde, nämlich die christliche Lebenserfahrung, bestimmt
jetzt seine Gebärde. Für ihn ist das Leben in echt christlichem Sinn
ein Ringen um echte Demut, ein Reichwerden im Armwerden, ein
Sichfinden im Sichverlieren. Er erkennt deshalb vor allem die Ähnlichkeit

der Menschen und nicht ihre Verschiedenheit. Seinem Blick
enthüllen sich die individuellen Unterschiede zuerst als Variationen der
gemeinsamen Sünde. Und wie er in diesen vielen Gesichtern das einzige
Sündenantlitz erkennt, so erkennt er in den von der Sünde befreiten
Gesichtern das letzte Antlitz des Menschen als des Gottessohnes. Für
Racine bedeutet die concupiscentia, die er vor allem in der Form der
Geschlechtsliebe erfaßt, das « natürliche Verhängnis, und der Verzicht
und die Entsagung die geistige Bestimmung der Menschheit. »

Damit bekommt die Formel vom Klassizismus als der Richtung zum
Allgemeinen inbezug auf Racines Werk einen neuen Sinn. Es ist nun
klar, warum seine dichterische Welt nicht den Reichtum an Individualitäten

hat wie die der Renaissancebühne, denn sie erklärt sich als Folge
der christlichen Forderung des Armwerdens. Wenn nun diese Ein-
gesichtigkeit in Phèdre besonders deutlich wird, ist das nicht, wie

') Jean Racine, Verlag Max Hueber, München 1926.
') Victor Giraud «La poésie de Racine», Revue des Deux Mondes, 15. Juli 1927.



Racine und unsere Zeit 199

François Mauriac noch meint - trotz seiner inneren Übereinstimmung
mit Voßler - ein dichterischer Mangel, sondern Ausdruck der inneren
Logik, mit der sich Racines Gesamtwerk entwickelt. In der Gestalt
der Phèdre ist die Tragik des christlichen Menschen am umfassendsten

zur Darstellung gelangt. Sie ist besessen von der concupiscentia und
zugleich beseelt vom Drang nach Reinheit. Besessenheit und
Reinheitssehnsucht machen unser aller Wesen aus. Weil diese beiden Kräfte
in der Gestalt der Phèdre ihre höchsten Ausmaße erhalten, umfaßt
sie auch alle andern Gestalten. Wenn Voßler diese von seinem Standpunkt

aus, wie mir scheint, einzig richtige Erklärung nicht genügend
hervorhebt, ist es deshalb, weil er diese Seite der Kritik nicht besonders

berührt.
« In Phèdre lebt und wirkt die gesundeste, die ewige Art und Richtung

unseres Wollens, der Wille zur Reinheit des Herzens. » (S. 122.)

Wie schwer es dem Menschen fällt, diesen Willen als einziges Gesetz
seines Lebens zu bejahen, zeigt sein letztes Werk Athalie noch einmal
in aller Deutlichkeit. Noch einmal bäumt sich alle Besessenheit, die

ganze dämonische Verstrickung des Ich auf. Nur weil Racine auch hier
wieder die Tragik dieser Qual erlebte, war er fähig, « das Vorspiel zu
dem gewaltigsten Stück der Menschheitsgeschichte, die ungeheuren
Geburtswehen, durch die aus der Zerreißung des alten Bundes das

Christentum sich Bahn bricht» (S. 140), zur Darstellung zu bringen.
Das geschichtliche Bild ist auch hier Symbol seiner Seele (und unserer) :

Les rois des nations, devant toi prosternés,
De tes pieds baisent la poussière;

Les peuples à l'envi marchent à ta lumière.
Heureux qui pour Sion d'une sainte ferveur

Sentira son ârae embrasée I

Cieux, répandez votre rosée,
Et que la terre enfante son Sauveur!

Racines Werk ist die Forderung des Verzichtes auf alles Zeitliche
um des Ewigen willen. «Aber eben das ist das Neue und Eigene an
Racine, daß er keinen büßerischen, keinen mönchischen und
mittelalterlichen Verzicht, keine vorsätzliche Abkehr von der Welt in Bausch
und Bogen, keinen grundsätzlichen Bruch mit ihr meint und
verkündigt, sondern Fall für Fall, langsam und leidend, sich aus ihr los-
zuwinden trachtet und daß seine Sehnsucht nach der Höhe keine

Flügel, noch sonstigen Zaubermittel hat, sondern auf ehrlichen
Menschenfüßen wandelt. Auf so schlichte Art nur adelt sie den Staub, auf
den sie tritt. » (S. 42.)



200 Karl Weiler

Warum ist uns Racines Werk so schwer zugänglich geworden? Ich
glaube nicht, wie Voßler, daß die französische, bzw. die deutsche
Sprache das größte Hindernis ist. Nicht die Unübersetzlichkeit seiner
Verse - und wären sie es z. B. für einen Hofmannsthal wirklich? - hat

uns Racine verschlossen gehalten, sondern jene übersteigerte Erlösungssehnsucht,

d. h. jener Zustand, gegen den Voßler schon früher sich
erhoben hat und den er selber mit dem Ausdruck einer « sakramentalen und
kultischen Magie » bezeichnet. Wenn er dem « unehrlichen Wortzauber,
dem magischen Betrug, der sich in den heutigen Literaturen
breitmacht », die «Wahrhaftigkeit und Schlichtheit » der Bérénice entgegenhält,

dann bezeichnet er damit eben eine Folge jener gesteigerten
religiösen Erwartung, die als solche echt und groß war, bei den

Epigonen aber in ästhetischen Weihrauch verwandelt wurde. Sein Racine-
Buch gehört zu den Abwehr-Werken unserer Zeit, die die Gefahr solcher
Gefühlsschwelgerei erkannt haben und deshalb die Zeitgenossen zur
Besinnung führen möchten. Es ist aus derselben Gesinnung heraus

geschrieben worden wie das Racine-Buch von François Mauriac.1) Auch
Mauriac verehrt in Racine die Konstanz des Läuterungswillens, den er
in unserer Gegenwart, « die der Jugend Altäre errichtet und sie

vergöttert », vermißt, und will einer « horrible race de vieux adolescents
inconsolables » die Forderung Racines wieder laut werden lassen : Die
Gewißheit, daß das Böse das zu hassende Böse ist, und daß es gilt,
beharrlich ins geistige Leben einzudringen und keine noch an den
Schmutz verhafteten Lebensparzellen hinter sich zu lassen. Daß es nicht
angeht, ein anderer werden und doch derselbe bleiben zu wollen.

Das deutsche und das französische Racine-Buch werden aus einer
Gesinnungsgemeinschaft heraus begriffen, aus der auch die Worte
verständlich werden, mit denen Hugo von Hofmannsthal sich wieder zu
Schiller bekennt : «Wir vermögen zu erkennen, die Masse, als sie (in
diesem Sinn) von Schiller abfiel, warf sich dann auf die Wagnersche
Musikdichtung; hier konnte jeder das dumpfe Trachten seines Innern
hineinlegen, und jene eigentümliche Mischung des einsam Schwelgerischen

mit dem melancholisch Sehnsüchtigen, die vielen von uns
innewohnt, ins Ungeheure erweitern und sich ihr ohne Verantwortung
hingeben. Vor einer Generation aber, für die dies wie jenes abgetan
ist, hebt sich Schillers Gestalt neu und rein hervor, und sobald wir

') François Mauriac La vie de Jean Racine, Paris, Plön, 1928; vgl. A. Gide, « Lettres
à François Mauriac », N.R.F. 1. Juni 1928; Fr. Paulhan «Racine et la maîtrise de
soi», Revue universelle, 15. Okt. 1926.



Racine und unsere Zeit 201

uns eine neue geistige Gegenwart aufrichten, können wir ihn nicht
entbehren, o1)

Man kann wohl unsere Zeit mit Erich Przywaras Ausdruck von der
Wende zum Objektgedanken kennzeichnen.2) Die Bedeutung des Pascal-

Wortes : « C'est en vain, ô hommes, que vous cherchez dans vous-
mêmes le remède à vos misères » ist wieder in ihrer ganzen Tiefe
erfaßt worden, und damit auch der Sinn der Racine'sehen Tragödie,
welcher ist das Gesetz des Verzichtes, das auch Liebe heißt.

') Hugo von Hofmannsthal Schillers Selbstcharakterisiik aus seinen Schriften, Verlag

der Bremer Presse, München 1926.
*) P. Erich Przywara Gott, Oratorium-Verlag-München, 1926.


	Racine und unsere Zeit

