Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 3

Artikel: Racine und unsere Zeit

Autor: Weller, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

196

Racine und unsere Zeit

von Kadrl Weller

Wie viele von uns einmal vor ihren Biichern standen und mit leeren
Hinden sich wegwandten, weil das neue und letzte Buch noch nicht
geschrieben war, so hat vor dem Krieg eine europiische Generation
dieses allen gemeinsame letzte Buch gesucht. Man glaubte nur noch
durch eine diinne Scheidewand von der ersehnten neuen Welt getrennt
zu sein. Und weil man viel gelitten hatte und nun endlich ihren Atem-
zug deutlich spiirte, wurden alle von einem Taumel iiberschiumender
Hoffnung gepackt, die in einer letzten leidenschaftlichen Gebirde das
noch Zukiinftige zur Gegenwart zwingen wollte. Es ist die Zeit, in der
Léon Bloy seine glithenden Proteste schleudern mufite, weil er nicht
mehr fassen konnte, dafl das Kreuz von Golgatha nur zu einer neuen
« poétique » des Menschen und nicht zu einer Erneuerung des Herzens
gefiithrt hatte, und in der Nikolaj Berdiajew die Aufforderung in die
Welt warf, dafl die Kunst endlich einmal zur Wirklichkeit schaffenden
schopferischen Kraft werden miisse. Diese Menschen erschauerten
in der Erkenntnis: « Nous croyons, mais non pas substantiellement »,)
und in der Erwartung des letzten Durchbruchs ins Sein. Thre Qual
wurde zur lodernden Flamme einer Erlésungssehnsucht, deren Glut
den Menschen zum Theurgen erhshte. Nicht Vermessenheit 1st es, die
Berdiajew das Wort von der Theurgie als dem gott-menschlichen
Schépfertum von den Lippen nfi, sondern ein leidenschaftlicher Wille
nach GewiBheit, nach héchster Lebensfiille, die allein thm das Sein
bedeuten konnte.

Es 1st nicht Willkiir, wenn das Werk dieser beiden Manner nicht nur
als personlicher Ausdruck gewertet wird. Was hier fiir den Betrachter
durch die Gréfle der Leidenschaft zur klaren Einsicht wird, ist in andern
Werken als dieselbe Sehnsucht erkenntlich. Der Atem, der z. B. die
Biicher von André Suarés durchweht, ist derselbe Drang nach Wirklich-
keit. Was soll seine erahnte « tragédie parfaite » sein, in der Racine und
Shakespeare zur Synthese verwachsen, wenn nicht jene erlésende
theurgische Tat? Der Franzose, der als Kiinstler von dieser Sehnsucht

") Léon Bloy, Dans les Ténébres.



Racine und unsere Zeit 197

durchdrungen war, mufite sich mit der Gestalt seines Landes aus-
einandersetzen, die von den meisten als klarste und umfassendste Ver-
kérperung nationaler Eigenart betrachtet wurde. Deshalb lesen wir 1911
in Henri Ghéons Nos Directions den Satz: « Qu'on y consente ou non,
le cas Racine se pose devant nous, neuf, actuel, urgent, comme une
question non encore résolue, a peine débrouillée. ..»

Es ist bekannt, wie das Urteil damals fiel. In der Erwartung einer
schopferischen Dauer konnte die Welt der Racine’schen Tragddie nicht
bestehen. Es fehlte ihr kosmische Weite, Abgrund der Leidenschaft und
Kraftfiille des sittlichen Ideals, und man sprach ihr alles Christliche ab.

Man konnte in thr nur das Parfum einer heidnischen Vergangenheit
erkennen, wenn vielleicht auch in melancholischer Ténung. Das Ganze
wurde héchstens noch als asthetische Forderung, als Form-Beispiel
anerkannt. Racine war wohl ein genialer Monteur, aber kein schopfe-
risches Genie.

Mit diesem Urteil schienen auch die geistigen Grenzen zwischen
Frankreich und dem nichtromanischen Europa, vor allem Deutschland
zu fallen. Der Nichtromane, besonders der Deutsche, dem das Studium
der franzésischen Literatur nicht nur eine akademische Angelegenheit
war, sondern Aufgabe zur tieferen Erfassung seiner eigenen mensch-
lichen Verpflichtung, hatte oft die beunruhigende Kraft Racines er-
fahren. Immer wieder blieb 1hm dessen Werk unerschlossen, und es
schienen jene recht zu behalten, die erklirten, dafl Racine nur von einem
Franzosen verstanden werden kénne. An Racine zerschellte also jener
Claube, dem franzésische und deutsche Geistigkeit in die héhere Ein-
heit des Geistes iiberhaupt eingingen. Diese lihmende Beunruhigung
war nun durch die Tatsache, dafl in Frankreich selbst das Werk Racines
von geistig bedeutenden Personlichkeiten als ungeniigend erkannt
wurde, beseitigt.

Die Wand, durch die man den Rhythmus des neuen Lebens zu
horen glaubte, ist nicht durchbrochen worden. Wieder begann das
Suchen nach der kulturellen Sendung des eigenen Volkes. Wieder
klang Verzweiflung auf: «<Wenn die Sendung meines Volkes eine wesent-
lich andere wire als die der andern Vélker, so wiifite ich nicht, wozu
wir in Europa und auf Erden nebeneinander leben. »

Diese Worte stammen von Karl Vofiler.!) Was herausklingt, ist nicht
Rhetorik, sondern die Herbe sittlicher Verantwortung. Wenn dieser

1) Karl VoBler, Die romanischen Kulturen und der deutsche Geist, Verlag der Bremer
Presse 1926.



198 Karl Weller

Gelehrte an seine Werkreihe ein Buch iiber Racine stellt, dann kann
unsere Erwartung nicht enttiduscht werden.!) Denn wir wissen, daf}
es nicht die Leistung eines fliichtigen Eindrucks ist, sondern die eines
ganzen Lebens. Was die Verneinung nicht zustande brachte, das ist
zuletzt der Bejahung gelungen: Racine ist nicht mehr in erster Linie
Franzose, sondern Mensch. Damit ist vielleicht etwas geschehen, was
zutiefst Verséhnung bedeutet. Victor Girauds stolzer Satz, dall Racine
als der Genius Frankreichs dem Fremden véllig unverstindlich sei,?)
hat keine Giiltigkeit mehr.

Mit welchem Wort erschlieBt uns Karl Vofiler die Tragsdien von
Racine? Racine ist nicht der Singer der Leidenschaften, sondern der
Dichter des Verzichts. Solange man in thm den Dichter der Leiden-
schaften sah, konnte man ihn nicht lesen, ohne an Shakespeare zu
denken, und darum mufite er enttiuschen. Sieht man in ithm aber den
Dichter des Verzichtes, dann erklingen seine Verse und die Seele ihrer
Sprache offenbart sich. Ihre Einfachheit ist weder Armut noch blofles
asthetisches Stilideal, sondern das Wesen selber. Um eine alte Formel
anzuwenden, wiirde ich sagen, dafl Racines Grunderfahrung die Siinde
als das principium individuationis ist. Gerade was Racine ginzlich ab-
gesprochen wurde, namlich die christliche Lebenserfahrung, bestimmt
jetzt seine Gebirde. Fiir ihn ist das Leben in echt christlichem Sinn
ein Ringen um echte Demut, ein Reichwerden im Armwerden, ein
Sichfinden im Sichverlieren. Er erkennt deshalb vor allem die Ahnlich-
keit der Menschen und nicht ihre Verschiedenheit. Seinem Blick ent-
hiillen sich die individuellen Unterschiede zuerst als Variationen der
gemeinsamen Siinde. Und wie er in diesen vielen Gesichtern das einzige
Siindenantlitz erkennt, so erkennt er in den von der Siinde befreiten
Gesichtern das letzte Antlitz des Menschen als des Gottessohnes. Fiir
Racine bedeutet die concupiscentia, die er vor allem in der Form der
Geschlechtsliebe erfafit, das «natiirliche Verhingnis, und der Verzicht
und die Entsagung die geistige Bestimmung der Menschheit. »

Damit bekommt die Formel vom Klassizismus als der Richtung zum
Allgemeinen inbezug auf Racines Werk einen neuen Sinn. Es ist nun
klar, warum seine dichterische Welt nicht den Reichtum an Individuali-
titen hat wie die der Renaissancebiihne, denn sie erklart sich als Folge
der christlichen Forderung des Armwerdens. Wenn nun diese Ein-
gesichtigkeit in Phédre besonders deutlich wird, ist das nicht, wie

1) Jean Racine, Verlag Max Hueber, Miinchen 1926.
?) Victor Giraud « La poésie de Racine», Revue des Deux Mondes, 15. Juli 1927.



Racine und unsere Zeit 199

Francois Mauriac noch meint — trotz seiner inneren Ubereinstimmung
mit VoBler — ein dichterischer Mangel, sondern Ausdruck der inneren
Logik, mit der sich Racines Gesamtwerk entwickelt. In der Gestalt
der Phedre ist die Tragik des christlichen Menschen am umfassendsten
zur Darstellung gelangt. Sie ist besessen von der concupiscentia und
zugleich beseelt vom Drang nach Reinheit. Besessenheit und Rein-
heitssehnsucht machen unser aller Wesen aus. Weil diese beiden Krifte
in der Gestalt der Phédre ihre héchsten Ausmafle erhalten, umfafit
sie auch alle andern Gestalten. Wenn Vofller diese von seinem Stand-
punkt aus, wie mir scheint, einzig richtige Erklirung nicht geniigend
hervorhebt, ist es deshalb, weil er diese Seite der Kritik nicht besonders
beriihrt.

« In Phedre lebt und wirkt die gesundeste, die ewige Art und Rich-
tung unseres Wollens, der Wille zur Reinheit des Herzens. » (S. 122.)
Wie schwer es dem Menschen fillt, diesen Willen als einziges Gesetz
seines Lebens zu bejahen, zeigt sein letztes Werk Athalie noch einmal
in aller Deutlichkeit. Noch einmal baumt sich alle Besessenheit, die
ganze dimonische Verstrickung des Ich auf. Nur weil Racine auch hier
wieder die Tragik dieser Qual erlebte, war er fihig, « das Vorspiel zu
dem gewaltigsten Stiick der Menschheitsgeschichte, die ungeheuren
Geburtswehen, durch die aus der ZerreiBung des alten Bundes das
Christentum sich Bahn bricht » (S. 140), zur Darstellung zu bringen.
Das geschichtliche Bild ist auch hier Symbol seiner Seele (und unserer):

Les rois des nations, devant toi prosternés,
De tes pieds baisent la poussiere;

Les peuples & I'envi marchent & ta lumiére.

Heureux qui pour Sion d'une sainte ferveur
Sentira son dme embrasée!
Cieux, répandez votre rosée,

Et que la terre enfante son Sauveur!

Racines Werk ist die Forderung des Verzichtes auf alles Zeitliche
um des Ewigen willen. « Aber eben das ist das Neue und Eigene an
Racine, daf} er keinen biilerischen, keinen ménchischen und mittel-
alterlichen Verzicht, keine vorsitzliche Abkehr von der Welt in Bausch
und Bogen, keinen grundsitzlichen Bruch mit ihr meint und ver-
kiindigt, sondern Fall fiir Fall, langsam und leidend, sich aus ihr los-
zuwinden trachtet und daf} seine Sehnsucht nach der Hohe keine
Fliigel, noch sonstigen Zaubermittel hat, sondern auf ehrlichen Men-
schenfiilen wandelt. Auf so schlichte Art nur adelt sie den Staub, auf
den sie tritt.» (S. 42.)



200 ) Karl Weller

Warum ist uns Racines Werk so schwer zuginglich geworden? Ich
glaube nicht, wie VoBler, dal die franzésische, bzw. die deutsche
Sprache das grofite Hindernis ist. Nicht die Uniibersetzlichkeit seiner
Verse — und wiren sie es z. B. fiir einen Hofmannsthal wirklich? - hat
uns Racine verschlossen gehalten, sondern jene iibersteigerte Erlésungs-
sehnsucht, d. h. jener Zustand, gegen den VoBller schon friiher sich er-
hoben hat und den er selber mit dem Ausdruck einer «sakramentalen und
kultischen Magie » bezeichnet. Wenn er dem « unehrlichen Wortzauber,
dem magischen Betrug, der sich in den heutigen Literaturen breit-
macht », die «Wahrhaftigkeit und Schlichtheit » der Bérénice entgegen-
hilt, dann bezeichnet er damit eben eine Folge jener gesteigerten
religiosen Erwartung, die als solche echt und grofl war, bei den Epi-
gonen aber in asthetischen Weihrauch verwandelt wurde. Sein Racine-
Buch gehért zu den Abwehr-Werken unserer Zeit, die die Gefahr solcher
Gefiihlsschwelgerer erkannt haben und deshalb die Zeitgenossen zur
Besinnung fithren méchten. Es ist aus derselben Gesinnung heraus
geschrieben worden wie das Racine-Buch von Frangois Mauriac.') Auch
Mauriac verehrt in Racine die Konstanz des Liuterungswillens, den er
in unserer Gegenwart, «die der Jugend Altire errichtet und sie ver-
gottert », vermifit, und will einer « horrible race de vieux adolescents
inconsolables » die Forderung Racines wieder laut werden lassen: Die
GewiBheit, daf} das Bése das zu hassende Bose ist, und daf} es gilt,
beharrlich ins geistige Leben einzudringen und keine noch an den
Schmutz verhafteten Lebensparzellen hinter sich zu lassen. Dafl es nicht
angeht, ein anderer werden und doch derselbe bletben zu wollen.

Das deutsche und das franzésische Racine-Buch werden aus einer
Gesinnungsgemeinschaft heraus begriffen, aus der auch die Worte ver-
stindlich werden, mit denen Hugo von Hofmannsthal sich wieder zu
Schiller bekennt: «<Wir vermégen zu erkennen, die Masse, als sie (in
diesem Sinn) von Schiller abfiel, warf sich dann auf die Wagnersche
Musikdichtung; hier konnte jeder das dumpfe Trachten seines Innern
hineinlegen, und jene eigentiimliche Mischung des einsam Schwelge-
rischen mit dem melancholisch Sehnsiichtigen, die vielen von uns
innewohnt, ins Ungeheure erweitern und sich ihr ohne Verantwortung
hingeben. Vor einer Generation aber, fiir die dies wie jenes abgetan
ist, hebt sich Schillers Gestalt neu und rein hervor, und sobald wir

1) Frangois Mauriac La vie de Jean Racine, Paris, Plon, 1928; vgl. A. Gide, « Lettres
a Francois Maunac », N.R.F. 1. Juni 1928; Fr. Paulhan « Racine et la maitrise de
so1», Revue universelle, 15. Okt. 1926.



Racine und unsere Zeit 201

uns eine neue geistige Gegenwart aufrichten, kénnen wir ihn nicht
entbehren. »)

Man kann wohl unsere Zeit mit Erich Przywaras Ausdruck von der
Wende zum Objektgedanken kennzeichnen.?) Die Bedeutung des Pascal-
Wortes: «C'est en vain, 6 hommes, que vous cherchez dans vous-
mémes le remede & vos miséres » ist wieder in ihrer ganzen Tiefe er-
faBt worden, und damit auch der Sinn der Racine’schen Tragédie,
welcher ist das Gesetz des Verzichtes, das auch Liebe heifit.

1) Hugo von Hofmannsthal Schillers Selbstcharakteristik aus seinen Schriften, Ver-

lag der Bremer Presse, Miinchen 1926. ,
P. Erich Przywara Gott, Oratorium-Verlag-Miinchen, 1926.



	Racine und unsere Zeit

