
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 3

Artikel: Schicksal in der Geschichte

Autor: Kornmann, Ralf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188

Schicksal in der Geschichte
Von Ralf Kornmann

Es gibt Bücher, die wie Fanfarenstöße wirken, welche zum Kampf
in gemeinsamer Schlachtordnung aufrufen. Sie brauchen nicht immer
kriegerisch zu tönen : auch gemessene und verklärte Worte der Weisheit
können aufreizen und es ist vielleicht nicht ihre geringste Wirkung,
wenn sie nur die Geister wecken und in Harnisch bringen.

Zu diesen Büchern zähle ich Die Aufgabe unserer Zeit von José

Ortega y Gasset. Denn wer es unternimmt, seiner Zeit den Spiegel
vorzuhalten, in dem sie nicht nur ihr eigenes Antlitz, sondern das ihres
Schicksalsdämons erblicken soll, der maßt sich an, gleich einem der

Olympischen auf den Gefilden Trojas sich ins Getümmel der Sterblichen

zu mischen.

Ortega berührt sich in dem beherrschenden Gedanken, aus dem dieses

Werk herausgewachsen ist, wenn er auch hinter der Fülle seiner
Gestalten fast verschwindet, nahe mit seinem großen Vorgänger Oswald
Spengler. Die Verwandtschaft ist unabweisbar, mögen auch beide
Geister noch so streng voneinander geschieden sein; mag der eine mit
leidenschaftlicher, beinahe verzweifelter Inbrunst den herannahenden
Tod seines Lebensgrundes weissagen, der andere mit ruhiger,
überlegener Heiterkeit, lächelnd die unversiegliche Lebenskraft und neu
sich entfaltende Blüte dieses gleichen Mutterbodens preisen. Nicht
daß beide in einer unmittelbaren inneren Abhängigkeit ständen. Aber
sie sind beide Verkünder eines Gedankens, der im Bewußtsein unserer
Zeit allmählich zu solcher Macht herangereift ist, daß er sich seinen
Ausdruck erzwingt.

Es ist erstaunlich zu sehen, in welcher Weise ein Geist gleich Ortega

von der sinnverwirrenden Gewalt dieses Gedankens in Fesseln geschlagen

wird. Denn für ihn bedeutet die Idee des Schicksals in der
Geschichte nicht wie für Spengler eine neue Möglichkeit, seine ureigenste
Welt zu begreifen ; für ihn ist sie nicht ein plötzlich gewonnener
Blickpunkt, der ihm erlaubt, auf diese Welt ein System der Perspektive
anzuwenden und sie nach dessen Gesetzen darzustellen. Ortega nimmt
allen Erscheinungen des Lebens gegenüber eine viel beschaulichere

Stellung ein. Er läßt die Dinge auf sich wirken und sieht sie in ihrer



Schicksal in der Geschichte 189

gegenständlichen Eigenart mit dem Auge des Kosmopoliten, dessen

Horizont keine Grenze, aber auch nicht die einzigartige Färbung
heimatlicher Landschaft hat. Seine Welt ist auch nicht jenes unendliche
Schauspiel menschlicher Begebenheiten, das wir Geschichte nennen.
Es sind vielmehr die Gedankenreiche der Philosophie, der Kunst, der

Literatur, in denen seine beschwingte Phantasie ihn mühelos zwischen

Gipfeln und Abgründen hindurchträgt. Ihn hat die beinahe spielerische
Leichtigkeit seines Geistes und die leidenschaftliche Klarheit des

Schauens zu einem bewundernswert freien Ausblick über die großen
Systeme der Philosophie geführt. Nur wer sich von den engherzigen
und eifersüchtigen Ansprüchen eines zeitbürgerlichen Daseins
loszureißen vermag, kann zu solcher Höhe des Erkennens emporsteigen,
und nur wer diese Höhe erklommen hat, darf Urteile fällen wie er,
ohne sich der Überhebung schuldig zu machen. Ohne solche
Rechtfertigung würde der tiefe Sinn seines Gedankens, daß alle Philosophie
bis heute utopisch war, nicht verstanden werden.

Ortega ist von dem großen Ziel, das er unserer Zeit vor Augen stellt,
so erfüllt, daß es ihm wie Auflehnung gegen ein höheres Schicksal

dünken würde, diesem Ziel nicht mit allen Fasern unseres Wesens uns
zuzuwenden und nachzustreben. Und gewiß ist die Verherrlichung und
Verteidigung des Lebens gegen die Tyrannei einer mißverstandenen,
ersterbenden Kultur ein Ziel, würdig unserer Zeit wie kein anderes.

Aber ist das, was Ortega für die Bestimmung eines Zeitalters hält,
wirklich Schicksal, ein ehernes, unabwendbar verhängtes Geschehen?

Und ist alles das, was er als die Aufgabe unserer Zeit hinstellt, wirklich
ein Sieg des Lebens?

Spengler deutet Schicksal als das Wort für eine nicht zu beschreibende

innere Gewißheit; als Offenbarung der Weltsehnsucht einer Seele,

Offenbarung ihres Wunsches nach dem Licht, dem Aufstieg, nach

Vollendung und Verwirklichung ihrer Bestimmung. Ortega nennt mit
einem schönen Bilde die Menschen die Augen Gottes : « Darum kommt

es uns zu, ihn nicht zu verlassen, wenn er unser bedarf, auf dem Platz

auszuharren, auf dem wir uns vorfinden, und getreu unserer Artung,
dem was wir vital sind, die Augen aufzutun für die Umwelt und auf

uns zu nehmen, was uns vom Schicksal bestimmt ist: die Aufgabe

unserer Zeit. »

Er sagt das wenige Seiten nachdem er sich zu der großen Erkenntnis

durchgerungen hat, daß die « Kultur », die von den beiden positiven
Jahrhunderten als letzter Wert verehrt wurde, genau so lebensjenseitig



190 Ralf Kornmann

ist wie die ewige Seligkeit, deren Platz sie in der modernen Wertlehre
eingenommen hat : « Es hat nur eine Umbenennung der Ideen
stattgefunden; wo die christlichen Denker .Gott* sagten, sagt der
neuzeitliche Deutsche ,Idee* (Hegel), »Primat der praktischen Vernunft'
(Kant, Fichte), oder .Kultur' (Cohen, Windelband, Rickert)». Und
er fährt fort : « Aus dieser trügerischen Vergöttlichung gewisser vitaler
Energien auf Kosten der übrigen, aus dieser Zerstückelung dessen,

was nur als Ganzes existieren kann, - Wissenschaft und Atmung,
Moral und Sexualität, Gerechtigkeit und gesundes inneres Sekretionssystem

- stammen die Niederlagen des Lebensgefühls, die großen
vitalen Zusammenbrüche. Das Leben stellt an alle seine Aktivitäten
die Forderung des Zusammenschlusses zum Ganzen; wer eine davon

bejaht, muß alle hinnehmen. Ist es nicht verlockend, die Haltung einmal
völlig zu wechseln und das Leben selbst zu betrachten anstatt seinen

Sinn in irgendeinem Jenseits zu suchen? Ist es nicht eine Aufgabe,
würdig einer Generation, die der entscheidendsten Krisis moderner
Geschichte beiwohnt, daß sie mit der Tradition bricht und die alte

Formel: ,Das Leben für die Kultur' umwandelt in die neue: ,Die
Kultur für das Leben ' »

Aber ist nach diesem Bekenntnis das « Schicksal » Ortegas, das uns
die Aufgaben unserer Zeit bestimmen und dessen Gebot wir gehorsam
auf uns nehmen sollen, etwas anderes als die « Kultur », die « Idee »,

oder der « Primat der praktischen Vernunft » oder die « Reine Vernunft »

oder das «Absolute»?: Nenn es wie du willst! Was ist ein Name?
Name ist Schall und Rauch - Sollte es nicht ebenso verlockend sein,
die alte Formel : « Das Leben für das Schicksal » umzuwandeln in die

neue : « Das Schicksal für das Leben »

Ortega unterstreicht noch die Antwort, wenn er sagt : « Jenseits der
Kulturen liegt ein ewiger, unwandelbarer Kosmos; in tausendjähriger
Bemühung, die nicht mit dem Gedanken allein, sondern mit dem ganzen
Organismus geleistet wird, in Bemühungen, für welche die Kraft des

Individuums nicht ausreicht und die Zusammenarbeit eines ganzen
Volkes erforderlich ist, erkämpft der Mensch sich leuchtende Ahnungen
davon. Zeitalter und Völker - oder in einem Wort Kulturen - sind die
Riesenorgane, die je und je ein kleines Stück des absoluten Jenseits zu
ergreifen vermögen. Schwerlich kann eine Kultur die wahrhafte sein,

wenn sie alle bloß instrumentale Bedeutung haben und gewaltige
Sensorien sind, erforderlich zur Schau des Absoluten. »

Ich wiederhole die Frage: Ist dieser ewig unwandelbare Kosmos



Schicksal in der Geschichte 191

dieses absolute Jenseits, im geringsten etwas anderes, als die absolute
Vernunft war, die den einzigen Sinn des Lebens ausmachen sollte und

von der doch Ortega ausruft: sie ist eine törichte Abstraktion, ein
leerer Schein? Ist er im geringsten etwas anderes als die lebensjenseitige
ewige Seligkeit, der gegenüber wir es doch so verlockend finden sollen,
das Leben statt ihrer zu erwählen Könnte dieser Kosmos etwas anderes

sein, wenn ein Menschenleben nur der armselige Funke einer Ahnung
von seiner Herrlichkeit wäre?

Die Idee des Schicksals, die Idee einer Macht, welche die Gestalt
und die Widerfahrnisse lebendiger Wesen unwiderruflich bestimmt -
diese Idee, wie Ortega und wie auch Spengler sie beide verkünden,
drückt die Vorstellung aus, daß eine absolute, jenseitige, transzendente
Welt existiert, die der wahre Sinn alles Lebens ist, und daß Leben nur
darin besteht, in einer niederen, geringeren Wirklichkeit diese Welt
zu wiederholen, oder zu verkörpern oder zu verwirklichen. Aber wenn
diese Welt fertig und absolut unveränderlich existierte und die Gestaltung

und den Ablauf alles Lebens mit unentrinnbarer, eherner
Notwendigkeit bis in jeden kleinsten Zug bedingte, dann wäre Leben nur
das mechanische Abwälzen unausweichlicher Ereignisse, gegenüber dem

es keine Möglichkeit des Folgens oder Nichtfolgens, des Wollens oder
Nichtwollens gäbe. Dann hätte es keinen Sinn, von der Sehnsucht
einer Seele nach Vollendung ihrer Bestimmung zu reden; erst recht
nicht, wenn diese Bestimmung qualvolles Siechtum und Tod bedeutet.
Eine solche Weltauffassung wäre krassester Mechanismus, mag sie

auch noch so metaphysisch gemeint sein ; sie zu denken, geistiger Selbstmord.

Ist aber die Gestaltung eines Lebensverlaufs, ist jeder
Pulsschlag, jeder Atemzug nicht unbedingt durch eine angenommene
transzendente Welt vorherbestimmt, dann fällt die Idee des unentrinnbaren
Schicksals dahin. Gegenüber diesen beiden Möglichkeiten des Denkens

gibt es kein Ausweichen und keine poetische Schönrednerei vermag sie

zu verschleiern.
Es wird ewig Schicksal des Menschen sein, geboren zu werden,

aufzublühen, zu verwelken und zu sterben - so wie es ewig Schicksal
der kleinsten wie der größten Glieder des Kosmos ist, in unendlichem
Wechsellauf sich zu umschlingen, sich zu fliehen und ineinander zu
stürzen. Aber es ist heute nicht mehr menschliches Schicksal - wenigstens

nicht in Europa - an den Pocken oder an der Pest zu sterben,
und es wird morgen nicht mehr Schicksal sein, der Lungenschwindsucht

oder dem Krebs zu erliegen. Es war auch einmal Schicksal, daß



192 Ralf Kornmann

Menschen sich gegenseitig auffraßen und es wird vielleicht - ja gewiß -
in einer fernen, nebelblauen Zukunft nicht mehr Schicksal sein, daß
sie sich knechten und bekämpfen, und wenn der Geist über sie kommt,
sich myriadenweise erwürgen.

Das Große und Fruchtbare, das trotz allem in der modernen
Schicksalsidee sich ausspricht, ist die Einsicht in neue Zusammenhänge: die

Einsicht, daß alle Taten und Werke und auch alle Gedanken, aus denen
sich das Antlitz einer Kultur formt, innerlich zusammengehören, daß
sie der Ausdruck einer eigentümlichen geistigen und seelischen Haltung
der Menschen sind, die sie hervorbrachten - nennen wir es Lebensgefühl,

nennen wir es Seele oder wie sonst; daß die Werke jeder
eigenartigen Kultur eben nur einem ganz einzigen Seelenzustand, einer
unverwechselbaren Entwicklungsstufe des Lebens entspringen konnten,
so wie Nadeln nur aus einer Tanne wachsen. Und der Gedanke ist
bezwingend, daß eine Kultur, ein geschichtlicher Zustand, die einer
anderen Kultur, einem anderen Herzschlag der Geschichte ähnlich zu
sein scheinen, auch ihren weiteren Lauf ähnlich nehmen müssen - so

wie wir erwarten, daß ein Baum, der wie ein Eichbaum aussieht, in
einer bestimmten Zeit grünen, Eicheln tragen und seine Blätter wieder
abwerfen wird wie andere Eichen.

Allein solche Einsicht ist noch lange nicht gleichbedeutend mit einer
wirklichen Kenntnis des Lebensgefühls oder der Seele, die wir als

Grundlage einer Kultur ahnen. Um ihr Wesen zu enträtseln, müßten
wir alle Quellen kennen, aus denen der Strom menschlichen Kulturlebens

überhaupt gespeist wird: die Eigentümlichkeiten der Rasse, der

Landschaft, die wirtschaftlichen, die gesellschaftlichen Zustände, und
vielleicht zuallererst die Ideen, den gesamten geistigen Besitz eines

Kulturvolkes. Es ist dann selbstverständlich, daß ähnliche
Daseinsbedingungen bei verschiedenen Völkern auch ähnliche Kulturen oder
einen ähnlichen Verlauf ihrer Geschichte bewirken werden. Aber daraus

folgt keineswegs, daß solche Daseinsbedingungen in alle Ewigkeit
unabänderlich die gleichen sein und daß aus Werden und Vergehen
der Kulturen immer die gleiche Melodie des Lebensablaufs ertönen
müßte. Denn alle Quellen des Lebens sind veränderlich, und nicht nur
aus sich selbst, sondern ebenso durch menschliche Absichten veränderlich,

von menschlichen Zielen und Zwecken beeinflußbar. Und damit
ist auch das Lebensgefühl, die Kulturseele, das Schicksal der Kultur,
menschlichen Absichten, menschlichem Willen unterworfen, die ihm

zu jeder Zeit eine neue, vorher nicht zu bestimmende Wendung geben



Schicksal in der Geschichte 193

können: es ist kein ehernes, ewig unentrinnbares, vorherbestimmtes
Schicksal.

Die Vorstellung, daß etwas geschehen soll, oder unabänderlich
geschehen muß, hat zu allen Zeiten das menschliche Auge geblendet
für das, was wirklich geschieht oder was geschehen könnte, und keiner
sieht das klarer und spricht es eindringlicher aus als Ortega selbst.

Und doch vermag auch dieser außerordentliche Geist sich nicht ganz
einer Macht zu entziehen, die in seinem Sinne gesprochen Schicksal ist,
und unter dem Zwang dieser Macht trübt sich sein Seherblick und läßt
ihn nicht erkennen, daß er eben das wieder aufrichten will, was er
zertrümmert hat.

Ortega betrachtet Rationalismus und Relativismus als zwei
beherrschende Prinzipien der vergangenen Jahrhunderte und er sieht das

neue und befreiende Weltgefühl unseres Zeitalters darin, daß es sich
der absolutistischen Gewalt dieser Ideen entziehen und das höhere
Recht des alles umfassenden Lebens zur Geltung bringen will. Aber
diese Deutung blickt noch nicht hinter die letzte Maske der menschlichen

Seele. Rationalismus, die Philosophie oder Religion der Vernunft,
oder sagen wir bescheidener: der Glaube an eine absolute, weltbeherrschende

Vernunft war niemals das, wofür er seit Jahrtausenden in
seinen ewig wechselnden Gestalten gehalten wurde, nämlich eine
brauchbare Welterklärung. Nicht Sokrates hat die Vernunft erfunden.
Was er als Vernunft sah und was vor und nach ihm unzählige
Denkergeschlechter in immer neuen Wandlungen mit den Augen und nach
dem Willen ihrer Zeit deuteten, das war nur ein neues Gewand für
einen Gedanken, der in grauer Urzeit geboren, das erste, stammelnde

Begreifen einer vom Tiersein sich erhebenden Menschheit ausdrückt:
Die Weltseele. Und dieser Gedanke offenbart durch den verklärenden
Schimmer des erwachenden Geistes hindurch einen furchtbaren Ur-
trieb, der noch heute beinahe ungeschwächt weiterlebt: den Trieb zu
herrschen und beherrscht zu werden. Die Idee einer allmächtigen
absoluten Vernunft, der sich alles Leben unterwerfen muß, erklärt nicht
das Wesen der Welt, sondern das Wesen der menschlichen Seele. In
den Zeiten, in denen diese Idee in den Vordergrund des philosophischen
Denkens oder gar in den Kreis der allgemein verbreiteten führenden
Schlagwörter tritt, spiegelt sie getreulich die Formen wider, in denen
der Herrschtrieb sich auch im politischen Leben auswirkt. Jenes

urkräftige Emporwuchern schöpferischen Lebensgeistes, das aus dem
Mittelalter die Neuzeit hervorgehen ließ und an dessen Beginn als



194 Ralf Kornmann

weithin sichtbare Symbole die Erfindung der Buchdruckerkunst, die
Entdeckung Amerikas und das Weltsystem des Kopernikus stehen,
führte eine nie zuvor gesehene Herrschaft der Vernunftidee herauf.
Es ist der symbolische Ausdruck für die Befreiung der Geister von der
Gewalt des mittelalterlichen Gottesglaubens und der mittelalterlichen
Kirche : die Idee des christlichen Gottes wird langsam von der weniger
persönlichen, weniger gefühlsmäßigen Idee der Vernunft verdrängt.
Aber indem diese Idee sogleich den Charakter eines ebenso despotischen,
absolutistischen, herrschenden Prinzips annimmt, verrät sie, daß der
Herrschtrieb nur das politische Gesicht gewechselt hat. Die
Vernunftphilosophien des Descartes am Anfang und Kants am Ende dieser

Epoche entsprechen genau dem letzten Aufgipfeln des politischen
Absolutismus, für das die Herrschaft des Sonnenkönigs das grandiose
Beispiel gibt. Die Französische Revolution hat dann die Vernunft selbst

an Stelle des abgesetzten Christengottes zur Göttin erhoben. Damit ist
wieder ein Markstein der geistigen und politischen Entwicklung
bezeichnet und zugleich ausgedrückt, daß der Herrschtrieb noch nichts

von seiner despotischen Gewalt verloren hat ; er konnte ja gleich darauf
noch einmal in der Maske des absoluten Herrschers neue Triumphe feiern.

In den großen Umwälzungen und Entwicklungen des 19. Jahrhunderts
ist mit dem politischen Absolutismus auch die Macht der Vernunft
zerschlagen worden, und der geistige Widerschein der sich vorbereitenden

Zersetzung und Symbol der zu seinem Sturz sich sammelnden
Kräfte ist der Relativismus, dessen Herrschaft freilich nur von kurzer
Dauer war. Denn schon beginnen neue gigantische Gebilde sich zu
formen, in denen der menschliche Herrschtrieb sich wieder mit voller
Gewalt auswirken kann, und neue Begriffe bezeichnen die neuen
Gestalten. Was gestern Imperialismus war, heißt heute Nationalismus,
und es wird morgen vielleicht Sozialismus, vielleicht auch anders
heißen und übermorgen wieder einen anderen Namen haben. Aber es

wird immer das gleiche sein, nur im neuen Gewand und mit den
Gebärden einer neuen Zeit. Und das wird noch auf lange hinaus Schicksal

sein.

Ortega sagt : « Es ist inkonsequent, den Prinzen zu guillotinieren und
durch das Prinzip zu ersetzen. Unter diesem wie unter jenem ist das

Leben einem absoluten Herrscher unterworfen. Und eben dies soll
nicht sein. » Aber ist es weniger inkonsequent, anstelle aller guillotinierten

Prinzen und Prinzipien das Schicksal zu setzen und damit das Leben
wieder einem neuen absoluten Herrscher zu unterwerfen?



Schicksal in der Geschichte 195

Zu den unendlichen Schicksalsmöglichkeiten unserer Zeit gehört der
russische Kommunismus oder der Faschismus so gut wie die
Völkervertrustung oder die moderne Kunst. Soll Europa diesen Stimmen
des Schicksals folgen, wie es nach Ortega sich dem Jazz-Rhythmus
der Kunst hingeben soll? Welche von ihnen sprechen die Wahrheit,
wenn sie alle Gottes Stimmen sind?

Dem Leben zum Siege verhelfen, es von der Bedrückung usurpierender

Zwingherren erlösen, die ihm die Entfaltung seiner göttlichen
Majestät verwehren, heißt, den Menschen von der todbringenden
Gewalt uraltererbter tierischer Instinkte befreien, heißt die Macht
seines Schicksals zerbrechen und in seine eigenen Hände legen. Auf
dem langen Wege zu diesem fernen Ziel der Menschheit einen Schritt
vorwärts zu tun : Das ist die große Aufgabe unserer Zeit Aber vielleicht
ist es noch nicht ihr Schicksal, diese Aufgabe in ihrer Bedeutung zu
erkennen.


	Schicksal in der Geschichte

