Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 3

Artikel: Schicksal in der Geschichte

Autor: Kornmann, Ralf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

188

Schicksal in der Geschichte

von Ralf Kornmann

Es gibt Biicher, die wie Fanfarenstéfle wirken, welche zum Kampf
in gemeinsamer Schlachtordnung aufrufen. Sie brauchen nicht immer
kriegerisch zu ténen: auch gemessene und verklirte Worte der Weisheit
kénnen aufreizen und es ist vielleicht nicht ithre geringste Wirkung,
wenn sie nur die Geister wecken und in Harnisch bringen.

Zu diesen Biichern zihle ich Die Aufgabe unserer Zeit von José
Ortega y Gasset. Denn wer es unternimmt, seiner Zeit den Spiegel
vorzuhalten, in dem sie nicht nur ihr eigenes Antlitz, sondern das ihres
Schicksalsddmons erblicken soll, der mafit sich an, gleich einem der
Olympischen auf den Gefilden Trojas sich ins Getiimmel der Sterb-
lichen zu mischen.

Ortega beriihrt sich in dem beherrschenden Gedanken, aus dem dieses
Werk herausgewachsen ist, wenn er auch hinter der Fiille seiner Ge-
stalten fast verschwindet, nahe mit seinem groflen Vorginger Oswald
Spengler. Die Verwandtschaft ist unabweisbar, mégen auch beide
Geister noch so streng voneinander geschieden sein; mag der eine mit
leidenschaftlicher, beinahe verzweifelter Inbrunst den herannahenden
Tod seines Lebensgrundes weissagen, der andere mit ruhiger, iiber-
legener Heiterkeit, lichelnd die unversiegliche Lebenskraft und neu
sich entfaltende Bliite dieses gleichen Mutterbodens preisen. Nicht
daf} beide in einer unmittelbaren inneren Abhingigkeit stinden. Aber
sie sind beide Verkiinder eines Gedankens, der im Bewufitsein unserer
Zeit allmihlich zu solcher Macht herangereift ist, daf} er sich seinen
Ausdruck erzwingt.

Es ist erstaunlich zu sehen, in welcher Weise ein Geist gleich Ortega
von der sinnverwirrenden Gewalt dieses Gedankens in Fesseln geschla-
gen wird. Denn fiir thn bedeutet die Idee des Schicksals in der Ge-
schichte nicht wie fiir Spengler eine neue Méglichkeit, seine ureigenste
Welt zu begreifen; fiir ihn ist sie nicht ein plétzlich gewonnener Blick-
punkt, der ihm erlaubt, auf diese Welt ein System der Perspektive
anzuwenden und sie nach dessen Gesetzen darzustellen. Ortega nimmt
allen Erscheinungen des Lebens gegeniiber eine viel beschaulichere
Stellung ein. Er lafit die Dinge auf sich wirken und sieht sie in ihrer



Schicksal in der Geschichte 189

gegenstindlichen Eigenart mit dem Auge des Kosmopoliten, dessen
Horizont keine Grenze, aber auch nicht die einzigartige Firbung
heimatlicher Landschaft hat. Seine Welt ist auch nicht jenes unendliche
Schauspiel menschlicher Begebenheiten, das wir Geschichte nennen.
Es sind vielmehr die Gedankenreiche der Philosophie, der Kunst, der
Literatur, in denen seine beschwingte Phantasie thn miihelos zwischen
Gipfeln und Abgriinden hindurchtrigt. Ihn hat die beinahe spielerische
Leichtigkeit seines Geistes und die leidenschaftliche Klarheit des
Schauens zu einem bewundernswert freien Ausblick iiber die groflen
Systeme der Philosophie gefiihrt. Nur wer sich von den engherzigen
und eifersiichtigen Anspriichen eines zeitbiirgerlichen Daseins los-
zureifen vermag, kann zu solcher Hohe des Erkennens emporsteigen,
und nur wer diese Hohe erklommen hat, darf Urteile fillen wie er,
ohne sich der Uberhebung schuldig zu machen. Ohne solche Recht-
fertigung wiirde der tiefe Sinn seines Gedankens, daf} alle Philosophie
bis heute utopisch war, nicht verstanden werden.

Ortega ist von dem groflen Ziel, das er unserer Zeit vor Augen stellt,
so erfiillt, dal es thm wie Auflehnung gegen ein hoheres Schicksal
diinken wiirde, diesem Ziel nicht mit allen Fasern unseres Wesens uns
zuzuwenden und nachzustreben. Und gewif} ist die Verherrlichung und
Verteidigung des Lebens gegen die Tyrannei einer mifiverstandenen,
ersterbenden Kultur ein Ziel, wiirdig unserer Zeit wie kein anderes.
Aber ist das, was Ortega fiir die Bestimmung eines Zeitalters hilt,
wirklich Schicksal, ein ehernes, unabwendbar verhingtes Geschehen?
Und ist alles das, was er als die Aufgabe unserer Zeit hinstellt, wirklich
ein Sieg des Lebens?

Spengler deutet Schicksal als das Wort fiir eine nicht zu beschreibende
innere GewiBheit; als Offenbarung der Weltsehnsucht einer Seele,
Offenbarung ihres Wunsches nach dem Licht, dem Aufstieg, nach
Vollendung und Verwirklichung ihrer Bestimmung. Ortega nennt mit
einem schénen Bilde die Menschen die Augen Gottes: « Darum kommt
es uns zu, thn nicht zu verlassen, wenn er unser bedarf, auf dem Platz
auszuharren, auf dem wir uns vorfinden, und getreu unserer Artung,
dem was wir vital sind, die Augen aufzutun fiir die Umwelt und auf
uns zu nehmen, was uns vom Schicksal bestimmt ist: die Aufgabe
unserer Zeit.»

Er sagt das wenige Seiten nachdem er sich zu der grolen Erkenntnis
durchgerungen hat, daf} die « Kultur », die von den beiden positiven
Jahrhunderten als letzter Wert verehrt wurde, genau so lebensjenseitig



190 Ralf Kornmann

1st wie die ewige Seligkeit, deren Platz sie in der modernen Wertlehre
eingenommen hat: « Es hat nur eine Umbenennung der Ideen statt-
gefunden; wo die chnstlichen Denker ,Gott* sagten, sagt der neu-
zeitliche Deutsche ,Idee* (Hegel), ,Primat der praktischen Vernunft-
(Kant, Fichte), oder ,Kultur‘ (Cohen, Windelband, Rickert)». Und
er fahrt fort: « Aus dieser triigerischen Vergéttlichung gewisser vitaler
Energien auf Kosten der iibrigen, aus dieser Zerstiickelung dessen,
was nur als Ganzes existieren kann, — Wissenschaft und Atmung,
Moral und Sexualitit, Gerechtigkeit und gesundes inneres Sekretions-
system — stammen die Niederlagen des Lebensgefiihls, die grofien
vitalen Zusammenbriiche. Das Leben stellt an alle seine Aktivititen
die Forderung des Zusammenschlusses zum Ganzen; wer eine davon
bejaht, muB alle hinnehmen. Ist es nicht verlockend, die Haltung einmal
vollig zu wechseln und das Leben selbst zu betrachten anstatt seinen
Sinn in irgendeinem Jenseits zu suchen? Ist es nicht eine Aufgabe,
wiirdig einer Generation, die der entscheidendsten Krisis moderner
Geschichte beiwohnt, dafl sie mit der Tradition bricht und die alte
Formel: ,Das Leben fiir die Kultur‘ umwandelt in die neue: ,Die
Kultur fiir das Leben*?»

Aber ist nach diesem Bekenntnis das «Schicksal » Ortegas, das uns
die Aufgaben unserer Zeit bestimmen und dessen Gebot wir gehorsam
auf uns nehmen sollen, etwas anderes als die « Kultur », die « Idee »,
oder der « Primat der praktischen Vernunft » oder die « Reine Vernunft »
oder das « Absolute »?: Nenn es wie du willst! Was ist ein Name?
Name ist Schall und Rauch! - Sollte es nicht ebenso verlockend sein,
die alte Formel: « Das Leben fiir das Schicksal » umzuwandeln in die
neue: « Das Schicksal fiir das Leben »?

Ortega unterstreicht noch die Antwort, wenn er sagt: « Jenseits der
Kulturen liegt ein ewiger, unwandelbarer Kosmos; in tausendjihriger
Bemiihung, die nicht mit dem Gedanken allein, sondern mit dem ganzen
Organismus geleistet wird, in Bemiihungen, fiir welche die Kraft des
Individuums nicht ausreicht und die Zusammenarbeit eines ganzen
Volkes erforderlich ist, erkimpft der Mensch sich leuchtende Ahnungen
davon. Zeitalter und Vélker - oder in einem Wort Kulturen - sind die
Riesenorgane, die je und je ein kleines Stiick des absoluten Jenseits zu
ergreifen vermégen. Schwerlich kann eine Kultur die wahrhafte sein,
wenn sie alle blofl instrumentale Bedeutung haben und gewaltige
Sensorien sind, erforderlich zur Schau des Absoluten. »

Ich wiederhole die Frage: Ist dieser ewig unwandelbare Kosmos



Schicksal in der Geschichte 191

dieses absolute Jenseits, im geringsten etwas anderes, als die absolute
Vernunft war, die den einzigen Sinn des Lebens ausmachen sollte und
von der doch Ortega ausruft: sie ist eine térichte Abstraktion, ein
leerer Schein ? Ist er im geringsten etwas anderes als die lebensjenseitige
ewige Seligkeit, der gegeniiber wir es doch so verlockend finden sollen,
das Leben statt ihrer zu erwihlen ? Kénnte dieser Kosmos etwas anderes
sein, wenn ein Menschenleben nur der armselige Funke einer Ahnung
von seiner Herrlichkeit wire?

Die Idee des Schicksals, die Idee einer Macht, welche die Gestalt
und die Widerfahrnisse lebendiger Wesen unwiderruflich bestimmt -
diese Idee, wie Ortega und wie auch Spengler sie beide verkiinden,
driickt die Vorstellung aus, daf} eine absolute, jenseitige, transzendente
Welt existiert, die der wahre Sinn alles Lebens ist, und dafl Leben nur
darin besteht, in einer niederen, geringeren Wirklichkeit diese Welt
zu wiederholen, oder zu verkérpern oder zu verwirklichen. Aber wenn
diese Welt fertig und absolut unverénderlich existierte und die Gestal-
tung und den Ablauf alles Lebens mit unentrinnbarer, eherner Not-
wendigkeit bis in jeden kleinsten Zug bedingte, dann wire Leben nur
das mechanische Abwilzen unausweichlicher Ereignisse, gegeniiber dem
es keine Moéglichkeit des Folgens oder Nichtfolgens, des Wollens oder
Nichtwollens gibe. Dann hitte es keinen Sinn, von der Sehnsucht
einer Seele nach Vollendvng ihrer Bestimmung zu reden; erst recht
nicht, wenn diese Bestimmung qualvolles Siechtum und Tod bedeutet,
Eine solche Weltauffassung wire krassester Mechanismus, mag sie
auch noch so metaphysisch gemeint sein; sie zu denken, geistiger Selbst-
mord. Ist aber die Gestaltung eines Lebensverlaufs, ist jeder Puls-
schlag, jeder Atemzug nicht unbedingt durch eine angenommene tran-
szendente Welt vorherbestimmt, dann fillt die Idee des unentrinnbaren
Schicksals dahin. Gegeniiber diesen beiden Méglichkeiten des Denkens
gibt es kein Ausweichen und keine poetische Schénrednerei vermag sie
zu verschleiern.

Es wird ewig Schicksal des Menschen sein, geboren zu werden, auf-
zublithen, zu verwelken und zu sterben - so wie es ewig Schicksal
der kleinsten wie der gréfiten Glieder des Kosmos ist, in unendlichem
Wechsellauf sich zu umschlingen, sich zu fliehen und ineinander zu
stiirzen. Aber es ist heute nicht mehr menschliches Schicksal ~ wenig-
stens nicht in Europa — an den Pocken oder an der Pest zu sterben,
und es wird morgen nicht mehr Schicksal sein, der Lungenschwind-
sucht oder dem Krebs zu erliegen. Es war auch einmal Schicksal, daB



192 Ralf Kornmann

Menschen sich gegenseitig auffraBen und es wird vielleicht - ja gewif} -
in einer fernen, nebelblauen Zukunft nicht mehr Schicksal sein, dafl
sie sich knechten und bekampfen, und wenn der Geist iiber sie kommt,
sich myriadenweise erwiirgen.

Das Grofle und Fruchtbare, das trotz allem in der modernen Schick-
salsidee sich ausspricht, ist die Einsicht in neue Zusammenhinge: die
Einsicht, daf} alle Taten und Werke und auch alle Gedanken, aus denen
sich das Antlitz einer Kultur formt, innerlich zusammengehéren, daf3
sie der Ausdruck einer eigentiimlichen geistigen und seelischen Haltung
der Menschen sind, die sie hervorbrachten — nennen wir es Lebens-
gefiihl, nennen wir es Seele oder wie sonst; dafl die Werke jeder eigen-
artigen Kultur eben nur einem ganz einzigen Seelenzustand, einer
unverwechselbaren Entwicklungsstufe des Lebens entspringen konnten,
so wie Nadeln nur aus einer Tanne wachsen. Und der Gedanke ist
bezwingend, daf3 eine Kultur, ein geschichtlicher Zustand, die einer
anderen Kultur, einem anderen Herzschlag der Geschichte dhnlich zu
sein scheinen, auch ihren weiteren Lauf dhnlich nehmen miissen - so
wie wir erwarten, dafl ein Baum, der wie ein Eichbaum aussieht, in
einer bestimmten Zeit griinen, Eicheln tragen und seine Blitter wieder
abwerfen wird wie andere Eichen.

Allein solche Einsicht ist noch lange nicht gleichbedeutend mit einer
wirklichen Kenntnis des Lebensgefiihls oder der Seele, die wir als
Grundlage einer Kultur ahnen. Um thr Wesen zu entritseln, miifiten
wir alle Quellen kennen, aus denen der Strom menschlichen Kultur-
lebens iiberhaupt gespeist wird: die Eigentiimlichkeiten der Rasse, der
Landschaft, die wirtschaftlichen, die gesellschaftlichen Zustinde, und
vielleicht zuallererst die Ideen, den gesamten geistigen Besitz eines
Kulturvolkes. Es ist dann selbstverstindlich, dafl dhnliche Daseins-
bedingungen bei verschiedenen Vélkern auch dhnliche Kulturen oder
einen dhnlichen Verlauf ithrer Geschichte bewirken werden. Aber daraus
folgt keineswegs, dafl solche Daseinsbedingungen in alle Ewigkeit
unabanderlich die gleichen sein und dafl aus Werden und Vergehen
der Kulturen immer die gleiche Melodie des Lebensablaufs ertonen
miifite. Denn alle Quellen des Lebens sind veranderlich, und nicht nur
aus sich selbst, sondern ebenso durch menschliche Absichten verinder-
lich, von menschlichen Zielen und Zwecken beeinflulbar. Und damit
ist auch das Lebensgefiihl, die Kulturseele, das Schicksal der Kultur,
menschlichen Absichten, menschlichem Willen unterworfen, die ihm
zu jeder Zeit eine neue, vorher nicht zu bestimmende Wendung geben



Schicksal in der Geschichte 193

kénnen: es ist kein ehernes, ewig unentrinnbares, vorherbestimmtes
Schicksal.

Die Vorstellung, dafl etwas geschehen soll, oder unabinderlich
geschehen muf}, hat zu allen Zeiten das menschliche Auge geblendet
fiir das, was wirklich geschieht oder was geschehen kénnte, und keiner
sicht das klarer und spricht es eindringlicher aus als Ortega selbst.
Und doch vermag auch dieser auflerordentliche Geist sich nicht ganz
einer Macht zu entziehen, die in seinem Sinne gesprochen Schicksal ist,
und unter dem Zwang dieser Macht triibt sich sein Seherblick und 148t
thn nicht erkennen, daBl er eben das wieder aufrichten will, was er
zertriimmert hat.

Ortega betrachtet Rationalismus und Relativismus als zwei beherr-
schende Prinzipien der vergangenen Jahrhunderte und er sieht das
neue und befreiende Weltgefiihl unseres Zeitalters darin, daf} es sich
der absolutistischen Gewalt dieser Ideen entziehen und das hohere
Recht des alles umfassenden Lebens zur Geltung bringen will. Aber
diese Deutung blickt noch nicht hinter die letzte Maske der mensch-
lichen Seele. Rationalismus, die Philosophie oder Religion der Vernunft,
oder sagen wir bescheidener: der Glaube an eine absolute, weltbeherr-
schende Vernunft war niemals das, wofiir er seit Jahrtausenden in
seinen ewig wechselnden Gestalten gehalten wurde, nimlich eine
brauchbare Welterklarung. Nicht Sokrates hat die Vernunft erfunden.
Was er als Vernunft sah und was vor und nach ithm unzihlige Denker-
geschlechter in immer neuen Wandlungen mit den Augen und nach
dem Willen ihrer Zeit deuteten, das war nur ein neues Gewand fiir
einen Gedanken, der in grauer Urzeit geboren, das erste, stammelnde
Begreifen einer vom Tiersein sich erhebenden Menschheit ausdriickt:
Die Weltseele. Und dieser Gedanke offenbart durch den verklirenden
Schimmer des erwachenden Geistes hindurch einen furchtbaren Ur-
trieb, der noch heute beinahe ungeschwicht weiterlebt: den Trieb zu
herrschen und beherrscht zu werden. Die Idee einer allmichtigen
absoluten Vernunft, der sich alles Leben unterwerfen muB, erklart nicht
das Wesen der Welt, sondern das Wesen der menschlichen Seele. In
den Zeiten, in denen diese Idee in den Vordergrund des philosophischen
Denkens oder gar in den Kreis der allgemein verbreiteten fithrenden
Schlagworter tritt, spiegelt sie getreulich die Formen wider, in denen
der Herrschtrieb sich auch im politischen Leben auswirkt. Jenes
urkriftige Emporwuchern schopferischen Lebensgeistes, das aus dem
Mittelalter die Neuzeit hervorgehen lieB und an dessen Beginn als



194 Ralf Kornmann

weithin sichtbare Symbole die Erfindung der Buchdruckerkunst, die
Entdeckung Amerikas und das Weltsystem des Kopernikus stehen,
fithrte eine nie zuvor gesehene Herrschaft der Vernunftidee herauf.
Es ist der symbolische Ausdruck fiir die Befreiung der Geister von der
Gewalt des mittelalterlichen Gottesglaubens und der mittelalterlichen
Kirche: die Idee des christlichen Gottes wird langsam von der weniger
persénlichen, weniger gefiihlsméafligen Idee der Vernunft verdringt.
Aber indem diese Idee sogleich den Charakter eines ebenso despotischen,
absolutistischen, herrschenden Prinzips annimmt, verrit sie, daf} der
Herrschtrieb nur das politische Gesicht gewechselt hat. Die Vernunft-
philosophien des Descartes am Anfang und Kants am Ende dieser
Epoche entsprechen genau dem letzten Aufgipfeln des politischen
Absolutismus, fiir das die Herrschaft des Sonnenkénigs das grandiose
Beispiel gibt. Die Franzasische Revolution hat dann die Vernunft selbst
an Stelle des abgesetzten Christengottes zur Géttin erhoben. Damit 1st
wieder ein Markstein der geistigen und politischen Entwicklung
bezeichnet und zugleich ausgedriickt, dafy der Herrschtrieb noch nichts
von seiner despotischen Gewalt verloren hat; er konnte ja gleich darauf
noch einmal in der Maske des absoluten Herrschers neue Triumphe feiern.

In den groflen Umwilzungen und Entwicklungen des 19. Jahrhunderts
i1st mit dem politischen Absolutismus auch die Macht der Vernunft
zerschlagen worden, und der geistige Widerschein der sich vorbereiten-
den Zersetzung und Symbol der zu seinem Sturz sich sammelnden
Krifte ist der Relativismus, dessen Herrschaft freilich nur von kurzer
Dauer war. Denn schon beginnen neue gigantische Gebilde sich zu
formen, in denen der menschliche Herrschtrieb sich wieder mit voller
Cewalt auswirken kann, und neue Begriffe bezeichnen die neuen
Gestalten. Was gestern Imperialismus war, heifit heute Nationalismus,
und es wird morgen vielleicht Sozialismus, vielleicht auch anders
heiflen und iibermorgen wieder einen anderen Namen haben. Aber es
wird immer das gleiche sein, nur im neuen Gewand und mit den
Gebirden einer neuen Zeit. Und das wird noch auf lange hinaus Schick-
sal sein.

Ortega sagt: « Es ist inkonsequent, den Prinzen zu guillotinieren und
durch das Prinzip zu ersetzen. Unter diesem wie unter jenem ist das
Leben einem absoluten Herrscher unterworfen. Und eben dies soll
nicht sein. » Aber 1st es weniger inkonsequent, anstelle aller guillotinier-
ten Prinzen und Prinzipien das Schicksal zu setzen und damit das Leben
wieder einem neuen absoluten Herrscher zu unterwerfen?



Schicksal in der Geschichte 195

Zu den unendlichen Schicksalsméglichkeiten unserer Zeit gehért der
russische Kommunismus oder der Faschismus so gut wie die Volker-
vertrustung oder die moderne Kunst. Soll Europa diesen Stimmen
des Schicksals folgen, wie es nach Ortega sich dem Jazz-Rhythmus
der Kunst hingeben soll? Welche von ihnen sprechen die Wahrheit,
wenn sie alle Gottes Stimmen sind ?

Dem Leben zum Siege verhelfen, es von der Bedriickung usurpieren-
der Zwingherren erlésen, die ithm die Entfaltung seiner géttlichen
Majestit verwehren, heifit, den Menschen von der todbringenden
Gewalt uraltererbter tierischer Instinkte befreien, heifit die Macht
seines Schicksals zerbrechen und in seine eigenen Hinde legen. Auf
dem langen Wege zu diesem fernen Ziel der Menschheit einen Schritt
vorwirts zu tun: Das ist die grofle Aufgabe unserer Zeit! Aber vielleicht
1st es noch nicht thr Schicksal, diese Aufgabe in ihrer Bedeutung zu
erkennen.



	Schicksal in der Geschichte

