
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 2

Artikel: Lessing, Schlegel, Kierkegaard

Autor: Requardt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


103

Lessing, Schlegel, Kierkegaard
von Paul Requadt

Das Bild Lessings, wie es in der Gegenwart fortlebt, ist von zwei
ihm wahlverwandten Männern gezeichnet worden. Friedrich Schlegel
und Kierkegaard schieden streng die Leistungen seines kritischen,
wissenschaftlichen und dichterischen Talents von der Genialität seiner
Persönlichkeit. Unverhüllt trat sie ihnen gegenüber, um sogleich wieder
in die Sphäre des Paradoxen zu verschwinden. Beide bewahrten dies

Verhältnis einer distanzierten Nähe: sie wußten sich seines Geistes,
ohne sich auf ihn zu berufen, sie sprachen von ihm, aber in der indirekten

Form der künstlerischen Ironie. Für Schlegel wurde Lessing der
esoterische fragmentarische Denker, für Kierkegaard der Typus des
einsamen religiös existierenden Menschen.

Aber sind nicht « Einsamkeit » und « Esoterik » Schicksale des romantischen

Individuums? Darf diese befremdliche Deutung einem Geiste
widerfahren, der in der Helle der Aufklärung lebte, als ihr tätigster
Bürger gilt? Soll sie verständlich werden, so sind die Züge in Lessing
nachzuziehen, in denen seine Beurteiler, getrennt zwar von ihm durch
den Abstand zweier Generationen, ihr eigenes Wesen wiederfanden.

Lessings Einsamkeit ist der notwendige Zustand eines aktiven
Charakters, der die zögernde Umwelt neuen Ideen unterwirft. Sie ist
die Einsamkeit der Stärke, sein persönlichstes Vorrecht, nicht - wie die
romantische Einsamkeit - ein passives Zeitschicksal, zu dem das

Individuum sich verurteilt weiß und das es in Gefahr steht, als Eigenwert
zu empfinden. Der frühe Lessing beweist die Ursprünglichkeit seines

energischen Denkens durch das Streben nach sozialer Unabhängigkeit,
erst der späte Lessing sieht sich in einer schicksalhafteren religiösen
Vereinsamung.

Der Dichter des Barock hatte im Dienst der Fürsten gestanden;
noch in der Aufklärung fügte er sich der höfischen oder bürgerlichen
Berufsordnung ein: Lessing zuerst wagte es, als freier Schriftsteller
zu leben. Ihm stand das Beispiel Winckelmanns vor Augen,
der die geistige Muße mit dem Opfer der Überzeugung erkaufen
mußte. « Das zahme Pferd wird im Stalle gefüttert und muß dienen :

das wilde in seiner Wüste ist frei, verkömmt aber vor Hunger und
Elend. » Aus dieser Lage verstehen wir Lessings späte Ehe. Sie war der



104 Paul Re q u a dt

Versuch, sich in den Kreis des bürgerlichen Lebens zu stellen, nachdem

er bisher die Entsagung des geistigen Kampfes gekostet hatte. Seine
Heirat mit der geliebten Frau und die Geburt eines Sohnes schienen
ihm ein erfülltes, zweckhaftes Dasein zu verheißen. War es Zufall,
daß schon nach einem Jahr seine Familie zerstört wurde, daß er zugleich
Kind und Frau verlor? Oder offenbarte sich darin die Notwendigkeit
seines unbürgerlichen Daseins? Lessing begriff es so. In den
entscheidenden Tagen des Jahres 1778 schrieb er Worte nieder, die von
der Bitterkeit eines shakespeareschen Welthumors durchtränkt sind:
« Und ich verlor ihn so ungern diesen Sohn Denn er hatte so viel
Verstand! so viel Verstand! - War es nicht Verstand, daß man ihn mit
eisernen Zangen auf die Welt ziehen mußte? daß er so bald Unrat
merkte? - War es nicht Verstand, daß er die erste Gelegenheit ergriff,
sich wieder davonzumachen - Freilich zerrte mir der kleine Ruschelkopf
auch die Mutter mit fort. - Ich wollte es auch einmal so gut haben, wie
andere Menschen. Aber es ist mir schlecht bekommen. »

Diese Erfahrung erneute in ihm das Bewußtsein der völligen Einsamkeit.

Alle weltlichen Bezüge traten nun zurück: der alternde Lessing
richtete seinen Blick auf das Transzendente. Ein Geist, der seinem
Schicksal einsam und entschlossen begegnete, konnte in dieser äußersten

Beziehung zwischen Ich und Gott des Mittlers entbehren. Die religiöse
Selbstverantwortung befreite ihn von der Autorität der Kirche. Man
verkennt jedoch leicht, daß sein Kampf gegen die Orthodoxie Goezes

ebenso gegen die theologische Aufklärung und die pietistische Gefühlsreligion

der Zeit gerichtet war. Er hatte einen originalen Zugang zu
den Wahrheiten des Christentums, aber er leugnete die alleinige Gültigkeit

des Kanons ; er billigte die Bibelkritik eines Semler und Michaelis,
aber er wandte sich gegen die philosophische Verflüchtigung der
christlichen Lehren; er wußte von der Innerlichkeit der religiösen
Überzeugung ; der Kult des Erlebnisses und die pietistische Bekehrungssucht

jedoch waren ihm fremd. Mitten zwischen den Parteien und doch
nicht ihr Vermittler, ergriff er den Protestantismus im Sinne seines

Urhebers. Er veröffentlichte die Fragmente des Reimarus gegen die

Evangelien, um den Geist des Christentums vor dem Buchstaben zu
sichern. Wahrheit war für ihn kein zeitloses Dogma, sie mußte auf jeder
historischen Stufe von dem forschenden Menschen neu errungen
werden. Wahrheit blieb nur Wahrheit, wenn sie in den Wechsel von
Leben und Tod einbezogen wurde: sie war Bewegung, nicht Ergebnis.
Bewegung aber vollzog sich in dem unruhig vorwärtsdrängenden Den-



Lessing, Schlegel, Kierkegaard 105

ken der selbstverantwortlichen Individualität, Ergebnisse waren die
festen Gehäuse, in denen die Menge ihre Zuflucht suchte. Diese Erkenntnisse

gewann Lessing in der religiösen Einsamkeit seiner letzten Jahre.
Versagte ihm auch sein Zeitalter die Gefolgschaft, so wußte sich

Lessing in seinen Bestrebungen mit den großen Religiösen der
Vergangenheit einig. Die Mystiker, Luther, sie alle hatten um ein persönliches

Gottesverhältnis gekämpft. Über die Zeiten hin schlössen sie

sich zu einer unsichtbaren Kirche zusammen. Lessing fühlte sich als

Glied jener Gemeinschaft. An diesem Punkte seines Denkens stellte er
zwei Fragen. Wie konnte er sich durch die Sprache den Eingeweihten
mitteilen, ohne das esoterische Geheimnis preiszugeben? Wie verstand

er aus der historischen Abfolge der Religionen seine einsame Stellung
und das neue Evangelium, das ihm aufging? Die Gespräche für
Freimaurer und die Erziehung des Menschengeschlechts, seine letzten
theologischen Schriften, deuten die Lösung an.

Lessing hat die überzeitliche Gemeinde sympathisierender Geister
mit dem Namen « Freimaurer » umschrieben. Er meinte nicht die

Logen, welche die Heimlichkeit der Symbole mit dem wesentlichen
Geheimnis verwechselten. Man konnte Freimaurer sein, ohne ihnen
zuzugehören. Riten mochten verraten werden, der wahre Freimaurer
indessen war nicht imstande, sein Geheimnis auszusprechen. Auf die
Frage, ob er Freimaurer sei, antwortet Falk: « Ich glaube es zu sein. »

In dieser schweigenden Antwort liegt die Paradoxic der Lessingschen
Mitteilung. Worte, abgelöst von dem Sprechenden, verfestigten sich

zu neuen Dogmen: es gab Anhänger und Buchstabengläubige. Lessing
begegnete der Gefahr, wenn er seinen Worten den Zauber der
Fragwürdigkeit lieh, die zum Selbstdenken anregt. Das Wort wurde gleichsam

von seinem Schöpfer zurückgenommen : es blieb Akt. Andeutungen
ersetzten die Lehren, die schwebende Form des Gesprächs den
einsinnigen Ausspruch, Fragen die Antworten.

In seiner Geschichtsphilosophie überhöhte Lessing den eigenen

Standpunkt. Sie ist wie jede welthistorische Anschauung zuletzt
Selbstbesinnung und Deutung der Gegenwart. Er begriff, warum er seine

Gedanken nicht offen aussprechen durfte. Indem er das Ganze der
Weltgeschichte überblickte, erfuhr er diese Einsamkeit als sinnvolle
Bestimmung. Er faßte den Gang der Geschichte als die Erziehung des

Menschen zur sittlichen Mündigkeit. In drei Stadien vollzog sie sich:
die Juden taten das Gute um diesseitiger Belohnungen willen, die
Christen erwarteten eine jenseitige Vergeltung: Lessing wußte sich an



106 Paul Requadt

der Schwelle eines dritten Reiches, dessen Bürger stark genug waren,
das Gute zu tun, weil es das Gute ist. Die Umwelt mochte noch der
biblischen Lehrbücher bedürfen, er, ins Mannesalter der Menschheit
eingetreten, legte sie aus der Hand. Er überschritt die Grenzen seines

Zeitalters in dem klaren Bewußtsein, seine letzten Erkenntnisse
verschweigen zu müssen. « Hüte dich, du fähigeres Individuum, der du

an dem letzten Blatte dieses Elementarbuches stampfest und glühest,
hüte dich, es deine schwächeren Mitschüler merken zu lassen, was du
witterst, oder schon zu sehen beginnst. »

Das Humanitätsideal gilt als der Kernpunkt der Lessingschen Lehre.
Herder und Humboldt haben es aufgenommen, ohne seinen ursprünglichen

Gehalt bewahren zu können. Lebendiger ist uns Lessing in einer
abseitigen historischen Tradition, in Friedrich Schlegel und Kierkegaard.

Es ist Schlegels Verdienst, zuerst die Persönlichkeit Lessings seinem
Werke vorangestellt zu haben. Was bedeuteten seine kühl konstruierten
Dichtungen, denen er selbst nur geringen Wert beimaß, was seine
wissenschaftliche Universalität, die er mit manchem Zeitgenossen
teilte, gegenüber der Größe seines Charakters? Jetzt nachdem er die
Übermalungen von seinem Bilde entfernt hatte, entdeckte er Lessing
in Lessing. Schlegel verstand seine herbe Männlichkeit, seine cäsarische

Liberalität, seine Ehrfurcht vor den Rechten des Geistes, den « großen,
freien Stil seines Lebens ». Er verstand seine weite Menschlichkeit,
weil er selbst ihrer entbehrte, seine polemische Energie hingegen, weil
er mit den gleichen Waffen in ähnlicher Lage für das neue, romantische
Evangelium kämpfte.

Lessings Geist konnte sich nicht in der Leistung erschöpfen. Er
bewegte Gedanken, schleuderte sie heraus, und was sichtbar wurde,
waren großartige Bruchstücke, Fragmente. Schlegel bemerkte darin die
pädagogische Absicht. Die Magie der Lessingschen Geistigkeit lag in
dem Prozeß des Denkens, nicht in dem fertig Gedachten. Mit logischer
Konsequenz stieß er vor, nahm hier eine überraschende Wendung, um
plötzlich paradox abzubrechen. War das Individuum seinem Führer
bis zu diesem Punkte gefolgt, so stand es jetzt allein dem Abgrund des

Denkens gegenüber, aber von der Unrast des Weiterschreitens ergriffen,
wurde es fähig, ihn zu überbrücken, für sich selbst eine Lösung zu
finden. Die Lessingsche Mitteilung zielte auf die Erregung des
Selbstdenkens. Darum hatte sie die Lebendigkeit des Gesprächs und zwang den
Leser zu Einwürfen und Antworten. Im mündlichen Gespräch, urteilte
Schlegel, hatte Lessing seine Genialität voll entfaltet. Leichter als die



Lessing, Schlegel, Kierkegaard 107

Schrift konnte Stimme und Gebärde die Ironie des Sprechenden
ausdrücken, kühner, weil ungebunden, durfte er im Gespräch seine
originalsten Ideen verfolgen. Lessings Prosa vermittelte nur einen Abglanz
seiner Persönlichkeit. Die sokratische Ironie, sein pädagogischer Grundtrieb,

gab ihr die innere Form platonischer Dialoge.
Wie der Kundige aus einem Bruchstück die Gestalt der verlorenen

Antike ergänzt, so erschließt er beim Lesen Lessingscher Fragmente
die Totalität seines Weltbildes. Blitzschnell erhellt sich ihm das Ganze:

er gewinnt Ausblicke ins Unendliche. Diese Wirkung entspringt aus
der Struktur des Lessingschen Geistes. Seine Fragmente zeigen -
obwohl in verschiedenen Brechungen - die gleiche Grundfarbe. Eine
geistige Gesamthaltung fügt sie zusammen, aus dieser Mitte empfangen
sie Sinn und Einheit. Aber dies Zentrum bleibt unerkennbar, Lessing
selbst unbewußt. Er fühlt sich von der « göttlichen Unruhe » der Wahrheit

zugetrieben, ohne den Punkt erreichen zu können, in dem er sich

gründet. Es gelingt Schlegel, in einem äußersten Symbol die « Paradoxic
seines philosophischen Lebens » zu fassen. Lessing erscheint ihm als

eine geistige Parabel, die stetig und gesetzmäßig unsere Welt
durchschneidet, aber nur im Bruchstück sichtbar wird, weil ihr Zentrum in
der Unendlichkeit liegt.

Von Friedrich Schlegel führt der historische Weg zu der Lessingdeutung

Kierkegaards. Es bleibt ungefragt, ob dieser durch Schlegels
Schriften angeregt wurde: genug der Hinweis, daß auch der dänische
Denker in der deutschen Bildungstradition wurzelt, daß neben Lessing
Hamann, Jacobi, Jean Paul und der Idealismus seine Entwicklung
bestimmten. Die Probleme der Lessingschen Innerlichkeit, die von
Schlegel mit genialer Einfühlung aufgespürt waren, erhalten durch die

religiöse Reflexion Kierkegaards ihre letzte Klärung.
Lessing empfängt von Kierkegaard die scharfen Umrisse eines

philosophischen Typus. Er wird neben Sokrates zum Urbild des subjektiven

existierenden Denkers, entgegengesetzt dem Typus des objektiven
systematischen Philosophen, den Kierkegaard in Hegel sieht. Schlichter
gesprochen : Lessing begehrt von der Gottheit den « einzigen immer

regen Trieb nach Wahrheit», er weiß sich von der Unsicherheit des

Lebens umfangen, sein Denken ist der stets erneute Angriff der

besorgten Individualität auf das Unerkennbare. Hegel besitzt die Wahrheit.

In dem weiten Bau seines Systems ist der Mensch von aller Unruhe
geborgen. Während Lessing aus persönlicher Notwendigkeit von der
Leidenschaft des Denkens bewegt wird, scheint Hegels Philosophie das



108 Paul Requadt

nüchterne Resultat des Verstandes. Lessings Denken ist Wahrheitsstreben,

geeignet, nur den selbständigen Geist zu erwecken, der
Systematiker Hegel kann seine Wahrheitsresultate jedem Verständigen
begreiflich machen.

Darum kann Lessing wie Sokrates keine Schüler haben, noch eines

anderen Schüler sein. Im Religiösen ruht jeder Mensch in sich selbst.

Vergeblich daher der Versuch des liebenswürdigen Jacobi - in dem

Gespräch über Spinoza - Lessing für seinen Glauben zu gewinnen.
Lessing weiß, daß die religiöse Entscheidung ein Wagnis, ein Sprung
ist, den das Individuum nur einsam aus eigener Verantwortung machen
kann. Jacobi will ihn auf seinen Weg leiten: «Wenn Sie nur auf die
elastische Stelle treten wollen, die mich fortschwingt, so geht es von
selbst. » - Lessing antwortet mit einem sokratischen Scherz, der den
höchsten Ernst verhüllt : « Auch dazu gehört schon ein Sprung, den ich
meinen alten Beinen und meinem schweren Kopf nicht mehr zumuten
darf. » Kierkegaard bemerkt die Paradoxic des Lessingschen Gesprächs,
die griechische Freiheit, das Triviale mit dem Unendlichen zu kontrastieren.

Sie ist eine bewußte Form der Mitteilung.
Wer zu Lessing wie zu einem Apostel wallfahrtet, um gläubig seine

Wahrheit zu vernehmen, wer als Schüler die Autorität eines Lehrers
sucht, ist betrogen. Kein Ergebnis, keine endgültige Formel, die er
sich aneignen könnte. Er vermag nicht den Kreis, den Lessing um sich

gezogen hat, zu durchbrechen. Ein Meister der indirekten Mitteilung,
überhöht Lessing seine Aussprüche durch die künstlerische Ironie.
Was er sagt, bleibt vieldeutig, ausgesprochen, wird es schon wieder in
Frage gestellt. Lessing verschmäht den Nimbus des Propheten, der

persönliche Gefolgschaft wünscht. Er kann nur an den Wahrheitstrieb
des redlich Forschenden appellieren. Die Ehrfurcht vor der religiösen
Selbstverantwortung der Individualität verbietet ihm, aus seiner
Abgeschlossenheit werbend herauszutreten.

Auch Schlegel und Kierkegaard sind nicht Lessings Schüler geworden.
Durch eine Lobrede auf ihn hätten sie sich zu der Schar seiner distanzlosen

Jünger gesellt. Sie wußten, daß der Sokratiker Lessing nur ironisch
bewundert werden durfte, Schlegel opferte ihm jene « Eisenfeile »

benannten Gedankensplitter, die das Feuer seines Witzes zur geistigen
Einheit verschmilzt; Kierkegaard wagte es, mit der glanzvollen Paradoxie
seiner Sprache und unter der Maske des Anonymen Lessing in seinem

Geiste zu huldigen.


	Lessing, Schlegel, Kierkegaard

