
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1929)

Heft: 1

Artikel: Psychologie und Weltanschauung

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

Psychologie und Weltanschauung1)

von Emil Brunner

Psychologie heißt Lehre von der Seele. Die Erinnerung an diese im
Laufe des letzten Jahrhunderts etwas in Vergessenheit geratene
ursprüngliche Bedeutung des Namens dieser Wissenschaft mag als eine
vorläufige Rechtfertigung dafür gelten, daß sich der Theologe in einer
Diskussion zum Worte meldet, die mehr und mehr zu einer
Zunftangelegenheit besonderer Fachleute geworden ist. Der Begriff oder die
Vorstellung « Seele » ist religiösen Ursprungs, und längst ehe es eine
philosophische oder wissenschaftliche Psychologie gab, hat sich das

religiöse Denken der Völker an diesem rätselhaftesten aller Rätsel

abgemüht. Aber nicht nur das; wir kennen heute auch ziemlich gut den
Übergang von dieser rein religiösen zur philosophischen und von der
philosophischen zur wissenschaftlichen Erforschung des Seelenproblems.
Es ist kein Zufall, daß die Stelle dieses Übergangs durch die zwei großen
Namen Plato und Aristoteles zu bezeichnen ist. Piatos idealistische
Philosophie ist der Bindestrich zwischen der Religionswelt und
religiösen Seelenlehre der dionysisch-orphischen Mystik und der rationalen

Philosophie, Aristoteles zwischen dem Idealismus und der
rational-empirischen Wissenschaft, auch der Wissenschaft von der Seele.

Aber damit ist nur die eine der Wurzeln unserer abendländischen
Psychologie aufgedeckt. Die andere, wohl noch stärkere, liegt im
Christentum. Für die klassische Antike war das Problem der Seele eines

unter vielen anderen ; erst der christliche Glaube war es, der das Interesse
in einer vorher nie gekannten Intensität und Ausschließlichkeit auf diesen

Punkt der Erfahrungswirklichkeit richtete. Wir sind uns dessen selten

bewußt, in welchem Maße die heutige populäre und wissenschaftliche

Psychologie von den Sprach- und Begriffsschätzen zehrt, die das

christliche Denken, die mit dem christlichen Glauben zusammenhängende

Selbstbeobachtung und -Beurteilung von Paulus und Augustinus
bis auf Thomas, Luther und Pascal angesammelt hatte. Freilich ist
diese geschichtliche Tatsache nicht ohne weiteres eindeutig. Die
positivistische Philosophie des letzten Jahrhunderts zog aus dieser

*) Vortrag in der Philosophischen Gesellschaft, Zürich. 13. Febr. 1928.



Psychologie und Weltanschauung 5

Beobachtung den Schluß, daß auch hier wie überall der Fortschritt
des Erkennens sich vollziehe in einer Ablösung der Philosophie von der
Religion und einer späteren Ablösung der Wissenschaft von der Philosophie,

gemäß dem evolutionistischen Axiom dieser Denkergruppe, daß
das später Differenzierte ohne weiteres auch das Höhere oder
Überlegene sei. Ohne unseren späteren Gedankengängen vorzugreifen, dürfen
wir aber schon jetzt die Behauptung wagen, daß dieser etwas gar zu
zuversichtliche Fortschrittsglaube und dieses von Technik und
Naturwissenschaft übernommene Bewußtsein der unbedingten
Erkenntnisüberlegenheit der Gegenwart über frühere Zeiten heute ihre axiomati-
sche Geltung verloren haben. Die Tatsache, daß einige der bedeutendsten

Führer auf dem Gebiet der Psychologie der Gegenwart z. B. bei
den Scholastikern in die Schule gegangen sind und dort ihre wichtigsten
Erkenntnisse geholt haben, ist nur eine Instanz von vielen, die gegen die
positivistische Selbstsicherheit anzuführen wären, und die Zahl derer
ist täglich im Wachsen, die, wenn sie - sei es auf dem Gebiet der
Philosophie oder Theologie oder auch der Psychologie - sich über
entscheidende Fragen unterrichten lassen wollen, lieber nach den Werken
der Klassiker als nach den neuesten Lehrbüchern oder Zeitschriftenbeiträgen

greifen, und dies nicht aus Konservativismus, sondern weil
ihnen die Erfahrung diese für uns eher demütigende Höherwertung der
Alten abgenötigt hat.

Diese wenigen geschichtlichen Andeutungen dürften genügen, um
unseren ersten Satz vorzubereiten, daß die Lehre von der Seele nicht
nur geschichtlich, sondern auch sachlich der notwendige Schnittpunkt
von Theologie, Philosophie und empirischer Wissenschaft sei. Suchen

wir eine vorläufige Definition des Gegenstandes der Psychologie, die
für alle drei annehmbar sein möchte, so wird es wohl diese sein : Psychologie

ist die Lehre vom Subjektiven oder vom Subjekt. Die
Naturwissenschaft nun - oder eine nach ihrem Muster arbeitende empirische
Gegenstandswissenschaft - hat ein Anrecht auf den Gegenstand: das

Subjektive, weil sie dieses Subjektive an ein bestimmtes Einzelobjekt
gebunden vorfindet: den menschlichen Organismus. Sie findet den
menschlichen Leib als den (wie es scheint nie fehlenden) Träger oder
Begleiter psychischer Funktionen vor. Was liegt näher, als diese psychischen,

subjektiven Funktionen selbst in ähnlicher Weise empirisch
kausal, d. h. als vorfindbaren Gegenstand zu erforschen? Dieser Versuch
bleibt denn auch nicht unfruchtbar. Es gelingt dieser physiologischen
Psychologie, gewisse bedeutsame Korrelationen, gesetzliche, vielleicht



6 Emil Brunner

sogar mathematisch darstellbare Zusammenhänge aufzufinden, die, sei

es zwischen dem Leiblichen und dem Psychischen, sei es innerhalb des

Psychischen selbst statthaben. Es wäre schnöder Undank und geschähe
sicherlich nur zum Schaden unserer Erkenntnis des Seelischen, wollten
wir all die erfindungsreiche Experimentalarbeit der Helmholtz, Fechner,
Wundt und dem engern Kreis ihrer Schüler als unbeachtlich beiseite legen.

Aber schon eine einfache Überlegung kann uns darüber aufklären,
daß wir mit diesen, den Naturwissenschaften abgelauschten Methoden
unseren Gegenstand nicht nur nicht erschöpfend, sondern überhaupt
nicht nach seiner wesentlichsten Seite zu erkennen vermögen. Das

Subjekt kann niemals wie Dinge ein Gegenstand, ein Einzelobjekt sein.
Denn das Subjekt ist ja dasjenige, das immer schon Voraussetzung ist,
wo von Gegenstand die Rede ist, da es Gegen-stand nur für den «Stand»,

Objekt nur für das Subjekt überhaupt gibt. Der Forscher, der das Subjekt

durch gegenständliche Forschung zu erkennen hofft, vergißt offenbar,

daß das Subjekt bei diesem Prozeß des Forschens nicht ihm gegenüber,

gleichsam auf dem Seziertisch liegt, sondern ihm beständig über
die Achsel schaut. Er selbst, der Forscher, ist ja das Subjekt, und alles

Forschen oder Erkennen kann letztlich gar nichts anderes heißen, als

die gegenständliche Welt und ihre Beziehungen in die Subjektivität
aufnehmen, sie gleichsam mit der Subjektivität umschließen. Im Erkennen
bleibt immer das Subjekt größer als das Objekt, weil es das

Umschließende, nicht das Umschlossene ist.1) Darum kann das Subjekt, die
erkennende Seele, niemals unter anderen Objekten der Erkenntnis erfaßt
werden, da es ja in jedem, auch in diesem Akt des Erkennens, selbst
das Erfassende, also Umfassende ist. Die Betrachtung der Subjektivität
als Objekt unter Objekten ist also letzten Endes immer ein Mißverständnis.

Das ist es, was jederzeit die tiefer dringende Philosophie dazu führen
wird, gegen den Versuch, die Seele oder das Subjekt zum Objekt
gegenständlicher Forschung zu machen, Protest zu erheben. Ja, die Besinnung

über diesen Ur-Sachverhalt ist recht eigentlich das Thema der

Philosophie, die ihres Namens würdig ist. Mag die Seele, die im
Erkennen - nicht nur im Erkennen - sich betätigende Subjektivität irgendwie

auch ihre gegenständlichen Ränder haben: sie selbst jedenfalls ist
als Voraussetzung aller Gegenständlichkeit nichts Gegenständliches. Damit

ist der unabweisbare Anspruch auch der Philosophie auf das

Problem der Seele legitimiert.

l) Damit ist selbstverständlich nichts Räumliches, sondern das Verhältnis der
Erkenntnisvoraussetzung gemeint.



Psychologie und Weltanschauung 7

Aber nun gerät gerade die Philosophie, die diesen Charakter der
Subjektivität am deutlichsten durchschaut, ihrerseits in eine nicht
geringe Verlegenheit. Ist die Subjektivität das schlechthin Umfassende,
die nie fehlende Voraussetzung aller Rede von Objekten, von einer
objektiven Welt, kann also die Subjektivität niemals der Welt, sondern
muß in jedem Fall die Welt der Subjektivität eingereiht und
untergeordnet werden - weil wir ja sonst eine Erkenntnis postulierten, die
nicht einem Subjekt Erkenntnis wäre, - so ist der Schluß unvermeidlich,
daß die Wirklichkeit nur innerhalb der Subjektivität Wirklichkeit sei,
also nur etwas durch sie selbst Hervorgebrachtes, während sie selbst,
die Subjektivität, der allumfassende Inbegriff alles Wirklichen selbst

wäre. Ich brauche nur den einen Namen Fichte oder den anderen:
Philosophie der Vedanta zu nennen, um die Mächtigkeit dieses
Gedankenzuges anzudeuten.

Hier ist nun der Punkt, wo die kritische Besinnung von der Theologie
her einsetzt, mit ihrem Gedanken der begrenzten, endlichen Subjektivität,

die als solche weder gedacht, noch gegenständlich wahrgenommen,
sondern nur geglaubt werden kann. Denn der Glaube ist diejenige
Subjektivität, die nicht selbst erfaßt und umfaßt, sondern sich erfaßt
und umfaßt weiß, dasjenige Erkennen, von dem die Paradoxic gilt, daß

es im Erkanntwerden besteht, d. h. diejenige Subjektivität, die das

Korrelat zu göttlicher Offenbarung ist. Die Theologie als Wortführerin
des Offenbarungsglaubens behauptet nun ihrerseits, daß der Mensch
sich selbst weder objektiv-gegenständlich, noch subjektiv-denkend wirklich

verstehen könne, sondern nur als die vom göttlichen Schöpfergeist
endlich - leibgebundene Subjektivität; daß aber dieses Verhältnis
sowohl des gegenständlich-Endlichen zum ungegenständlich-Unendlichen,

als auch das Verhältnis dieses Verhältnisses zu seinem Ursprung
weder erfahrbar noch denkbar sei, sondern nur im wirklichen Begrenztwerden

des endlichen Subjektes durch das unendliche Subjekt, d. h.
durch Glauben oder Offenbarung, verstanden werden könne. Damit will
die Theologie ihren Anspruch, in der Diskussion über das Rätsel der
Seele gehört zu werden, gerechtfertigt haben. Doch kehren wir zu unserem

engeren Thema in seiner nächstliegenden Form zurück.
Ich stelle zunächst eine These auf, die im folgenden zu begründen

wäre. Sie lautet: Es gibt keine Psychologie, die nicht durch ihren
weltanschaulichen Zusammenhang bestimmt wäre. Durch diese These werden

sich alle diejenigen Psychologen angegriffen fühlen, die an eine rein
empirische, von aller Metaphysik, Spekulation oder Theologie freie Er-



8 Emil Brunner

forschung des Seelenlebens glauben. Sie haben recht. Auf sie ist der
Satz abgezielt. Ich will ihn noch schärfer formulieren : eine rein empirische

Psychologie ist ein Phantom; weder hat es je eine gegeben, noch
wird es je eine geben. Und zwar ist dies nicht in dem Sinn gemeint,
als ob es eben der menschlichen Schwachheit nie möglich sei, gewisse
störende Einflüsse auszuschalten - etwa so wie es nie möglich ist, durch
Pumpen ein absolutes Vakuum herzustellen -, sondern es ist damit
gemeint, daß auch das Ideal einer rein empirischen Psychologie ein Phantom,

ein Mißverständnis sei. Ich könnte zur Erhärtung dieses Satzes

auf die Geschichte der Psychologie hinweisen, die uns mit absoluter
Eindeutigkeit darüber belehrt, daß die Psychologie jeder Zeit oder
Gruppe der in ihr herrschenden Weltanschauung entspreche, wobei ich
unter Weltanschauung jede, das Ganze der Existenz betreffende
praktische und theoretische Grundeinstellung verstehe. Der Idealist Plato
hatte seine idealistische, der Realist Aristoteles seine realistische, der
Materialist Epikur seine materialistische, der Christ Augustin seine

christliche Psychologie. Und dasselbe gilt für die Neuzeit, wenn auch

hier bei der größeren Kompliziertheit der Verhältnisse und der meist

geringeren Geschlossenheit der Weltanschauungen und Psychologien
der Zusammenhang sicherer an größeren Gruppen und Richtungen als

an einzelnen Persönlichkeiten nachzuweisen wäre.1) Während bis gegen
die Jahrhundertwende unter dem Einfluß der naturalistisch-positivisti-
schen Weltanschauung auch die Psychologie vorherrschend, ja fast
ausschließlich die physiologische war, ist zugleich mit der Neubelebung
des Idealismus die idealistische und mit der allerneusten Wendung zur
Romantik auch die romantische Psychologie aufgekommen, die in
Verbindung mit der idealistischen die physiologische gänzlich in den Hintergrund

drängt.
Aber so bedeutsam auch diese geschichtliche Beobachtung ist, so

kann es sich doch niemals darum handeln, darauf unsere These zu
gründen. Vielmehr ruht sie auf streng sachlichen Erwägungen.

Die Gegenthese der reinen Empiristen, daß das seelische Leben durch
einzelwissenschaftliche Beobachtung sich erforschen lasse, ruht auf der

Anschauung, daß die Seele, das Seelische ein Gegenstand unter
Gegenständen sei. Denn nur was Gegenstand unter Gegenständen ist, läßt
sich vorfinden. Der Akt des Vorfindens steht in strengster Korrelation

*) So ist z. B. Fechner zwar persönlich Idealist, steht aber mitten im Strom des
naturwissenschaftlichen Positivismus, und glaubt mit seiner Zeit an die Fruchtbarkeit

einer physiologischen Psychologie — übrigens auch dies nur in engen Grenzen.



Psychologie und Weltanschauung 9

zur Gegenständlichkeit des Vorgefundenen, so sehr, daß man die beiden
als Wechselbegriffe gebrauchen kann.1) Was sich vorfinden läßt, ist ein

Gegenstand, ein Einzelding. Nun könnte man es ja als eine rein
denkökonomisch begründete Arbeitshypothese hinnehmen, wenn der Psychologe

sagt: ich will versuchen, ob und inwiefern ich die seelischen Phänomene

auf dem Wege gegenständlicher Forschung erklären kann. Aber
dieser Satz ist etwas ganz anderes als das Postulat: Psychologie müsse,

um Wissenschaft zu sein, empirisch-gegenständlich verfahren. Dieses

Postulat, das bis heute so viele Köpfe beherrscht - und verwirrt -,
entstammt nicht der Denkökonomie, sondern einer Weltanschauung, für
die der Begriff der Wirklichkeit mit dem der Vorfindlichkeit zusammenfällt.

Doch ist es wohl notwendig, diese allgemeine Erwägung durch den

speziellen Nachweis aus der Eigenart der verschiedenen Psychologien

zu verdeutlichen und zu stützen. Damit wir uns aber dabei nicht ins
Uferlose verlieren, möchte ich einige allgemeine deduktive
Prinzipien über die Möglichkeit von Weltanschauungen kurz entwickeln,

um sie dann auf dem Wege der Induktion, d. h. an der Tatsächlichkeit
psychologischer Arbeit nachzuprüfen.

Es gibt drei große philosophische Systemlinien, die aus dem Verhältnis

von Subjekt und Objekt a priori abzuleiten sind. Die erste zielt dahin,
daß das Subjekt dem Objekt untergeordnet sei, daß also Wirklichkeit
und Gegenständlichkeit gleichgesetzt werden. Die zweite ordnet
umgekehrt das Objekt dem Subjekt unter, läßt also die Objektivität durch
die Subjektivität bestimmt sein; die dritte sucht die letzte Wahrheit in
der weder subjektiv noch objektiv zu bestimmenden Identität von Subjekt

und Objekt, die uns darum als solche unbekannt ist. Mit all den

Vorbehalten, mit denen solche letzte und darum gewalttätige
Vereinfachungen auf die Wirklichkeit zu beziehen sind, sei das erste als das

naturalistische, das zweite als das idealistische, das dritte als das pan-
theistische Denken bezeichnet, wobei aber diese Namen lediglich als

Kennmarken anzusehen sind.
Diesen drei Hauptsystemen - die natürlich in dieser Einfachheit sich

nirgends in der Philosophiegeschichte vorfinden - entsprechen nun
ebenso bestimmte Grundrichtungen der Psychologie, die wir im
folgenden kurz charakterisieren wollen.

') Daß das Selbstbewußtsein und die auf es gegründete Selbsterkenntnis nicht
mit diesem Vorfinden verwechselt werden darf, daß also das Ich auch im
Selbstbewußtsein sich nicht einfach Objekt wird, versteht sich von selbst.



10 Emil Brunner

Dem ersten, dem System der Objektivität, entspricht jene Psychologie,
deren Grundprinzip es ist, das seelische Leben als gegenständliches
empirisch aufzufinden, die darum, ob bewußt oder unbewußt, sich an dem

Ideal von Wissenschaft orientiert, das die Naturwissenschaft beherrscht
und in ihr erfolgreich ist: die kausale Verknüpfung letzter, einfachster,
unauflöslicher Elemente, und zwar genauer die Auffassung auch des

Seelischen unter dem Begriff des Quantums1) und in mathematisch
fixierbaren Funktionsgesetzen. Wir erkennen in diesen wenigen
Stichworten ohne weiteres die Grundzüge der sogenannten
Elementarpsychologie, die, weil sie zu diesen quantitativen Bestimmungen immer
nur vermöge der leiblichen Korrelate des Psychischen gelangt, auch die
physiologische Psychologie genannt werden kann. Die Arbeitshypothese
erwies sich zunächst als außerordentlich fruchtbar: In der Tat ließen
sich die seelischen Vorgänge auf etwas wie letzte Grundelemente zurückführen

: auf die einfachen Empfindungen, aus denen das höhere geistige
Leben sich aufbaut. Und in der Tat fand sich auch - wenigstens scheinbar

- ein Analogon zum physikalischen Kausalzusammenhang: in den

Assoziationsgesetzen. Und endlich: vermöge der psychophysischen
Korrelation ließen sich auch mathematisch darstellbare Regelmäßigkeiten

aufweisen, wie etwa die Fechner-Weberschen Schwellengesetze.
Aber nachdem man ein halbes Jahrhundert lang in psychologischen
Laboratorien nach diesen Prinzipien gearbeitet hatte, mußte man sich

zu guter Letzt eingestehen, daß der Ertrag dieser Art « exakt »

wissenschaftlicher Psychologie verhältnismäßig gering sei, indem nämlich nur
in den periphersten Gebieten des seelischen Lebens, da wo - nach der

populären Anschauung - Seele und Leib sich berühren, nämlich im
Bereich der Sinne, wirkliche Erkenntnisse zutage gefördert wurden. Je

mehr man sich den höheren oder tieferen Regionen des seelischen
Lebens zuwandte, desto deutlicher zeigte sich die Unrichtigkeit der
physikalischen Analogie, desto mehr versagte also die « exakt-wissenschaftliche

», d. h. naturwissenschaftliche Methode. Genaueres Zusehen

ergab, daß es sich hier eben nur scheinbar um atomare Elemente
handelte, daß die Assoziationsgesetze nur scheinbar Analogien zu den

physikalischen Gesetzen darstellen, daß also von einem kausal «

wissenschaftlich ») zu begreifenden Aufbau des höheren Geisteslebens nicht
die Rede sein könne. Notwendig gewordene Hilfsbegriffe wie « schöpferische

Synthese », Apperzeption, die im Rahmen dieser Auffassung

*) Alles was in Quantitätsrelationen gefaßt wird, ist selbst quantitativ und also
dinglich aufgefaßt, auch wenn es «Psychisches» oder gar «Geist» genannt wird.



Psychologie und Weltanschauung Ii
völlige Fremdkörper sind, offenbarten das Ungenügen und schließlich
das völlige Versagen dieser Methoden.

Der Antipode dieser naturalistischen Psychologie ist die idealistische.
Sie will das Ganze nicht aus den Teilen, sondern die Teile aus dem
Ganzen begreifen. Sie will nicht erklären, sondern verstehen, sie
verfährt also nicht kausalgesetzlich, sondern sinngesetzlich, nicht elementar,

sondern ganzheitlich. Und zwar - wir verfolgen zunächst die
möglichst konsequent ausgebildeten Systeme - will sie, wie dies ihrem
Grundgedanken entspricht, die individuelle Seele, die ja ihrerseits
wieder nur ein Teil im Ganzen ist, aus dem Ganzen, aber eben aus dem
Sinnganzen oder aus dem allgemeinen Geist verstehen. Es dient wohl
der Verständlichkeit, wenn ich an diesem Punkt den Namen Eduard
Sprangers nenne, der von allen Neueren am energischsten und
erfolgreichsten für diese Psychologie des Verstehens aus dem Sinnganzen
eingetreten ist. Man atmet befreit auf, wenn man aus dem Seziersaal des

Wundtschen psychologischen Laboratoriums, wo die Psychologie ohne
Seele das Ideal ist, in die freie, heitere Welt des Sprangerschen Idealismus

eintritt, nicht bloß weil hier dem Menschen seine Menschenwürde
wieder zurückgefordert und gegeben wird, sondern weil hier der, dessen

Blick mehr auf den Menschen als die materielle Welt gerichtet ist,
Förderung erhält in dem, was ihm zu wissen überhaupt wert ist. Wenn
es erlaubt ist, den Reichtum der Sprangerschen Psychologie in ein
dürres Schema des Verfahrens zu fassen, so möchte etwa folgendes
das Kennzeichnende sein.

Der Hauptsatz ist der, daß das Sinnganze seinen Elementen gegenüber
etwas Neues und Unauflösbares sei. Das Sinnvolle aber ist nicht nur
in sich ein Ganzes, sondern auch dem einzelnen Menschen gegenüber
ein Objektives, d. h. ein Bedingendes, Begründendes - im Gegensatz

zum dinglich Verursachenden. Das geistige Leben des Menschen —

das, was die Psychologie sucht - läßt sich darum nur verstehen durch
die Beziehung auf jenes Sinnganze, wobei die einzelnen Individualitäten
durch die in der Endlichkeit des Menschen begründete, beschränkte
oder einseitige Anteilnahme am Sinnganzen zu verstehen sind. Der
Zusammenhang dieser Art Geistespsychologie mit den Grundbegriffen
des idealistischen Denkens ist ebenso deutlich, wie der Zusammenhang
der erstgenannten mit den Grundbegriffen des Naturalismus.

Aber das Ungenügen auch dieser Art von Psychologie läßt einer dritten

Raum, derjenigen, die heute sich besonderer Beliebtheit erfreut,
die weder von einer allgemeinen Natur, noch von einem allgemeinen



12 Emil Brunner

Geist, sondern von der individuellen Einheit beider, von der individuellen

Ganzheit (im Unterschied zur Sinnganzheit) ausgeht. Wir können
auch sagen: von der Ganzheit des Lebens, sofern es sich um das Außen,

von der Ganzheit des Erlebens, sofern es sich um das Innen handelt,
wobei aber beide letztlich eins sind. Die Ganzheit des individuellen
Lebens, als nach außen offenbar, heißt: Organismus des Leibes. Das

Leben des Leibes läßt sich nicht zerteilen ; es ist den Stoffen gegenüber,
die sein Substrat bilden, ein Neues, Unableitbares, die Entelechie, das

teleologische System, oder wie man es nennen will. Diese aber ist selbst,
obschon Prinzip des Leiblichen, kein Leibliches, sondern ein Seelisches.

Da es aber nicht das sein kann, was wir im Sinn der gewöhnlichen
Psychologie seelisch nennen, nämlich das bewußte Leben, bezeichnen

wir es besser als das Unbewußtseelische. Und nun wird gezeigt, wie
diese unbewußte seelische Totalität, ebenso wie sie den Leib als

Organismus gestaltet und beherrscht, auch das bewußte Geistesleben hervorbringt,

gerade in dem, worin es schöpferisch, original, also wahrhaft
menschlich ist. Zu den Begriffen Organismus, individuelle Totalität,
Unbewußtes, Seele, treten so hinzu: das Geniale, das Schöpferische,
das Ursprünglich-Ganze. Es bedarf keines besonderen Hinweises, um
diese Psychologie mit der Weltanschauung der identitätsphilosophischen
oder pantheistischen Romantik in engster Beziehung zu sehen, und wer
nicht nur etwas von der neusten psychologischen Arbeit (Klages etc.),
sondern auch von derjenigen jener Romantikergeneration um Schelling
herum (Carus etc.) weiß, dem braucht nicht erst gesagt zu werden,
daß sich dieser Psychologie Einblicke in das Wesen des Menschen und

vor allem in die Physiognomik der Menschen erschließen, die sowohl
der naturalistischen, als auch der ihr näherstehenden idealistischen
Psychologie versagt bleiben. Erstrebt die erste das Kausalgesetz, die
zweite den Sinnzusammenhang, so diese dritte die neue Korrelation
der psychischen Lebensäußerungen unter sich und mit dem leiblichen
Außen: es ist die Einheit des Ausdrucks einer Individualität, oder wie

man hier auch zu sagen liebt: eines Charakters, die symbolische

Physiognomik im weitesten Sinn des Wortes.
In dieser abstrakten schematischen Stilreinheit gibt es, wie gesagt,

weder die eine noch die andere dieser drei Formen der Psychologie.
Aber es dürfte nicht allzuschwer halten nachzuweisen, daß so ungefähr
alles, was heute unter dem Begriff « wissenschaftliche Psychologie » sich

sammelt, einer dieser drei Richtungen deutlich zustrebt und, sofern
sie abweicht, sich als ein Versuch der Kombination verstehen läßt. So



Psychologie und Weltanschauung 13

ist z. B. die heutige Form des Naturalismus in der Psychologie nicht
mehr die Wundtsche Elementarpsychologie, sondern eine Kombination
jener charakteristischen Elemente mit dem Begriff des Organismus -
und das heißt eine Art Mittleres zwischen der teleologischen Individual-
psychologie und der Assoziationspsychologie - wie wir dies etwa in der
Amerika beherrschenden behavioristischen Richtung konstatieren.
Ebenso könnten wir die Psychoanalyse, besonders in ihren beiden neueren

Formen, als eine romantische Individualitätspsychologie mit stark
naturalistischem Einschlag bezeichnen. Es würde nicht schwer fallen,
diese weltanschauliche Struktur doppelter Herkunft in jedem Werk der
führenden Psychoanalytiker nachzuweisen, wobei ich die Ansätze zu

ganz neuer Orientierung nicht übersehe. Eine sehr interessante
Kombination idealistischer und romantisch-organologischer Elemente finden
wir bei dem Bahnbrecher des biologischen Teleologismus: Driesch.
Beachten wir aber auch ein letztes : Während die romantischen Indivi-
dualpsychologen und die idealistischen Geistpsychologen aus der
Bestimmtheit ihrer Psychologie durch ihre Weltanschauung gar kein Hehl
machen, ist es noch immer das Kennzeichen des Naturalismus oder
Positivismus, diesen Zusammenhang aufs lebhafteste zu bestreiten und

sozusagen eine weltanschauliche Unschuld in Anspruch zu nehmen, an
die außer ihm selbst niemand mehr glaubt.

Die Gegensätzlichkeit dieser verschiedenen Richtungen der Psychologie

ist denn auch heute vielen zum Bewußtsein gekommen und hat
sich zum Stichwort: Krisis der Psychologie verdichtet. So heißt z. B.
der Titel einer sehr eingehenden und lehrreichen Abhandlung desWiener
Psychologen Karl Bühler in den Kantstudien des Jahres 1926. Aber
auch sonst konnte man diesem Schlagwort wieder und wieder begegnen.
Gerade der Aufsatz von Bühler zeigt aber, daß man sich der Schwere
dieser Krise noch nicht eigentlich bewußt geworden ist. Man glaubt
nämlich, durch eine Kombination der verschiedenen Psychologien sich
der Frage nach der richtigen Psychologie entziehen zu können. Dieser
Versuch liegt freilich nahe. Denn, ist es einmal anerkannt, daß man von
jeder der drei psychologischen Hauptrichtungen etwas zu lernen hat

(und wer wollte es nicht anerkennen!), warum sollte man nicht diese

drei miteinander kombinieren? Gegen dieses kombinatorische Verfahren
ist weiter nichts einzuwenden, als daß es selbst eben nur den empiristischen

Psychologen befriedigen kann, wie auch die Zuversicht, mit der
in diesen Kreisen die wichtigsten Einsichten in das menschliche Seelenleben

noch immer vom Fortschritt der Einzelforschung erwartet wer-



14 Emil Brunner

den, ein durchaus charakteristisches Residuum einer naturalistischen
Auffassung des Seelenlebens ist. Besteht unsere Deduktion der psychologischen

Richtungen aus bestimmten Weltanschauungssystemen zu recht,
so kann man wohl hoffen, daß zwar die Resultate der verschiedenen
Psychologenschulen sich teilweise ergänzen, wohl aber auch, daß sie

sich durch die einer jeden zugrundeliegenden Voraussetzungen gegenseitig

im Wege stehen werden. Eine Psychologie z. B., deren Ideal es

ist, bei der Beschreibung psychischer Vorgänge den Begriff der Seele

oder des Ich zu vermeiden, wird nicht nur in ihren letzten
Grundbegriffen, sondern in jeder einzelnen Aussage in Widerspruch geraten
mit einer Psychologie, die behauptet, es sei überhaupt sinnlos, von
anderen psychischen Erscheinungen zu reden als solchen, die uns als

Modifikationen des Ichs oder der Seele gegeben sind. Ein wirkliches
Zusammenarbeiten dieser gegensätzlich gerichteten Schulen könnte sich
niemals in der primitiven Form der Kombination ergeben.

Besteht aber unsere Deduktion zu recht, so ist weiter zu sagen, daß
auch eine Synthese ebenso ausgeschlossen ist wie eine Kombination.
Denn die drei genannten Weltanschauungssysteme1) sind in sich so

geschlossen und gegeneinander so spröde, daß irgendeine charaktervolle

Synthese von vornherein unmöglich ist: Zwar zeigt uns die
Geschichte der Philosophie selbstverständlich unzählige Versuche der
Synthese, aber auch schon ein rascher Blick läßt uns erkennen, daß diese

Synthesen samt und sonders geringere Denkleistungen von Philosophen
zweiten Ranges sind, die von vornherein nicht entfernt die
Überzeugungskraft besitzen, wie die großen einseitigen Systeme des Idealismus,
Pantheismus und Naturalismus. Gewisse synthetische Elemente werden

wir freilich auch in diesen finden ; aber die Kraft des Philosophen
wird eben immer darin bestehen, einen Systemgedanken zum herrschenden

zu machen, sei es das Objekt oder das Subjekt oder die unerkennbare
Einheit beider. Die großen Systeme, so dürfen wir wohl sagen, stehen
sich unversöhnlich gegenüber, jedes sein Recht gegen das andere
behauptend, nie eins vom anderen wirklich besiegt. Die von der
psychologischen Forschung aus sich erhebende Forderung, den Weltanschauungsstreit

endlich zu beseitigen, ist ebenso begreiflich als unerfüllbar.
Die Krise der Psychologie ist also keine zufällige, vorübergehende; sie

') Selbstverständlich erschöpft sich das Wesen der Philosophie nicht in der
Bildung von Weltanschauungssystemen. Aber alle, gerade auch die idealistische
Philosophie, strebt nach dem System und gibt sich zuletzt auch als System und wird
eben darin — ob sie es will oder nicht - zum «Religionsersatz». Vgl. z.B. Fichtes
Anweisung zum seligen Leben.



Psychologie und Weltanschauung 15

ist permanent seit den Tagen des Plato und Aristoteles, wo sie erstmalig
ausbrach.

In dieser Situation ist es, in der der Theologe sich Gehör erbittet,
nicht als der tertius gaudens duobus oder tribus litigantibus ; auch

nicht als der Schiedsrichter, der selbst über die synthetische Einsicht
etwa verfügte. Sondern als derjenige, der wie immer, so auch hier, das

Wort Krisis etwas ernster nimmt als seine Gesprächspartner zunächst

geneigt sind. Für die drei Gruppen von Psychologen, bzw. Philosophen,
bedeutet Krisis eine vorübergehende Störung, die durch Verbesserung
der Verfahren zu beheben ist, also durch tieferdringendes Denken,

genaueres Beobachten oder genialeres Einfühlen. Theologie aber ist
dasjenige Denken, das gerade an der Krisis aller Prinzipien ihr - wenn
man so sagen darf - Prinzip hat. Theologisch denken, heißt denken

mit dem Wissen, daß und warum eine letzte Synthesis unmöglich ist,
unmöglich nicht wegen der nur schrittweise zu überwindenden
Unzulänglichkeit unseres menschlichen Forschens und Denkens, sondern

unmöglich in jedem Akt eben dieses Denkens und Forschens ; unmöglich
in dem Sinn, daß uns kein Forschen und Denken kontinuierlich der

Lösung des Rätsels näher bringt, sondern zugleich mit jeder Annäherung

eine Entfernung vollzieht. Ich möchte den etwas dunklen Sinn
dieser Rede in Kürze an einem einzelnen Punkt aus unserem Problemkreis

wenigstens andeuten.
Der Zentralbegriff aller Psychologie, dem gegenüber alle anderen nur

Hilfsbegriffe sind, ist der der menschlichen Persönlichkeit. Wir schätzen

es als einen großen Fortschritt innerhalb der neuern Psychologie, daß

man heute mit diesem Satz wieder etwas weithin Anerkanntes, um nicht

zu sagen eine Binsenwahrheit ausspricht. Daß die naturalistische, d. h.
die « exakt-wissenschaftliche » Psychologie, hier nur einen verhältnismäßig

untergeordneten Beitrag zu liefern hat, bedarf keines langen
Beweises. Persönlichkeit meint eine unauflösbare Einheit; naturalistische

Psychologie aber kennt nur das Zusammengesetzte. Einheit des

Mannigfaltigen gibt es im Physischen, und nach Analogie des Physischen

im Gedachten nicht. Die physische Konstitution (Kretschmer) ist,
wie jedes « Ding », nur scheinbar eine Einheit ; in Wirklichkeit ist sie

ein Zusammengesetztes, und deshalb kann von ihr aus niemals die Einheit

der Persönlichkeit verstanden werden. Die Konstitutionspsychologie
hat denn auch die Tendenz, den Charakter als Summe von

Eigenschaften aufzufassen.
Besser scheint in dieser Beziehung die romantische Individualitäts-



16 Emil Brunner

psychologie dazustehen. Diese Einheit des Individuums ist ja gerade ihr
Ausgangspunkt; von hier aus polemisiert sie mit Erfolg gegen jeden
Versuch, die Seele als ein im Zentrum komplexes Gebilde aufzufassen.
Ich mußte aber für Persönlichkeit zwei andere Begriffe substituieren,
um dem Gedankengang dieser Gruppe gerecht zu werden:
Individualität, Seele. Beides aber ist nicht: die Persönlichkeit.
Individualität ist etwas, was jedem Lebendigen zukommt; wir würden
uns wahrscheinlich nicht weigern, im Sinn des romantischen
Seelenbegriffs dem Tier Seele zuzuschreiben. Persönlichkeit aber ist dem
Menschen eigen. Und zwar wollen wir, um nicht im Unbestimmten zu
bleiben, einen wenigstens vorläufigen Begriff der Persönlichkeit
aufstellen : Persönlichkeit ist das Vermögen, Sinngesetzlichkeit zu erfassen.

Diesen ersten Begriff will ich durch einen zweiten ergänzen, den wir
vorderhand einfach neben den anderen stellen: Persönlichkeit ist
Selbstbestimmung. Individualität ist, sowenig sie auch ein Physisches
ist, insofern doch noch ein naturhaft Gedachtes, als sie eben dieser
zwei Merkmale des Geistigen, der Sinngesetzlichkeit und der
Selbstbestimmung entbehrt.

Damit sind wir aber bereits beim dritten, beim idealistischen

Persönlichkeitsbegriff angelangt. Es ist die unvergeßliche Großtat des Idealismus,

daß er diesen Begriff der Persönlichkeit herausgearbeitet und
damit überhaupt erst den Unterschied von Natur und Geist bestimmt hat,
und zwar ist es beachtenswert, daß Plato eigentlich nur den ersten,
und erst Kant den zweiten Begriff des Geistigen entdeckt hat. Bei Plato
ist der menschliche Geist bestimmt durch sein Verhältnis zu den Ideen

- also zur Sinngesetzlichkeit; aber dieses Verhältnis ist noch ein

sozusagen statisches. Sofern sich in einer Seele Idee spiegelt, ist diese Seele
als Geist bestimmt. Ganz ähnlich bei Leibniz. Kant dagegen macht aus
diesem ruhenden Verhältnis ein aktives Sichverhalten: die
Selbstbestimmung im Hinblick auf die Sinngesetzlichkeit, die Freiheit des

intelligiblen Ich. Wenn man mir an diesem Punkt den Vorwurf einer
Metabasis von der Psychologie auf die Philosophie machen wollte, so
bitte ich die Frage zu überlegen, ob man, um geistige Akte des

wirklichen Menschen als solche zu verstehen, nicht heimlich oder
bewußt diesen Begriff der Persönlichkeit zu Hilfe nehmen muß. Wie
der Zoologe nicht auskommt ohne den ihm oft verhaßten Begriff der
organischen Totalität, so der Psychologe nicht ohne diesen aus der
idealistischen Philosophie entlehnten Begriff der Persönlichkeit. Sieht
er bewußt davon ab, so bleibt ihm zur Deutung des Seelischen noch



Psychologie und Weltanschauung 17

etwa soviel übrig wie dem Erklärer eines Rembrandtbildes ohne die
künstlerische Idee und Persönlichkeit, d. h. es bleibt ihm das Material.
Er treibt nur Seelenchemie, kann aber gewiß sein, daß in seiner Retorte
niemals das gesuchte Menschliche zu finden sein wird.

In dieser Entdeckung der Persönlichkeit beruht die unvergleichliche
Überlegenheit des idealistischen über jedes andere Denken, gerade in
Hinsicht auf das Verständnis des menschlichen Seelenlebens. Die vorhin

genannte Krisis kann sich deshalb niemals in einer gleichmacheri-
schen Relativierung aller drei Standpunkte auswirken. Der Idealismus
hat die Überlegenheit, sobald gedacht wird. Die Frage ist nur, ob er

nun mit seinem Denken nicht seinerseits die menschliche Wirklichkeit
vergewaltige. Und das ist es eben, was wir, bei aller Dankbarkeit ihm
gegenüber, behaupten müssen, sogar wenn wir uns an diejenige Form
des Idealismus halten, die dem entscheidenden Begriff der Krisis am
nächsten kommt, eben dem kritischen oder Kantschen Idealismus. Wir
behaupten also, daß auch der kritische Idealismus das Rätsel der menschlichen

Persönlichkeit nicht nur nicht löse, sondern auch nicht einmal
tief genug als Rätsel erkenne. Man wird bei unserer Argumentation
gerade das Anliegen der empirischen Persönlichkeitsforschung, der
Psychologie, im Unterschied zur Philosophie, wohlbeachtet finden.

Denn gerade dies ist der schwache Punkt, nicht bloß der Kantischen,
sondern jeder idealistischen Persönlichkeitslehre. Der Idealismus weiß
wohl zu sagen, was Geist im allgemeinen ist; er vermag auch die Idee
der Persönlichkeit durch die Beziehung auf die Idee des Geistes zu
bilden. Aber er findet von da keinen Übergang zur wirklichen empirischen

Persönlichkeit. Vielmehr muß er sie in zwei Größen auseinanderlegen,

von denen die erste nicht persönlich und die zweite nicht wirklich

ist. Die erste ist das sogenannte empirische Ich, die zweite das

sogenannte intelligible. Das empirische Ich ist, als ein vorfindbares Objekt
unter Objekten, streng kausal determiniert, Teil der Welt, die durch
das Kausalgesetz gedacht wird. Es hat darum keine Persönlichkeit, da

ja Persönlichkeit Selbstbestimmung, Freiheit von der Kausalität durch
die Bezogenheit auf die Sinngesetzlichkeit ist. Man hat diese
merkwürdige Größe der Kantschen Philosophie immer schon als eine
Verzeichnung des wirklichen Menschen empfunden und versucht, die
persönliche Freiheit auch irgendwie diesem empirischen Ich zu vindizieren.
Das kann aber niemals innerhalb einer idealistischen Philosophie
gelingen. Der strenge Dualismus von Sinnwelt und intelligibler Welt läßt
ein tertium nicht zu ; der monistische spekulative Idealismus eines Fichte



18 Emil Brunner

dagegen läßt letzten Endes das empirische Ich im intelligiblen Ich
aufgehen.

Aber ebenso schwierig ist die andere Idee, die des intelligiblen Ich.
Wer ist das? Bin ich es? Das intelligible Ich kann, nach den

Voraussetzungen aller idealistischen Philosophie, nichts anderes sein als die
Vernunft selbst in ihrer Einheit als Subjekt, wie Fichte zwingend
nachgewiesen hat. Dadurch wird das Ich (seinem innersten Kern nach, seiner
Wahrheit nach) zum Absoluten, zum Gott. Es ist also weder das mit
anderen Ichen verkehrende, noch auch das an die Relativitäten der Welt
gefesselte wirkliche Ich, sondern eine Idee jenseits der Wirklichkeit. So
zerreißt der Idealismus, wo irgend er konsequent durchgedacht ist und
nicht bei der Empirie unerlaubte Anleihen macht, die wirkliche
Persönlichkeit in zwei unvereinbare Hälften. Dieser Vorgang ist von höchster

Bedeutsamkeit. Wir sind fern davon, in diesem Dualismus bloß
ein Versagen des Denkens zu sehen. Im Gegenteil: wir erkennen in ihm
die nächste Annäherung an die Wirklichkeit der Persönlichkeit. Aber
mehr nicht. Dieser Dualismus kann nicht die Wahrheit sein; er ist aber

wenigstens ein Anzeichen jenes Dualismus, den die tiefste Menschenkenntnis

von jeher als das eigentliche Kennzeichen des Menschen
angesehen hat: der Zwiespältigkeit.

Um diese zu verstehen, wollen wir noch einmal bei der Kantischen
Philosophie einsetzen, und zwar bei ihrem Mittelpunkte, bei ihrer Lehre

vom Sittlichen. Kant hat ja immer darauf den Nachdruck gelegt, daß,

was Persönlichkeit sei, nur innerhalb des Sittlichen erkannt werden
könne. Persönlichkeit ist die Selbstbestimmung in Hinsicht auf das

sittliche Sinngesetz. Persönlichkeit ist nichts Gegebenes - wie die Individualität

-, sondern etwas, was wird durch die Tat der Selbstsetzung, die
ihrerseits durch das Gesetz ermöglicht ist. Persönlichkeit fällt also mit
dem Guten zusammen. Hier ist die Achillesferse des Kantischen Denkens.

Wir fragen noch einmal: ist das nun die wirkliche Persönlichkeit?
Bin ich das? Dem Idealismus fehlt ein Begriff, der für die Kennzeichnung

der wirklichen Persönlichkeit nicht fehlen darf. Er kann vielleicht
(immerhin unter stärksten Vorbehalten ist das zu sagen) einen Unterschied

zwischen dem Empirischen und intelligiblen Ich gewinnen
durch teilweise Negation des Intelligiblen, also durch Verminderung,
und das ist denn auch in der Tat der Weg, der von Fichte bis auf Spranger,

vom Idealisten zur Interpretation des wirklichen Menschen
eingeschlagen worden ist. Der wirkliche Mensch ist das intelligible Ich,
aber mit allerlei Verminderungen, Einseitigkeiten, das nicht totale



Psychologie und Weltanschauung 19

intelligible Ich. Der Begriff aber, der fehlt und der gerade die wirkliche
Persönlichkeit kennzeichnet, ist : der Widerspruch gegen das Sinngesetz,
im Unterschied zum Nichtsein oder Nochnichtsein des Geistes, das

Böse. An der Realität des Bösen kommt der Idealismus zu Fall.
Nun kann freilich diese Tatsache des Bösen als Widerspruch gegen

das Gesetz geleugnet werden, geradeso, wie vom Materialisten die
Selbständigkeit des Psychischen, vom Romantiker die Freiheit der
Selbstbestimmung, von beiden die überlegene Sinngesetzlichkeit der
Idee geleugnet werden kann. Hier bleibt als letztes immer der Appell
an den Wahrheitssinn. Meine noch folgenden Ausführungen haben also

nur für den Sinn, der die Tatsache des Bösen als Widerspruch des Willens

gegen das Gesetz nicht leugnet.
Diese zwei Punkte: die Endlichkeit persönlichen Geistes und das

Böse sind es, die den Begriff der Krisis der Psychologie konstituieren,
wie ihn der Theologe, vom Glauben herkommend, gebraucht. Krisis
der Psychologie darum, weil in ihnen das ganze Rätsel der menschlichen

Persönlichkeit offenbar wird, aber von keiner Psychologie - und
ich füge hinzu : von keiner Philosophie - erfaßt werden kann, während

doch, wer diese Punkte verfehlt, im entscheidenden auch die Persönlichkeit

des Menschen und damit das Verständnis des Menschen
überhaupt verfehlt. Rückblickend erkennen wir, daß zwar jede der drei
Psychologien je ein Moment dieser Persönlichkeit erfaßt : der Naturalismus

die naturgebundene Endlichkeit, der romantische Individualismus
das Ich als seelisch-individuelle Totalität, der Idealismus die Freiheit
und Sinnbezogenheit des Ich. Aber umsonst versuchen wir, umsonst
wird es die Psychologie in Ewigkeit versuchen, auf dem Weg der
Kombination oder der Synthese diese drei Aspekte, die sich gegenseitig
ausschließen, und von denen doch jeder Wahres enthält, das der andere

nicht hat, zur Einheit der Persönlichkeit zusammenzufügen.
Darum hängt beides, die endliche Persönlichkeit und das Böse,

sozusagen in der Luft. Es ist kein Mensch, der es nicht irgendwie als Wahrheit

anerkennte; aber es ist eine Wahrheit, die gegen die kritische
Zersetzung von rechts und links wehrlos ist, indem man entweder die geistige
Freiheit, oder die Individualität, oder die leiblich-sinnliche Gebundenheit

preisgibt oder allein zur Geltung bringt. Wenn wir nun unsererseits

gerade diese Doppeleinsicht des sensus communis ins Zentrum
rücken, so tun wir es nicht als Anwalt des sensus communis, obschon
auch von diesem Standort aus Beträchtliches zu sagen wäre, sondern

wir tun es vom christlichen Glauben aus.



20 Emil Brunner

Denn das ist das Kennzeichnende der Psychologie oder Anthropologie
des christlichen Glaubens im Unterschied zu jeder anderen, daß

sie Ernst macht mit diesen zwei paradoxen Grundbestimmungen : der
Mensch ist Geist - aber endlich, d. h. leibgebundener Geist und also

Nichtgott, sondern kreatiirlicher Geist. Und der Mensch ist zwar
bezogen auf, bestimmt durch das göttliche Gesetz des Guten; aber er
existiert im Widerspruch gegen dieses Gesetz. Das ist der wahre Dualismus

der Menschenwirklichkeit, die Zwiespältigkeit, die allem Menschlichen

anhaftet. Nicht wie der Idealismus sie versteht: als Gegensatz

von Natur und Geist; sondern er besteht im Widerspruch des kreatür-
lichen Geistes gegen den göttlichen Geist, der gerade darin sich
ausdrückt, daß der Mensch entweder seine Geistigkeit vergißt und sich

zum Tier macht, oder seine Endlichkeit vergißt und sich zum Gott
macht. Darum, weil dieser Widerspruch in sich selbst das Wesen des

Menschen ist, ist jede Synthese, in der der Mensch sich selbst
widerspruchslos verstehen will, eine Mißkennung seiner selbst, eine nur
scheinbare Auflösung des Menschenrätsels. Denn dieses Rätsel haftet
der Existenz und nicht bloß dem Denken an und ist darum keiner
gedanklichen Auflösung fähig, sondern kann nur durch jene Existenzveränderung

gelöst werden, die wir, im Unterschied zu Denkauflösungen
als Er-lösung bezeichnen.

Die Krisis der Psychologie ist selbst nur eine unter vielen
Erscheinungsformen dieser Krisis des Menschen überhaupt. Darum kann
auch sie, wie dieses Rätsel selbst, nicht innerhalb einer jener drei
Weltanschauungen oder der von ihnen bedingten Psychologien erkannt werden.

Der Mensch kann sich selbst in dieser Rätselhaftigkeit nie wirklich
erfassen. Er erkennt sie nur dort, wo er, der sich selbst so sehr Rätsel

ist, daß er nicht imstande ist, zu wissen, wie sehr er es ist, nicht mehr
sich selbst erfaßt, sondern erfaßt wird; nicht mehr erkennt, sondern
erkannt wird, nicht mehr sich selbst sich deutet, sondern gedeutet wird
von außerhalb seiner selbst. D. h. aber: die Erkenntnis der Rätselhaftigkeit

der Persönlichkeit und damit des Zentrums des menschlichen
Seelenlebens ist nicht Sache der Forschung, sondern des Glaubens, womit

ich die Tatsache in Übereinstimmung finde, daß die größten Deuter
der menschlichen Seele bis zu diesem Tage nicht die Fachpsychologen
und nicht die Philosophen, sondern solche Menschen waren, die in
leidenschaftlichen Glaubenskämpfen die Rätselhaftigkeit ihrer und aller
Persönlichkeit zu sehen bekommen haben.

Was ergibt sich nun aber daraus für die wissenschaftliche Erforschung



Psychologie und Weltanschauung 21

des menschlichen Seelenlebens Ich wiederhole : Eine weltanschauungsfreie

Psychologie gibt es nicht. Nicht das ist die Frage, ob wir mit
letzten Grundbegriffen arbeiten müssen, die selbst nicht wissenschaftlicher,

sondern weltanschaulicher Art sind, sondern welches die richtigen
unter diesen Grundbegriffen seien. Die Entscheidung darüber fällt nicht
innerhalb der Psychologie, sondern innerhalb der Auseinandersetzung
der «Weltanschauungen »-1) Jeder wird auch in Zukunft entweder als

Naturalist, Idealist, Pantheist oder Christ Psychologie treiben, wie dies

bisher immer schon der Fall gewesen ist. Der Christ tut es als Christ,
weil er im Glauben die Wahrheit seines Glaubens erkennt, in dem auch
die grundlegenden Sätze über das Wesen des Menschen und der Seele

eingeschlossen sind. Der Sinn unserer Darlegungen konnte also nicht
der sein, die Wahrheit des christlichen Glaubens oder seiner Psychologie

zu beweisen, sondern zu zeigen, wie von diesem Glauben aus ein Licht
fällt auf die permanente Krisis der Psychologie, und wie, umgekehrt,
die Erkenntnis dieser Krise für die grundlegenden Bestimmungen einer
christlichen Psychologie vorzubereiten und aufzuschließen vermag. Diese

grundlegenden Bestimmungen aber sind die, daß ein wirklich tiefdringendes

Verständnis des menschlichen Seelenlebens nur unter der
Voraussetzung des Glaubens an die Schöpfung des persönlichen Menschen
durch den persönlichen Gott und der Erkenntnis der widergöttlichen
Selbstbestimmung des Menschen möglich sei. Nur eine Psychologie, die

von hier ausgeht und alle Erkenntnisse immer wieder auf diese zwei
Punkte bezieht, wird zugleich wahrhaft realistisch und wahrhaft
persönlich sein. Nur sie wird imstande sein, die idealistische Erkenntnis
der Gottbezogenheit des Menschen mit der realistischen Erkenntnis seiner
Endlichkeit und Nichtgöttlichkeit zu verbinden. Nur sie wird, ohne
die menschliche Persönlichkeit in zwei einander wesensfremde Hälften
auseinanderzuspalten, für das Kennzeichnende des Menschenlebens,
die Zwiespältigkeit, ein wirkliches Verständnis haben. Es wird dies aber

gerade diejenige Psychologie sein, in der die Rätselhaftigkeit des
Menschen nicht zum Schein wird, den die Forschung oder das Denken
auflöst, sondern als der Charakter aller Existenz erkannt wird, - ein Rätsel,
das nur existentiell, nicht denkend, nicht wissenschaftlich, sondern nur
im Glauben gelöst werden kann.

Wenn nun aber wissenschaftliche Diskussion über diese letzten Grund-

*) Der Begriff Weltanschauung kann hier nur als vorläufiger Ordnungsbegriff
gebraucht werden. Sachlich besteht zwischen dem christlichen Glauben und jeder
Weltanschauung ein Verhältnis der Gegensätzlichkeit, da Anschauung wesentlich
ästhetisches, Glaube aber existentiell-praktiscbes Verhalten ist.



22 Emil Brunner

einstellungen unmöglich ist, so wird sich doch eine solche vom Glauben
herkommende Psychologie der Aufgabe nicht entziehen dürfen oder
wollen, an den feststellbaren Tatsachen psychischer Wirklichkeit die

Tauglichkeit jener letzten Sätze als Arbeitshypothesen psychologischer
Forschung nachzuweisen. Sie wird im Gegenteil im Verlauf ihrer Arbeit
den Nachweis zu erbringen haben, daß von hier aus die wichtigsten
psychologischen Einzelfragen (etwa das Verhältnis von Wille und
Gefühl) eine Beleuchtung erfahren, die ihnen ohne jene Grundbegriffe
nicht zuteil werden kann. Sie wird also in der Einzelarbeit den Beweis
ihrer wissenschaftlichen Fruchtbarkeit erbringen müssen.

Daß dabei ein Zusammenarbeiten mit anderen Formen der Psychologie

nicht ausgeschlossen, sondern im Gegenteil erfordert ist, versteht
sich aus der ganzen Dialektik des christlichen Glaubens von selbst. Sie

ist zwar nicht jene vergeblich gesuchte Synthese der drei psychologischen

Hauptrichtungen, wohl aber ist sie der Ort, wo erkennbar wird,
daß und warum unsere Aussagen über die Seele immer unter jenem
dreifachen Gesichtspunkt der Leiblichkeit oder Endlichkeit, der individuellen
Totalität und der geistig freien Persönlichkeit erfolgen müssen, aber so,
daß jene drei Standpunkte durch die Beziehung auf den Glauben in
eine Krisis hineingeraten, in der einem jeden das Recht der Letztgültigkeit

genommen wird. So ist also Psychologie wirklich, wie wir zu Anfang
sagten, der Treffpunkt von Wissenschaft, Philosophie und Theologie,
da die Seele weder bloß vorgefundene Endlichkeit, noch alles bedingender

Geist, sondern durch Gott bedingte Einheit von Endlichkeit und
Geist ist, die sich selber nur in der Beziehung auf diesen Ursprung,
d. h. durch den Glauben zu verstehen vermag.


	Psychologie und Weltanschauung

