
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 12

Artikel: Zum Lobe der Trägheit

Autor: Hildebrand, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


933

Zum Lobe der Trägheit
Von Rudolf Hildebrand

Eines meiner sieben Hauptlaster ist die Trägheit oder Arbeitsscheu.
Es war ein schwerer Entschluß, mich zu dieser Schreibe niederzusetzen.
Denn ich bin träge; und ich weiß, daß ich träge bin. Doch einmal

niedergesessen, will ich die Schreibe in einer Sitzung vollenden. Träge Leute
sind tüchtige «Arbeiter ». Wenns schon einmal sein muß (so sagen sie

sich), so will ich so bald und so schnell wie möglich drüber hinwegkommen,

damit ich so bald und so schnell wie möglich wieder des süßen

Nichtstuns pflegen kann.

Trägheit ist mehr als simple Faulheit. Trägheit ist bewußte Faulheit:
zielbewußte, rationale Faulheit. Der Faule wird am Abend fleißig Der
Träge wird schon am Morgen fleißig, um einen langen Faultag zu haben,
selbst des Gedankens an Arbeit überhoben. Alle trägen Leute sind faul,
gewiß; doch nicht alle faulen Leute sind wahrhaft träge. Nur die Trägen
werden ihrer Faulheit froh. Nur sie genießen vollauf ihr Nichtstun.

Träge wie Faule vermeiden alle Arbeit, die sie möglicherweise vermeiden

können. Doch die Trägen bringen es fertig, viel mehr Arbeit zu
vermeiden als die einfach Faulen.

Deshalb gebrauche ich, um meine persönliche moralische Stellung zur
Arbeit zu kennzeichnen, mit Vorliebe das Wort «Trägheit». Wenn ich
aber von meiner « Faulheit » spreche, so meine ich immer diese qualifizierte

Faulheit; intensive, zielbewußte Faulheit, die selbst der entfernten
Arbeitsgelegenheit ausweicht.

Notwendigerweise glücklich ist der Träge im Genüsse einer
Erbschaft oder Faulpension. Der nicht so günstig geschicksalte Träge muß
sehen, wie er sich durchschlägt. Ich gehöre zur zweiten Klasse. Zwar
war ich in meiner Jugend gesegnet mit einem wohlhabenden und liebenden

Papa. Doch Papa brennt schon lange im Fegefeuer, und das

Vermögen ist längst verbrannt. Dennoch habe ich es bis zu dieser Stunde
fertiggebracht, und hoffe es bis an mein selig Ende fertigzubringen, aller
ernsten Arbeit aus dem Wege zu gehen. Daher betrachte ich mich als

wohl berechtigt und befähigt, meinen Mitträgen einige Ratschläge zu
geben.

Wir möchten ein ruhiges, süßes, auskömmliches, sorgenfreies Leben



934 Rudolf Hildebrand

haben ohne Mühe. Gewiß ein hohes Ideal. Es scheint beinahe unerreichbar,

wenn man es so nackt auf weißes Papier schreibt. Darum ist
zunächst ein Wort der Ermutigung am Platze.

Die besten Aussichten sind geboten in den nicht überfüllten Professionen.

Nun ist unsere eigentliche Profession die Professionslosigkeit. Diese
hohe Profession ist gewiß nicht überfüllt. Sie ist den meisten unserer
Mitmenschen verschlossen mangels angeborener Begabung. Jeder kann mit
Studium ein tüchtiger Arzt oder Barbier werden. Ein tüchtiger Faulpelz
wird nicht geworden, sondern geboren. Wenn wir wahrhaft träge sind,
Beruf und Begabung zur höheren Faulheit haben, so haben wir von
vornherein gute Aussichten. Irren ist zwar menschlich. Wir können Fehler
begehen und so in Mißerfolg, Arbeit oder Armenhaus enden, wie es ja
auch tüchtigen Leuten in anderen Berufen geschehen kann. Jene schätzen

das Geld als Frucht der Mühe. Und manchmal bringt die Mühe
keine Frucht. Wir verachten zwar das Geld als Frucht der Mühe. Wir
wollen lieber Hunger leiden als arbeiten. Doch schätzen wir das Geld
als freie Gabe des Schicksals (oder des Himmlischen Vaters, der die
faulen Lilien in salomonische Pracht kleidet). Und manchmal gibt das

Schicksal keine Gaben. Jene sind ihres Glückes Schmiede. Ihr Problem
ist, wie man gut schwitze und schmiede. Wir überlassen das Schmieden
den Göttern. Unser Problem ist also wesentlich leichter. Es besteht
einfach darin, wie wir uns die Götter günstig halten.

Wir sind also wesentlich religiöse Menschen, Kulturmenschen,
Liebende und Geliebte. Zivilisation verachten wir, weil wir die Arbeit
verachten. Wir sind Spielende, Wagende, Heilige Bettler, berechtigt zum
Genüsse der Arbeitsfrucht anderer Leute. Wir sind Inkarnation unseres
jeweiligen Gottes für jene. Die schauen uns und ehrfürchten uns, wie
wir unsere Götter. Wir müssen daher unseren Göttern treu bleiben.
Wenn wir aufhören Götterbilder zu sein, so verlieren wir unseren
Anspruch auf göttliche Verehrung.

Die Götter sind verschieden geartet. So verschieden, daß man sagen
kann, alle richtungsunendlichen Götter sind ein allunendlicher Gott.
Aber alle Götter sind gründlich träge. Diesem Grundideal müssen wir
unbedingt treu bleiben. Gewiß schaffen die Götter, freilich ; sonst wärens
ja keine Götter. Aber ohne die geringste Mühe schaffen sie. Sie arbeiten
nicht.

Les extremes se touchent, in großen Menschen wie in Göttern. Der
rein schöpferische Mensch ist der reine Faulpelz, der ganz passive
Mensch. Er macht gar nichts. Er schafft nur, d. h. er läßt seinem Gotte



Zum Lobe der Trägheit 935

die Zügel. Wir Trägen mögen ganz gelehrte Leute sein. Aber wenn wir
Physik oder Logik studieren, so tun wir es nicht, um uns davon binden,
antreiben, beherrschen, belehren, bedienen oder sonst belästigen zu
lassen, sondern einfach, um drüber zu lachen.

Das Notwendige und das Freiwillige bilden für uns keinen Gegensatz.
Wem das nicht einleuchtet, der ist kein echter Faulpelz. Wir sind noch

träger als Immanuel Kant mit seiner vertrackten Antithese von Freiheit
und Notwendigkeit. Für uns ist äußerster Osten äußerster Westen.
Alle unsere Wege führen ad astra, vorausgesetzt nur, daß sie nicht per
aspera gehen. Wir haben die große Kunst der Buße entdeckt, die nicht
wehtut. Manches was einem Esel Feuer und Wasser scheint, erscheint
einem Philosophen als Feuerwasser. Der Faulpelz hat einen noch feineren
Geschmack und ahnt noch seligere Identitäten.

Wie angedeutet, müssen einige von uns ein wenig Arbeit leisten. Da
ist es nun grundwesentlich, daß wir die Arbeit stets als lästigen Zwang
betrachten und verachten ; daß wir nur die absolut unvermeidliche Arbeit
tun, daß wir nie unser Herz darein legen; daß unser Ziel stets bleibe die

Vergottung in voller Arbeitslosigkeit. Wo wir eine weltliche Beschäftigung

ergreifen müssen, da wählen wir eine höhere Profession, die nahezu

Faulprofession ist. Wir werden Maurer, Soldat, Pfarrherr, Hotelportier,
Reisebürobahnhofsbummler, Konsul in Samoa, Gepäckträger in Singapore,

Droschkenkutscher in Manila, Kampfhahnbesitzer, Hirtenknabe,
Elefantenwärter. Otium cum dignitate ist ein schöner Wahlspruch und
ganz nach unserem Herzen. Doch wenn wir nicht beides zusammen
haben können, so ziehen wir die Muße der Würde vor.

Aufgeklärte und fortschrittliche Leute haben der katholischen Kirche
vorgeworfen : Was sollte denn aus der Welt werden, wenn alle Menschen
ms Kloster gingen? - Der Einwurf ist töricht. Denn die Kirche stellt
den Ordensstand nicht als allgemeines Ideal auf, sondern als einen
speziellen Beruf, also als einen Stand für die Wenigen, besonders dazu
Berufenen. Noch törichter wäre die Frage, was denn aus der Welt werden
solle, wenn alle Leute träge wären. Trägheit ist keine Tugend im somatischen

Sinne. Sie ist nicht lehrbar und erlernbar. Und wenn sie es wäre,
oder anderweitig erreichbar wäre, wenn alle Menschen grundfaul
würden? Nun, dann würden wir uns auf kanakischen Inseln konzentrieren,
wo Bananen und Kokosnüsse ohne Pflege gedeihen, und nicht mehr Kinder

zeugen, als die Götter ernähren können. Wir würden freilich keine
Automobile, Fabriken, Flugzeuge haben, weil ihre Herstellung und
Erhaltung Arbeit kostet, neue Arbeitsmöglichkeiten schafft und überhaupt



936 Rudolf Hildebrand

der Vervielfältigung überflüssiger Lebensnot dient. Aber wir würden
auch keine Kriege haben, weil Krieg Mühe kostet und uns an keinen
Schätzen gelegen ist, welche Mühfrucht sind. Aller Wert hängt am
Begehren, nicht an Dingen. Der kostbarste Diamant ist ein wertloser
Stein für den, der seiner nicht begehrt. Die dümmste und kurzbeinigste
Gans ist ein köstlicher Schwan für den Jokel, der ihrer heftig begehrt.
Wir würden genau so viel begehren, wie die Götter uns gäben; also

vollbefriedigt sein.

Ich wiederhole, ich rede von einer Utopie. Aber es lohnt sich, noch
einen Augenblick dabei zu verweilen. Würde nicht die Gesellschaft der

Trägen durch Eßtrieb und Geschlechtstrieb in neues Unglück gestürzt
werden, d. h. also faul geredet: wieder ins Arbeitsjoch gezwungen
werden? Ich glaube nicht - immer vorausgesetzt, daß alle wahrhaft träge
wären. Jenes doppelte Begehren ist allerdings Grundlage der Sinnenwelt.

Es ließe sich also nicht abschaffen. Aber es würde immer befriedigt
sein, ohne Mühe. Die träge Gesellschaft würde ihre Geburten nach den

gottgegebenen Kokosnüssen und Bananen regeln. Das träge Individuum
würde zufrieden sein, sich sattzuessen. Es würde Leckerbissen dankbar
annehmen, soweit sie ihm zubereitet in den Mund flögen. Ebenso im
Geschlechtlichen. Das träge Individuum würde sich zufrieden geben mit
Befriedigung des Triebes. Für die Romantik der Seufzer, für zärtliche
Löffelei und Halserei, Sehnsüchtelei, Schmachterei und dergleichen
würden die Faulpelze kein Verständnis haben. Der Geschlechtstrieb muß
vielleicht ab und zu befriedigt werden, damit man gesund und heiter
bleibe. Gut, man befriedigt ihn. Man befriedigt ein physiologisches
Bedürfnis. Und damit Schluß. Da wird weiter kein großartiges Gefasel

darum herum gemacht von Ehre und heiligem Mysterium und Liebesglück

und sonstigem Mondschein. Unsere Aufgeklärten finden es so
schrecklich tragisch, daß im altmodischen China die Brautleute sich vor
der Eheschließung gar nicht zu sehen bekommen. Ich als Träger finde
das ungeheuer vernünftig. Die jungen Leute heiraten, wie überall, aus
verschiedenen Gründen. Aber was das eigentlich Sexuelle betrifft, nur
zur regelmäßigen, gesundheiterhaltenden Befriedigung eines
physiologischen Bedürfnisses. Ist die Braut nicht so, wie der Jüngling es

vielleicht gewünscht hätte? Nun, das Essen ist auch nicht immer so,
wie man es sich wohl wünschen könnte. Aber man wird satt, und das

ist die Hauptsache. Fällt bei der Eheschließung das Romantische aus,
so ist um so mehr Aussicht, daß alle anderen Umstände wohl erwogen
werden.



Zum Lobe der Trägheit 937

Unser oberstes Gesetz ist natürlich das Gesetz der Trägheit. Im Reiche
der Trägen würde es Grundlage der Staatsverfassung sein. Diesem
Gesetze gehorsam, bewegen wir uns immer in der Richtung des geringsten
Widerstandes. Das Gesetz verlangt keineswegs Bewegungslosigkeit. Alles
was ist, ist in Bewegung. Aber das Gesetz verlangt Arbeitslosigkeit,
Mühelosigkeit. Stillstand würde mehr Mühe kosten als anstrengungslose
Bewegung. Hier werden wir wieder paradox. Wir sind reine Beweger,

ganz spontane Selbstbeweger, eben weil wir rein Bewegte sind, uns
überhaupt nicht aus eigenem Antriebe bewegen. Freilich muß man sehr weit
in der Trägheit vorgeschritten sein, um zu diesem schönen Ziele absolut
freier Selbstentscheidung zu gelangen, die doch nichts ist als ein süßes

Getriebenwerden. Wenn man weit nach Westen reist, kommt man zum
äußersten Westen. Wenn man aber noch weiter vordringt, kommt man
dahin, wo Ost West und West Ost ist; wo Diesseits und Jenseits sich in
die Arme fallen. Die moralische Welt ist auch eine Kugel.

Trägheit ist leicht erreichbar. Deshalb wird sie von so vielen nicht
erlangt. Träge zu werden ist so kinderleicht, wie es kinderleicht ist, ins
Himmelreich einzugehen. Kinderleicht; und dennoch fährt die große
Mehrheit der Menschen zur Hölle. Die Menschen sind zu tief in
Erdenweisheit verstrickt, welche Torheit ist vor Gott. Da heißt es « Ohne
Fleiß kein Preis. 0 urj dapeiç av&pcoizoç ob 7cat5s6eTat. Wen Gott lieb
hat, den züchtigt Er. Per aspera ad astra. Im Schweiße deines Angesichtes

sollst du dein Brot essen. » Und was derlei Teufelssprüche sind.
Gewiß, wenn das Himmelreich ein Nervenkitzel wäre, so würden die
Mühsprüche rechthaben. Aber dann wäre das Himmelreich des Schweißes
der Edlen nicht wert. Nein, das Himmelreich ist wesentlich, gänzlich,
absolut jenseits dieser Nervenwelt; sozusagen ihre Verneinung. Es kann
also mit den Schlichen dieser Welt, mit Muskelmühe und Nervenmühe,
nie erreicht werden. Wer uns Nervenkitzelseligkeit verspricht, dem sagen
wir: Dankeschön! wir wollen nicht gekitzelt sein.

Haben wir überhaupt die Wahl zwischen Wollen und Nichtwollen, so
ziehen wir grundsätzlich das Nichtwollen vor. Freilich kann im Einzelfall

ein Nichtwollen eine Ungerechtigkeit gegen Mitmenschen bedeuten.

Aber Ungerechtigkeit nur in dem Sinne, wie ein Sünder seinen

Sündenkumpan schädigt, indem er einmal von verabredetem Verbrechen
absteht. Denn wir dürfen nie vergessen, daß wir allzumal Sünder sind.
Erbsünder, verschuldet in die Welt gekommen. Alleiniger Zweck des

Hierseins ist Abbüßung der Daseinsschuld. Für die unbußfertigen
Weltkinder ist die Welt Hölle. Den weisen (d. h. trägen) Leuten ist sie



938 Rudolf Hildebrand

Purgatorium, Reinigungsanstalt. Die Trägen lassen die Weltbegierde, so
wie sie naturgegeben ist, brennen und ausbrennen. Die Fleißigen aber
legen noch Zunder hinein und vermehren das böse Feuer.

Die moralische Weltordnung beruht auf homöopathischem Prinzip.
Mit Sünde wird die Sünde abgebüßt. Mit homöopathischer Mußsünde
in möglichst kleiner Dosis wird die große Daseinslustsünde getötet.
Sünde ist Arbeit und muß also nach Möglichkeit vermieden werden.

Mancher, der Kinder in die Welt gesetzt hat und in der Knechtschaft
eines Berufes schmachtet, kann doch innerhalb gewisser Grenzen das

Faule Leben pflegen, wenn er nur einen aufrichtigen Hang zur Trägheit
hat. Auch für den armen Arbeitssklaven gibt es noch eine Hoffnung auf
Erlösung. In diesem Leben wird er sie wohl kaum erreichen. Aber ei
kann doch auf den rechten Weg gesetzt werden.

Das Weib predigt uns immer Arbeit, Arbeit und nichts als Arbeit.
Denn das Weib ist von Natur weltgläubig, kindergebärend, realistisch.
Das Weib ist rational und rationalistisch. Eva hat ihren Adam zivilisiert.
Alle Zivilisation kommt vom Weibe. Sie ist es, die dir immer neue
Bedürfnisse, immer neue Begierden eingibt. Von ihr kommt dein törichter
Glaube an Fleiß, Sparsamkeit, Ehrgeiz. Willst du ein ganzes Volk sehen,
das mit tiefstem Ernste lauter Vergeblichkeiten nachjagt? Geplagt von
tausend Illusionen, gestachelt von ewiger Unrast? Willst du Eitelkeit der
Eitelkeiten sehen Ei, so schau dir ein Volk an, darin die Männer geistig
kastriert, die Lebensauffassung des Weibes gläubig angenommen haben.
Ich spreche von keinem utopischen Land, sondern von einem der heute

größten und mächtigsten Völker des Erdballs... von U.S. A.
Nein, mit Feminismus ist nichts zu machen. Es wäre dem Weibe

besser, Weib zu bleiben. Wenn ich also sage: du sollst dem Weibe
mißtrauen, so meine ich: dem Weibe als Lehrerin. Denn als solche predigt
sie, und kann nur predigen das Mühseligkeitsevangelium.

Auch deinem Arzte mußt du mißtrauen, wenn er dieses Kakangelium
(wenn ich so sagen darf) predigen will. Wenn er dir eine körperliche
Übung oder Enthaltsamkeit vorschreibt, die dir lästiger Zwang ist, so

folge ihm nicht. Es ist dir besser, einige Jahre früher zu sterben in
schöner Geistesruhe, als dich einige Jahre länger abzurackern und einen
Tod der Enttäuschung zu sterben, das Herz voll unerfüllter Erdensehnsucht.

Verjüngung wäre ja sehr schön, wenn das Jungsein schön wäre.
Träge Leute möchten um keinen Preis die eitlen Mühen der Jugend
zurückhaben.

Allerdings führt der Weg zur Erlösung durch Askese. Doch Askese



Zum Lobe der Trägheit 939

bedeutet nicht widerwärtige Mühen und Opfer zur Erlangung irdischer
Güter. Askese ist ein süßer, williger Herzensverzicht auf alle Mühfrucht.
Askese ist also in der Wurzel Arbeitsverzicht des Erleuchteten, der kein
Erdengut seines Preises für wert hält. Was ihm ohne Mühe in den Schoß

fällt* genießt der Asket gern. Das schadet seiner Seele nicht. Du darfst
den heiligsten Bettelmönch zu üppigem Mahle einladen. Das schadet
ihm nicht, und tut deiner eigenen Seele wohl. Es bleibt ja dabei
verstanden, daß der Heilige keine irdische Gegenleistung tun darf.
Aufgeklärte Seichtköpfe reden mit Verachtung von der Faulheit der Mönche.
Ja, wenn der Mönch nicht faul ist, ist er kein echter Mönch und kann

nichts zur Erlösung der Welt beitragen.
Achten und ehren wir die Trägheit. « Maria hat das bessere Teil

erwählt. Das soll nicht von ihr genommen werden.» (Luc. 10, 42.) Wer
nicht persönlich träge sein kann, der kann wenigstens die Trägheit ehren
als das « bessere Teil ». Mir scheint, im Grunde hat ein jeder Mensch
eine Ahnung von der Heiligkeit des Müßigganges. Im Grunde hegen die

weltlichsten Weltkinder eine stille Verehrung für den heiligen Eremiten,
der in träger Betrachtung seine Erdentage abbüßt. Wenn sie sich in
ihrem spiegeligen Irrgarten hoffnungslos verfahren haben, fragen sie den
Einsiedler um Rat. Sie wissen, daß der das Getriebe besser versteht als

die darin Getriebenen, weil er es überschaut. Er ist ungetrübter Spiegel,
er ist ruhiger See.

Er ist heiter. Er ergötzt sich an der großen Komödie der Irrungen.
Er genießt das Schauspiel, weil er nicht mitspielt. Er, der Eremit, erfreut
sich in seiner Loge mit herzlichem Lachen, mit tragischer Lust an
Liebesleid und Liebesglück, an Weltkriegen, Revolutionen, Präsidentenwahlen,

an ernstgemeinten Dialogen voll unsäglicher Komik. Zur Freude
und zum Nutzen des Zuschauers - nicht der dramatischen Figuren -
wird das Spiel aufgeführt.

Eine schlechte Verdauung und ein saures Temperament können den

größten Pessimisten verdrießlich machen. Wenn aber ein Mensch
gemütlich normal veranlagt und sonst gesund ist und dabei doch an
chronischer Verstimmung leidet, so kann man schließen, daß er ein Optimist

sein muß. Nur ein Pessimist, der die Welt gründlich verachtet,
kann sich recht von Herzen der Welt freuen. Denn nur als Schauspiel

genossen, ist die Welt erfreulich. Nur so wirft sie uns mühlose Freuden
in den Schoß.

Es gibt keine schönere Befriedigung als den Verzicht. Wer sich

mißgestimmt fühlt und nicht recht weiß warum - Verdauung gut -, der



940 Rudolf Hildebrand

leidet an unerfüllten Wünschen. Die muß er aufspüren, sich klar machen
und abtöten. Es gibt keine süßere Erleichterung, als wenn man sich mit
Überzeugung sagt: Pfeif drauf, ich will das Ding ja gar nicht haben!
Wie traurig, wie unglücklich sind die Leute, welche, durch die Hauptstraße

spazierend, die reichen Auslagen der Läden mit begehrlichen
Blicken betrachten Wie glücklich aber der, welcher all das Schöne wie
im Museum betrachtet! Er betrachtet, ohne zu trachten.

Wer sich einen Genuß verschafft, der verschmachtet darin vor
Begierde. Dem Wunschlosen aber fliegen zuweilen ungesuchte Leckerbissen

in den Mund. Er genießt, was er nicht begehrt hat. Und das ist
wahrer Genuß. « Das Himmelreich ist inwendig in euch. » Ebenso das

Schlaraffenland. Es ist keine geographische Lokalität, sondern ein höherer

Innenzustand. Man muß nur recht von Herzen gründlich faul sein.
Die gebratenen Tauben kommen dann schon von selbst, von einer
geheimnisvollen Sympathie herangezogen.


	Zum Lobe der Trägheit

