
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 12

Artikel: Renaissance im Norden

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


926

Renaissance im Norden
von Peter Meyer

Kaum eine andere Phase der europäischen Kunstgeschichte wird von
ihren Betrachtern so verschieden gewertet wie dieser entscheidende

Wendepunkt, an dem der Norden bewußt den Anschluß an die klassische

Antike sucht. Dem einen Beginn aller wahren Zivilisation nach den
barbarischen Zeiten eines finsteren Mittelalters, scheint er dem andern
im Gegenteil ein verhängnisvoller Irrtum, ja ein Verrat am eigenen

Wesen, in dem Deutsche und Franzosen ihre nationale Gotik zugunsten
der durch Italien vermittelten klassisch-antiken Form schmählich
preisgegeben haben sollen.

Einige Bücher, die in letzter Zeit die Renaissance dieser nordeuropäischen

Völker, besonders im Gebiet der Architektur und bildenden
Künste überhaupt behandeln, geben Anlaß, diese Fragen von neuem zu
überdenken.1)

Ohne Bewußtsein dessen, was mit ihnen vorging, waren Kelten und
Germanen zu Beginn des ersten nachchristlichen Jahrtausends mit der
antiken Kultur in Berührung gekommen und von ihr erzogen worden.
Daß schon vor der Römerherrschaft die griechische Kolonisation der
Provence bis weit rhoneaufwärts Fuß gefaßt hatte, und daß schon im
eigenen, « nordischen » Kulturgut Rückstrahlungen der mykenischen
Kultur und Elemente der griechischen Randgebiete, Thrakiens und der

Skythis enthalten waren, hat sich erst neuerer Forschung erschlossen.

Fast ein Jahrtausend lang laufen dann Formenreihen, die aus der

nordeuropäischen Prähistorie stammen, ziemlich unvermittelt neben
solchen der antiken Provinzialkultur her, ohne daß es zu einer echten

Synthese käme, die merowingische und noch die karolingische Kunst ist
höfischer Eklektizismus, interessant und von den besten Absichten
getragen, aber ohne jene Dynamik, die die widerstrebenden Elemente
verschmelzen könnte.

1) Arthur Weese, Skulptur und Malerei in Frankreich im XV. und XVI.
Jahrhundert. Handbuch der Kunstwissenschaft, Akad. Verlagsgesellschaft Athenaion
GMBH. Wildpark-Potsdam 1927

C. Horst, Die Architektur der deutschen Renaissance. Propyläen-Verlag, Berlin 1928.

A. Stange, Die Deutsche Baukunst der Renaissance. Hugo Schmidt, Verlag,
München 1926.



Renaissance im Norden 927

Der Jakobskampf der nordeuropäischen Völker mit der Antike wird
erst im romanischen Stil ernstlich aufgenommen, und zwar wird er
ausschließlich auf französischem Boden durchgekämpft. Im elften und
beginnenden zwölften Jahrhundert liegt das Maximum des kulturellen
Klimas in der Provence und den atlantischen Provinzen - dem alten

Aquitanien - um sich dann im zwölften nach Norden zu verlagern,
nach dem Anjou, der Normandie, Picardie, Champagne und mit
zunehmender Ausschließlichkeit auf die Isle-de-France. Im Mittelalter
von Nationalkulturen zu reden, ist unsinnig; denn es heißt heutige
Zustände in eine Zeit zurückprojizieren, für die das Nationale hinter den

gemeineuropäischen Mächten der Kirche und ihrer lateinischen

Bildung und hinter dem international organisierten Feudalsystem ganz in
den Hintergrund tritt. Es gibt keinen deutsch- oder italienisch- oder
französisch-romanischen Stil, sondern nur provinzielle Nuancen des

europäischen Mittelalters. Deutschland ist Randgebiet gegen den
byzantinischen Osten und ahistorischen Nordosten. Spanien ist fast ganz
von den Mauren besetzt, maurischer Einfluß ist schon in den Bauten

von Toulouse nördlich der Pyrenäen fühlbar und weiterhin bis in die
Auvergne, wie der byzantinische Osten in den romanischen Bauten am
Rhein. Zur Ideengeschichte der romanischen Kunst trägt Deutschland
wenig bei, besonders seine späteren Bauten wirken durchaus provinziell,

vielleicht aus dem besonderen Grund, weil die deutsche Hälfte
des karolingischen Reiches unter den sächsischen Kaisern eine Zeit hoher
politischer Prosperität erlebte, die die Baukunst auf einer innerlich
unreifen Stufe zu verfrühter Blüte trieb, während der Westen von inneren
Wirren und Normannenstürmen an die Schwelle einer neuen Barbarei
gedrängt war. Infolge dieser frühen Entfaltung kam man in Deutschland

psychisch von der primitiven Stufe nicht mehr los, während
Frankreich Zeit hatte zu reifen. Immerhin ist die durchschnittliche
Qualität der deutsch-romanischen Bauten noch viel höher als die der
italienischen, die das Minimum an künstlerischem Wert in Europa
halten.

Der romanische und gotische Stil bedeutet die endliche Auseinandersetzung

der nördlichen Völker mit der antiken Erbschaft, deren Formen
durchgearbeitet und dabei unbewußt verändert werden, bis sie sich den

eigenen, unantiken Formabsichten anschmiegen. Nach einer ersten Zeit
schülerhafter Nachahmung gibt die antike Form dem nordischen
Barbaren das Gefäß, in das er seine eigenen Inhalte ergießen kann, die
Ausdrucksformen, die es ihm erst ermöglichen, sein Anders-Sein aus-



928 Peter Meyer

zusprechen, und durch ihre innere Fremdheit die Widerstände, die
seine eigene Form- und Denkarbeit aufstacheln. Hierin geht die Architektur

der Philosophie genau parallel, die die spärlichen Bruchstücke
der antiken Philosophie in heißem Bemühen nach allen Seiten wendet,

um sie in der Scholastik zur Grundlage des eigenen begrifflichen Denkens

zu nehmen, das den Nordländer sauer genug ankommt.
Der romanische Stil ist die dialektische Auseinandersetzung des

Nordeuropäers mit der Antike im Bereich des Optischen. Mit der Gotik hat
Frankreich eine vorläufige Lösung gefunden, die denn auch von allen
Völkern des europäischen Kulturkreises als maßgebend anerkannt wird,
ausweislich der Nachahmung, die sie in allen Ländern findet. Ein
gewisser Spannungsausgleich, ein Gleichgewichtszustand scheint erreicht,
das darf auch daraus geschlossen werden, daß sich das Entwicklungstempo

in den zwei Jahrhunderten der Spätgotik auffallend verlangsamt.
Am Anfang der Gotik, etwa zwischen 1150 und 1250, war dieses Tempo
so reißend, daß von Entwurf zu Entwurf die neuen Ideen klarer hervortraten,

nun scheint ein gewisser Endzustand erreicht, eine bestimmte
Seelenlage der nördlichen Völker hat ihren nicht mehr zu überbietenden
Ausdruck erreicht. Man wiederholt bestenfalls gute Lösungen und sucht

neue Fassungen des Bekannten im Schrullenhaften, Überladenen,

Virtuos-Spitzfindigen. Es ist vor allem die Normandie und der Herzogshof

von Burgund, wo diese späte Gotik ihre letzten, krankhaft überzüchteten
Ranken treibt, und der Untergang des überalterten burgundischen
Rittertums in seiner Schwelgerei und romanhaft verstiegenen Phan-
tastik durch die rohe Urwüchsigkeit der Eidgenossen mutet symbolisch

an, wie Sybaris* Untergang durch die Krotoniaten.
Die Welt dieser späten Gotik wird von der Renaissance nicht

verdrängt und nicht ermordet, sondern langsam überschichtet, denn diese
beiden Formenwelten gehören nicht der gleichen Daseinsebene an. Sie
kommen wohl in der Praxis gelegentlich miteinander in Konflikt, als

Idee aber berühren sie sich nirgends. Es gibt eine Spätgotik mit
Renaissancedetail, und eine Renaissance mit gotischen Reminiszenzen : die

Hauptidee gehört aber dezidiert zur einen oder anderen Welt, es gibt
keinen « Übergangsstil » wie von der Romanik zur Gotik.

Im Mittelalter vollzog sich die Auseinandersetzung des Nordens mit
der Antike naiv, in einer Schicht unterhalb des kontrollierenden
Bewußtseins; der zu verstandesklarer Bewußtheit noch nicht erwachsene

Norden zieht die exakt formulierte, weit über sein Verständnis artikulierte

klassische Formensprache in sein sozusagen prähistorisches Da-



Renaissance im Norden 929

sein hinüber, er hält sich dabei an die gegenständlich faßbaren
Einzelformen, ohne Verständnis für ihre Syntax. Nirgends findet sich in
den Schriften des Mittelalters die Spur des Bewußtseins, daß mit der
Gotik etwas entscheidend Neues der Romanik gegenüber ins Leben
getreten ist, und neben der Kirchenbaukunst, auf die sich diese « Entwicklung

» der mittelalterlichen Stile fast allein bezieht, läuft eine bürgerliche
Baukunst der Holz- und Fachwerkbauten, die unmittelbar aus
prähistorischen Wurzeln stammt, Bauten einer naiv-geschichtslosen Art, zu
denen man ohne Bedenken die Parallelen in den kunstvollen Holzbauten
mancher Südseevölker suchen darf. Was dann solche Bauten allenfalls

an gotischem oder Renaissance-Zierat tragen, ist Dekor, der nicht an
den Kern rührt.

Gegen das sechzehnte Jahrhundert erwacht endlich diese Welt des

Nordens zum historischen Bewußtsein ihrer selbst, die deutsche und
französische Renaissance bedeutet das bewußte Bekenntnis zu Europa,
die Bejahung einer Vergangenheit und geistigen Ahnenreihe, die vorher
unbesehen als Schicksal hingenommen worden war. Die Italiener
erheben den ersten Ruf zu einem Erwachen, zu dem die Deutschen und
Franzosen diesmal anders als vor einem Jahrtausend innerlich bereit
sind. Auf allen geistigen Gebieten erwacht das Denken zur kalten Klarheit

neuer Verstandes-Sicherheit, das vorher in verworren-schwüler
Mystik und subaltern-demütiger Autoritätsgläubigkeit befangen war.
Man kostet die Wonnen einer Welteroberung durch den Verstand, einer
unerhörten Bereicherung des Weltbildes im extensiven und intensiven
Sinn, durch Erweiterung des Gesichtskreises, wie durch Entdeckung
neuer Beziehungen innerhalb des Bekannten. « Es ist eine Lust zu
leben », und Pico della Mirandola spricht sein berühmtes Wort über die
Sendung des Menschen: « In der Welt Mitte bist Du gestellt, rund um
Dich zu blicken » Neu zu erobernde Umwelt war hinsichtlich des
Raumes die Natur, der Mikrokosmos der Tiere, Steine und Pflanzen,

größerem Maßstab die Entdeckung neuer Länder, und endlich der
Makrokosmos des Weltalls; hinsichtlich der Zeit aber die Historie. Die
Renaissance erobert ihre eigene Geschichte, sie findet den Anschluß
nach rückwärts, und sie muß ihn finden, denn als erste, auf Ratio
gegründete Zeit bedarf sie zu ihrer Rechtfertigung gesicherter Ahnenreihen

und zureichender Gründe. Aber nicht nur aus diesen subjektiven
Notwendigkeiten, sondern mit objektivem Recht greift diese Zeit auf
die Antike zurück, denn ihre Wachheit ist in der Tat antikes Erbe, ein
Funke, der verschüttet, doch nicht erloschen im geheimen die Trieb-



930 Peter Meyer

kraft der mittelalterlichen Entwicklung war, und der nun siegreich auch

an der Oberfläche als Flamme emporschlägt.
Erst im fünfzehnten Jahrhundert ist Europa entstanden; erst durch

den Anschluß an die klassische Antike wird die europäische Kultur auch
nach der Dimension der Zeit zur Einheit. Der Oberbegriff des Mittelalters

hieß nicht « Europa » und nicht « Nation », sondern « Christenheit

», für die die Antike eine Art profanes Altes Testament, und außerdem

ein Urwald phantastischer Abenteuer war.
Das, was die europäische Kultur im letzten Grund zusammenhält,

und von allen anderen Kultursystemen unterscheidet, ist eben dieses

verstandesklare Wachsein, das mit den Griechen, und nur bei den Griechen

zuerst in die Welt getreten ist. Ein Erbe, das die Ursache aller
europäischen Höhepunkte und Katastrophen war und sein wird:
Auszeichnung und Fluch zugleich, ein rechtes Danaergeschenk, wie sichs

für Griechen gehört. In ihrer Renaissance machen die nördlichen Völker
jenen Übergang vom mythischen zum bewußten Dasein durch, den die
Griechen in der vorsokratischen und sokratischen Philosophie als erste

durchgemacht haben.

Warum die Renaissance gerade von Italien ausging, ist gar nicht so

selbstverständlich, wie es meist hingenommen wird, sondern trotz aller

Renaissance-Forschung durchaus dunkel. Vielleicht nur darum, weil
Italien das ganze Mittelalter hindurch kulturell passiv war, so daß die

neuen Ideen hier eine Stelle geringstenWiderstandes fanden, wo sie nicht
erst gefestigte mittelalterliche Kulturschichten durchstoßen mußten.
Die Renaissance knüpft an das hellenistische Element der Antike an,
das im römischen Italien eigentlich immer als Fremdkörper empfunden
worden ist, als eine literarische Form des offiziellen Wesens, neben dem
die altitalischen Lebensformen ungebrochen und fast unvermittelt
weiterexistieren. Freilich weiß die Renaissance nichts von diesem
Unterschied, und sie darf die klassische Form in Literatur und bildenden
Künsten schon darum für römisch nehmen, weil sie ihr von Rom in
römischer Nuance tradiert wird. Italien war aus der etwas krampfhaften
Anstrengung der mondänen Antike wieder ganz in seine altitalischen
Lebensformen zurückgesunken, schon die Welt der Katakomben
bedeutet ein Wiederaufsteigen der etruskischen Grab- und Höhlenkulte,
deren katachthonische Grundstimmung in der düsteren Bewertung des

Diesseits unter den frühen Christen vernehmlich nachklingt. Kein Land
ist in seinen Grundinstinkten so unwandelbar wie Italien und weniger
bereit zu Neubildungen, weshalb es denn auch immer wieder für seine



Renaissance im Norden 931

Nachbarn den Jungbrunnen abgibt, in dem sie vorübergehend
untertauchen, wenn sie sich zu weit von der primitiv-menschlichen Basis
erhoben haben. Italienreisen als Bildungsreisen sind meistens ein
Mißverständnis, ihr positiverer Gewinn ist die Rückkehr zu den Ursprüngen,

in die Prähistorie, die man dabei erlebt.
Der römische Hintergrund ist in der Provence bei weitem fühlbarer

als irgendwo in Italien, das eine Rom ausgenommen, und gerade Rom
hat am Entstehen der Renaissance keinen Anteil gehabt. Das
mittelalterliche Oberitalien ist eine Provinz des provenzalischen Kulturkreises
und zwar in seiner Literatur sogut wie in der Baukunst, und was in der
letzteren nicht-provenzalisch ist - oder jenes Element, das gemeinhin
mit dem Verlegenheitsbegriff « lombardisch » belegt wird, ist Provinz-
Byzantinik, wie ja auch das ganze übrige Italien ein kulturelles Exarchat
des Oströmischen Reiches war. Daneben blieben, wie gesagt, die autoch-
thon-italienischen, aber fast gar nicht die hellenistisch-römischen
Kulturtraditionen lebendig.

Die beiden großen Wegebereiter der Renaissance sind ihrer Bildung
nach Provenzalen, Dante weiß genau, wie viel er den Trobadors zu
verdanken hat; er hat in seiner Jugend provenzalisch gedichtet und feiert
sie noch in dre Commedia in der Person des Arnaut Daniel mit drei
Terzinen in provenzalischer Sprache. Und der heilige Franz ist nicht
nur nach seiner Erziehung, sondern von Mutterseite sogar von Bluts
wegen Provenzale gewesen. Während sich aber der neuerwachte Realismus

mit seiner Naturfreude - zuerst im Rahmen der Theologie, dann
außerhalb - in Frankreich nur als Nuance der schon zu fest eingebürgerten

Gotik äußern kann, gelingt es ihm in Italien, wo dieser strenge Rahmen

fehlt, seine eigene Form zu prägen, eben die Form der Renaissance.
Man verzeichnet das Bild, wenn man die Renaissance als eine essentiell

italienische Bewegung hinstellt, wie die Gotik des Mittelalters ist sie

gesamteuropäisch, und sie hat die Welt nur darum - und mit Recht -
in ihrer spezifisch italienischen Fassung erobert, weil sie in Italien zuerst
zum Durchbruch gekommen ist. Das Lamento über die von den
Welschen erdolchte altdeutsche Kunst ist müßig, diese Kunst war tot, und
eben weil im kulturellen Klima nördlich der Alpen Depression herrschte,
entstand diese ausgesprochene Föhnlage, die die italienische Atmosphäre
nach dem Norden zog.

Die klassische Antike hat für vierhundert Jahre Europa das
Formsubstrat geliefert, in dem es seine sublimsten Nuancierungen aussprechen
konnte, und wenn in der modernen Architektur diese klassische Form



932 Peter Meyer

verlassen wird, geschieht es nicht im Sinn einer Umkehr in Vor-Renais-
sance-Zustände. Was so aussieht - in der Architektur etwa die Filmgotik

der Höger, Böhm, Holzmeister usw., Namen, die außerhalb der
Architekturkreise mit Recht unbekannt geblieben sind - ist
Konjunkturnationalismus und Schaumschlägerei. Aber der Gegenwart kann die
Antike, soweit sie schon zur Form verfestigt ist, nicht länger als

unverbrüchliche Norm dienen - weil der Griechische Gedanke der Ver-
standes-Autarkie als Entelechie Europas weiterlebt. Vor dem wachen
Blick der Gegenwart muß sich auch die antike Welt relativieren, das

heißt einem größeren Rahmen einordnen, und die Denkmäler anderer

Epochen, sogar des Mittelalters, treten ihr zur Seite mit dem gleichen
Anspruch, endgültige Formulierungen eines bestimmten Seelenzustandes

zu sein, zu deren Verehrung, nicht aber Nachahmung, wir uns
verpflichtet halten.

Wäre diese Abkehr von der antiken Form zugleich eine Abkehr von
der Zentralidee der Verstandesklarheit, so wäre sie ein Verrat an Europa;
in Wirklichkeit ist gerade diese Überwindung des Klassischen, soweit

es zum Dogma erstarrt war, selber wieder ein weiterer Schritt in der
Richtung der griechischen Zielsetzung. Denn schließlich ist das Ziel
jeder Erziehung, daß der Lehrer überwunden und der Schüler mündig
wird.


	Renaissance im Norden

