
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 12

Artikel: Bild der heutigen italienischen Literatur

Autor: Tilgher, Adriano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


922

Bild der h eutigen italienischen Literatur
Von Adriano Tilgher

Die ausländischen Leser werden den Geist der heutigen italienischen
Kultur nie verstehen, wenn sie nicht von der grundlegenden Voraussetzung

ausgehen, daß sich im Lauf des neuen Jahrhunderts in Italien

ganz eigentlich eine kulturelle Umwälzung vollzogen hat. Bis gegen 1900

herrschte die positivistische Geistesrichtung vor. Glaube an die objektive
Wirklichkeit der Welt und der Naturgesetze, Determinismus, Glaube

an die Wissenschaft, an die Entwicklung, in der Politik Radikalismus,
Unkirchlichkeit, reformistischer Fortschrittsglaube: dies die wesentlichen

Kennzeichen dieser Geistesrichtung, in- und außerhalb Italiens.
In der Kunst sprach sie sich bei uns wie jenseits der Grenze als Naturalismus

aus, der mangels einer wahrhaft italienischen sozialen Wirklichkeit,

die er hätte schildern können, hier die Darstellung des Provinzlebens,

regionalistisch, mundartlich war.
Um 1900 beginnt eine kulturelle Bewegung hervorzutreten, die sich

ungefähr seit zehn Jahren in den Tiefen langsam ausgebildet hatte

unter dem Einfluß vieler und vielfacher, aus verschiedenen Ländern
Europas, vornehmlich aus Frankreich stammender Strömungen. Wagner
und Nietzsche, Ibsen und die englischen Prärafaeliten wurden
eingeführt, Zeitschriften wie der Leonardo (Papini, Prezzolini), dann die
Voce (Prezzolini) und die Anima machten Italien mit neuester französischer

Kunst, mit Gide, Claudel, Péguy, Rimbaud, Verlaine, den

Impressionisten und Kubisten, den amerikanischen Pragmatisten, den
französischen Kontingentisten, mit Bergson und dem Syndikalismus
Sorels bekannt. II Regno (Corradini) brachte die antidemokratische
Strömung zu uns, Barrés, Maurras, Léon Daudet. Die Critica (Croce,
Gentile) unterzog die italienische Literatur und Philosophie der zweiten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts einer kritischen Prüfung und gab

unserer Kultur Sinn für hohe geistige Probleme und Freude am Idealismus.

Bis 1900 war die italienische Kultur von Grund auf intellektualistisch
und rationalistisch. Daß die Vernunft der oberste Wert, Schöpfer und
Maß aller Werte sei, daran zweifelte im Ernst niemand. Auch wer am
Ende das Weltgeheimnis zugab, gelangte von der Vernunft geführt
dazu: diese offenbarte sich selbst und zugleich ihre Grenze. Das Ver-



Bild der heutigen italienischen Literatur 923

nunftprinzip war die Achse, um welche die ganze italienische Kultur
«fin 19e siècle» sich bewegte. Gegen sie liefen alle die obengenannten
Kräfte Sturm, an Richtung und Intensität ungleich und einander

entgegengesetzt, alle aber einig in der Absicht, sie zu entthronen, und
darin, daß sie auf ihren leer gewordenen Thron die Gottheit Leben
hoben. Ohne Gleichnis gesprochen, neigte nun die italienische Kultur
nicht mehr wie bisher mit Freude der klaren und bestimmten Vernunft

zu, die das chaotische und gestaltlose Leben umgrenzt und bändigt,
sondern dem LEBEN, d. h. den vom Verstand noch nicht erhellten und
gebändigten irrationalen und instinktiven Mächten des Seins. So schlug
die große Sturzwelle des Antirationalismus, Antilogizismus, Anti-
intellektualismus, Instinktivismus, Intuitivismus, Vitalismus, wie sie

schon Europa bedeckt hatte, nach und nach auch über Italien zusammen,
um so heftiger aufschwingend, je weniger ernstliche Widerstände ihr
im Wege standen. Gleichsam von einer Mitte aus breitete sich die
Bewegung allmählich bis zu den fernsten Enden von Italiens kulturellem
Organismus aus. Keine Faser, die nicht davon ergriffen worden wäre.

Auch hier ist d'Annunzio der große Anreger. D'Annunzio ist es, der
als erster allen grundlegenden Sätzen des instinktivistischen Intuitivismus
literarischen Glanz verleiht: dem ästhetischen Dilettantismus, der

- unabhängig von jeder sich auf Wahrheit und Sittlichkeit beziehenden

Wertung - zu einem bloßen Ornament gewordenen natürlichen und
geistigen Welt, dem nicht so sehr als Opfer des einzelnen um einer
über ihn hinausreichenden Pflicht willen, denn als größte Steigerung des

Lebens aufgefaßten Heldentum, Anbetung der Energie und Gefahr als

dessen, was einzig dem Leben Sinn und Inhalt gibt, Mißachtung der
Vernunft und aller auf sie gestellten Werte. Gegenüber der Vernunft
verherrlicht Fogazzaro das Vorrecht des als dunkle Macht, tiefer und
uns näher als der Verstand gedachten Glaubens. Pascoli fühlt sich als

ein im All verlorenes Kind, das erschrocken erschauert angesichts des

Geheimnisses der Unendlichkeit, das sich vor ihm weit öffnet. Croce
erstrebt das Gleichgewicht zwischen dem Alten und dem Neuen,
zwischen dem Gedanken und dem Leben; ihm ist der Gedanke etwas
Göttliches, das Allgemeine, das Begriff, Vernunft ist, unausschaltbar.
Aber nicht daher ergibt sich seine kulturelle Wirkung, sondern aus den
irrationalistischen Elementen seiner Phantasie, aus seiner Auffassung
der Kunst als reiner Intuition, jenseits jeder Verstandeskonstruktion,
aus seiner Auffassung des Guten als eines Willensaktes, aus seiner

Verklärung des ökonomischen Faktors, d. h. des Nützlichkeitstriebs, als



924 Adriano Tilgher

einer Lebenskraft. Der Futurismus (Marinetti) bricht die klassischen

Versmaße, verkündigt die Freiheit der alle bunte Vielfalt der Welt in
der ursprünglichen Stufung wiedergebenden Worte, fühlt und liebt
das Leben als körperliche Dynamik, als blindes Weiterdrängen der
unbekümmert um Programme und Ziele treibenden Welt. Die « Abendlichen

» (crepuscolari : Gozzano) verkapseln sich in die abgedroschene

Alltäglichkeit des Lebens, sie seufzen einem Glauben nach, den sie

haben möchten und nicht haben.
Über diese gärende Welt, die deutlich zum Irrationalismus treibt,

bricht das Unwetter des Weltkriegs herein. Die Sache der Vernunft
wird durch ihn aufs stärkste erschüttert. Nun erscheint die Welt als

blinde Beute des Dunkeln, das im Instinkt und im Leben waltet. In
der allgemeinen Wirrnis von Ideen und Richtungen sind alle sich nur
über eines einig: darin, daß sie von der Vernunft und ihrer Führung
nichts mehr wissen wollen. Gentile schaltet alles Intellektualistische aus,
das sich noch bei Croce findet; für ihn ist die Welt der von Mal zu Mal
erneuerte Traum des als reine Tätigkeit begriffenen Geistes. Der
Vernunft, dem Denken fallen nur die toten Schlacken des Lebens
anheim. Rensi verkündigt einen allumfassenden Skeptizismus. Tilgher
vertritt nachdrücklich die Anschauung der Kulturen als geschlossener

Organismen, in welchen sich entgegengesetzte Richtungen und
Möglichkeiten des Geistes entfalten, jede mit einer eigenen Ästhetik, einer
eigenen Ethik, einer eigenen Ökonomik, einem eigenen, alles beherrschenden

Lebensbegriff, so daß es zwischen ihnen weder gemeinsames Maß
noch Vergleichsmöglichkeiten gibt. Fahle Meteore, durchqueren die

mystischen Bewegungen den Himmel, erglühen einen Augenblick,
um gleich darauf zu erlöschen: man verkündigt die Rückkehr zum
Christus der Bergpredigt (Papini), zu Paulus (Buonaiuti), Calvin
(Gangale), Bonifazius VIII. (Giuliotti), dem hl. Franziskus (Mana-
corda), man bekennt sich zu einem zweifelhaft-ungewissen Christentum
(Borgese, Moscardelli, Palazzeschi), aber in allen diesen Bewegungen
würde man vergebens den klar-beruhigten Glauben suchen, der, auf
sich selbst sicher gegründet, nicht weicht, indes der verzweifelt bemühte

Wille, an irgendetwas zu glauben, um sich nicht aufzugeben, um nicht
zu scheitern, klar hervortritt. Alle aber sind sie der Vernunft und ihren
Werten feind. Und ebenso sind ihnen jene Schriftsteller feind, denen
das Christentum und die Religion nicht lebendige Flamme des Lebens
und der Hoffnung ist, sondern ein Wort, das rät, sich zu bescheiden,

zu verzichten, nicht mehr zu kämpfen (Moretti, Cicognani).



Bild der heutigen italienischen Literatur 925

Die « Provinziellen » fahren fort, das öde Leben der italienischen
Provinz in düstern Farben zu schildern und verschließen sich in einen
erstickend engen Pessimismus (Tozzi)oder beweinen traurig die Heldenzeiten,

die waren und nicht mehr sind, und verdammen das teuflische
moderne Leben, dessen unwiderstehliche Anziehung sie doch im
gleichen Augenblick verspüren (Panzini). Pirandello zieht aus seiner
provinziellen Kunst die äußersten Folgerungen, er lehrt ein verzweifeltskeptisches,

illusionistisches und pessimistisches Evangelium : eine
künstlerische Vision, in der der Mensch sogar den Glauben an sein eigenes

Bestehen als Individuum verliert.
Das Gefühl von der Vergänglichkeit der Kulturen und der äußersten

Gefahr, welche die unsere bedroht, wird dringend und gebieterisch

(Ferrero). Die Geschichte erscheint als ewiges Drama ohne Lösung
(Gobetti), ohne Ziel (Missiroli), die Gesellschaft als ein Schauspiel,
über das man nur lachen kann, die Vernunft als nutzlose, vergebliche
Kraft, die noch am besten zum Scherzen dient (Bontempelli). Es ist
der romantische Sabbat des Spiritismus, der Theosophie (Onofri), des

magischen Titanismus (Evola). Kein Aberglaube, kein okkultes Treiben,
dessen man sich nicht bediente. Es fehlen nicht hie und da Versuche
der Rückkehr zum Klassizismus ancien regime, zu den alten Formen,
alten Versmaßen, aber das sind Gelüste ohne Halt und ohne

Überzeugung, rhetorischer Widerhall (Ronda).
Der Fascismus versucht die Synthese zwischen Klassizismus und

Romantik. Einerseits übernimmt er von allen Richtungen die Motive
der modernen Lebensvision: das Leben in Gefahr, die Dynamik, den
Willen zur Macht, den Imperialismus, die hohe Wertung des körperlichen

Lebens, der Schnelligkeit, des Sports. Andererseits versucht er,
sich auf die Werte der römischen und katholischen Klassizität, auf
Hierarchie, Ordnung, Zucht berufend, dem romantisch-futuristischen
Bau den Geist der Ordnung einzuhauchen. Mussolini versucht die

Versöhnung zwischen Klassizismus und romantischem Futurismus.
Im Wirbeln der kämpfenden Richtungen einen Stil zu schaffen, ist
sein geheimster Ehrgeiz, und dies ist vielleicht sein eigenartigster
und persönlichster Zug. Aber heute jedenfalls ist es noch die romantische
Stimmung, die herrscht. Und Italien hat heute die romantische Krise,
den Sturm und Drang, den es vor hundert Jahren nicht hatte, und
harrt noch der Olympier, der Goethe und Hegel, die ihm helfen mögen,
den Fuß ans sichere Ufer eines erneuerten Klassizismus zu setzen.


	Bild der heutigen italienischen Literatur

