
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 12

Artikel: Der Einzelne und die Gemeinschaft : im Lichte der neuen
Persönlichkeits-Psychologie

Autor: Prinzhorn, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


905

Der Einzelne und die Gemeinschaft
im Lichte der neuen Persönlichkeits-Psychologie1)

von Hans Prinzhorn

I.

Was « der Mensch » eigentlich in seinem tiefsten Wesensgrunde sei,

Utas an ihm unverlierbar wichtig, was hingegen nebensächlich, zufällig
sei, darüber sind beinahe unendlich viele Meinungen geäußert worden,
private, wissenschaftliche, kirchliche, staatliche und was nicht noch
für welche. Jede Zeit, jedes Volk, jede Kultur, ja jede Gruppe und

sogar jeder ein wenig eigenbrötlerische oder querköpfige Einzelne hat

von jeher naiv geglaubt, seine eigene Meinung unterscheide sich von
den Meinungen anderer hauptsächlich dadurch, daß sie richtig sei,

während die andern aus Dummheit oder Böswilligkeit an ihrer
abweichenden Meinung festhielten, obwohl sie « auch anders könnten »,

wenn sie nur wollten, d. h. wenn sie sich seiner persönlichen Meinung
anschließen wollten. Dies ist nicht nur der wunderliche Pharisäer-
Standpunkt politischer Parteien, sondern auch wissenschaftlicher Schulen

und Richtungen, ja, wie bekannt, auch kirchlicher Institutionen.
Lassen Sie uns rasch, wie im vorübergleitenden Film, die

Hauptwandlungen des Menschenbildes und der Spannung zwischen den
Einzelnen und der Gemeinschaft an einigen Beispielen verfolgen: in
den meisten Frühkulturen und erst recht in prähistorischen Urzeiten,
soweit wir davon Kunde haben, stehen wenige Einzelne als Helden
und Führer einer großen Zahl von Geführten gegenüber, in deren
Schar dann der Einzelne nicht sehr wichtig genommen wird und sich

gutwillig einfügt in die einfach gegliederte Menge der Urgemeinschaft.
Diese natürliche Rangordnung - wie mannigfach sie auch vom nordischen

Wickinger bis zum Mittelmeer-Orientalen und bis zum fernen
Ostasiaten aufgebaut sein mag - formt sich immer neu aus dem
wechselnden Machtverhältnis von überragenden Persönlichkeiten. Diese
werden ebenso sicher Führer, wie der stärkste Hirsch Führer seines
Rudels wird. Die erste wichtige Neuerung beim Menschen besteht

*) Rede, zum deutschen Verfassungstag 1928 in Stralsund gesprochen.



906 Hans Prinzhorn

wahrscheinlich darin, daß der Führer-Rang nicht mehr durch körperliche

Stärke allein, sondern auch durch geistige Überlegenheit erlangt
werden kann, wodurch sich denn der kluge und erst recht der listige
Schwache « oben zu halten » vermag. So entsteht die Führerschaft des

« Wissenden » als des Weisen oder Priesters oder Gelehrten. Und die
andere Spielart menschlichen Führertums stellt der Mann dar, der die
Nahrungsmittel in seine Hand bekommt, sei es, daß er das fruchtbarste
Land oder aber irgendein wichtiges Hilfsmittel des täglichen Lebens
als persönliches Machtobjekt festhält und ausbaut: so entsteht die

persönliche Macht aus Besitz, sei es aus Bodenertrag, sei es später aus

Kapitalisierung und Organisation von anderen Produktionsarten.
In den Hochkulturen ist diese einfachste Rangordnung: Einzelführer

und geführte Masse, rasch überwunden zugunsten einer vielfältig
gegliederten Ordnung. Von den weitverzweigten Staatengebilden Chinas

Assyriens, Ägyptens, Griechenlands, Roms an, erst recht in den
wechselnden Formen des mittelalterlichen deutschen Kaiserreichs und der
neuzeitlichen Feudal-Staaten bis zur großen französischen Revolution
läßt sich das Verhältnis des Einzelnen zur Gemeinschaft trotz aller
Strukturunterschiede dieser über 3000 Jahre verteilten Staatsgebilde

einheitlich so kennzeichnen: in der lebendigen spannungsreichen Einheit

zwischen Führer und Masse spielt der Einzelne eine immer größere,
eine wichtiger, selbständiger werdende Rolle. Man braucht sich nur zu
erinnern, wie selbstherrlich die reichsunmittelbaren freien Städte dem
Kaiser gegenüber auftraten, meist unter der Führung eines
Bürgermeisters, der durch das Gewicht seiner Persönlichkeit und seiner
Begabung einen natürlichen Anspruch auf diese Führung besaß. Er seinerseits

mußte sich wieder mit den sich verselbständigenden Zünften und
deren Führern einigen, wenn er bestehen wollte - man weiß, daß bei
Konflikten zu allen Zeiten am liebsten das brutalste Argument
verwendet wurde: der im Augenblick Mächtigere köpfte den andern -
versteht sich unter Berufung auf Gesetz und göttliche Gerechtigkeit
im Namen der Gemeinschaft, gegen die er sich vergangen habe. Wechselte

die Macht im nächsten Jahre, so konnte dasselbe Schicksal, im Namen
der gleichen Instanzen, wiederum ihn treffen.

Unabhängige starke Persönlichkeiten haben jederzeit eine Art von
Sonderdasein neben der Gemeinschaft geführt - das muß nicht heißen,

gegen sie, als Raubritter und Abenteurer, sondern kann sehr wohl
uneigennützig für sie geschehen, zumal bei den Reformatoren unter den

Gelehrten, Künstlern, Weisen. Dennoch gibt es in Hochkulturzeiten



Der Einzelne und die Gemeinschaft 907

kaum je einen Menschen, der sich auf eigne Faust wirklich freigemacht
hätte von der überkommenen Lebensform und Gewohnheit seines
Standes. So ist der erste Revolutionär im vollen Sinne des Wortes erst
Rousseau, während man bis dahin nur von Reform oder denn von
Rebellion gegen einen Fürsten, eine Regierung, einen Gesetzeszwang
reden kann. Das ist aber etwas ganz anderes als der « unentwegte Drang »

nach Umwälzung aller Gemeinschaftsformen, die im Laufe von
Jahrtausenden gewachsen sind, zugunsten eines schwärmerischen Ideals,

einer Utopie, die den Wunschphantasien eines feinen weichen Menschenfreundes

entsprang, ohne sich auf Lebenswirklichkeiten zu gründen. -
Denn wo sind die Belege für den lieben guten Wilden eines paradiesischen

Urzustandes und wo vor allem für die Liebe und Güte des neuen
Menschen, der doch alsbald im Namen von Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit sich genau so im Blut berauscht wie der alte düstere
Tyrannenfürst und der abenteuernde Eroberer? Nicht zu vergessen
die Kirche, die im Namen des Gottes der Liebe Tausende und Tausende

marterte und verbrannte, und in deren Namen weitere Tausende, so
von den nächsten Blutsbrüdern wie von herrlichen Fremdvölkern,
hingeschlachtet wurden, wenn deren Goldschätze die Gier des Europäers
lockten - die Geschichte von Cortez im Lande der mexikanischen
Azteken gehört zu denjenigen, die man jedem Kulturidealisten immer
wieder ins Gedächtnis rufen muß, wenn man wahre Menschenkenntnis
pflegen will.

Für uns, die wir bemüht sind, aus unbefangener Einsicht in das
Wesen des Menschen und seine Stellung in der Welt, in der Natur und
ln der Geschichte ein richtiges, wirklichkeitgemäßes Weltbild
aufzubauen, fängt am Ende des 18. Jahrhunderts in Krämpfen und Krisen
eine neue Phase der Menschheitsgeschichte an: zugrunde geht der alte

Patriarchalische Herrenstaat, der Lebensstil einer führenden Gesellschaft,

wie sie kennzeichnend ist für alle geschlossenen Kulturen, die
alte Rangordnung der Stände, die jedem Einzelnen von Geburt an
ungefähr seinen Platz anweist und jedenfalls seinen Entwicklungsradius

beschränkt. Zugrunde geht damit aber auch, psychologisch
gesprochen, das sichere Weltgefühl, das aus jeder stetigen Gesellschaftsordnung

für alle Beteiligten, selbst für die relativ schlecht Versorgten,
unbedingt erwächst. Denn dies gehört zu den tiefsten und unablenkbaren

Bedürfnissen des Menschen : daß er wissen will, wohin er gehört,
was ihm zukommt, was ihm offensteht.



908 Hans Prinzhorn

IL
Unsere heutige Betrachtungsweise dieser Gemeinschaftsfragen zielt

tiefer als die früher üblichen, weil sie alles Lebendige einbezieht, zumal
das gesamte Tierreich. Die uns überlegene Sicherheit und
Lebensfähigkeit des Tieres beruht darin, daß es in einem Lebensraume
verweilt, in den es hineingehört, daß es dort findet, was es als Nahrung
und Bergung braucht, daß es nicht in Experimente hineingezogen
wird - der Fisch wird nicht « aus Interesse » versuchen, an Land zu
gehen, das Landtier nicht, über Meer zu schwimmen. Nun, was der
Mensch an entsprechenden sicheren Ordnungen möglicherweise
besitzen kann, das entspringt ausschließlich aus den in langer Tradition
erwachsenen oft erprobten Ordnungen der Volks- oder Staatsgemeinschaft

- diese bietet den einzig haltbaren Ersatz für die Naturordnung,
in der das Tier lebt. Dessen Sicherheit beruht jedoch nicht nur darauf,
daß es hat, wessen es bedarf, sondern noch tiefer darauf, daß Innenwelt
und Umwelt sich bei ihm vollkommen decken, daß seine

Wunschphantasie es nicht in Abenteuer, in Erfindungen, in Programme zur
Verbesserung seiner Lebensumstände, in neue Produktionsformen und

dergleichen hineinzieht - so kann es nicht unzufrieden werden mit
seinem Dasein, weil kein Vergleich mit anderen Möglichkeiten es

neiderregend beunruhigt.
Gehen wir noch einen Schritt weiter in der psychologischen Deutung

dieses Urzustandes, so müssen wir fragen: wie erlebt denn wohl ein
Tier die Welt — im Unterschied vom Menschen? Der naheliegende
Einwand: darüber könnten wir doch nichts wissen, weil kein Tier uns
verläßliche Mitteilung darüber machen könne, ist nicht stichhaltig. Wir
vermögen durch zahlreiche, freilich höchst subtile Forschungsmethoden
auf Grund unendlich mühseliger Versuche und strenger Überlegungen
heute allmählich einiges Sichere über das Seelenleben des Tieres im
allgemeinen und bei manchen Tierarten auch bis ins Einzelne hinein

zu sagen. Wir haben das Tier gleichsam eingekreist, indem wir alle
ähnlichen Verhaltungsweisen zum Vergleich herangezogen haben, die

wir etwas genauer und sicherer erforschen konnten : also das Verhalten
der Kinder, die uns manchmal später sagen können, wie sie früher die

Umwelt, die Menschen, sich selbst erlebt haben und was sich seither
beim Reiferwerden geändert hat; oder das Verhalten «primitiver»
Menschen, die in mancher Hinsicht dem Verhalten von klugen, d. h.

natursicheren Tieren näher stehen als dem des denkenden europäischen
Menschen; oder das Verhalten von Menschen, die Schädigungen er-



Der Einzelne und die Gemeinschaft 909

litten haben, zumal am Gehirn, wie das im Kriege ja wie ein ungeheures
Massenexperiment geschehen ist. Was uns von den Ergebnissen dieser
vergleichenden Forschungen für unser Thema besonders lebhaft fesselt,
ist folgendes :

Die vollkommene Einheit von Innenwelt und Umwelt, darin das Tier
wie der naturgebundene Frühmensch lebt, bewahrt das Lebewesen vor
den meisten Problemen, die dem Kulturmenschen alltäglich, ja beinahe
Hauptinhalt seines bewußten Daseins sind. In wenigen Schlagworten,
die sich z. T. an Max Schelers letzte Arbeiten anschließen : das Tier,
völlig sicher eingeordnet in seinen Lebensraum und in die rhythmischen
Abläufe von Tag und Nacht, von Jahreszeiten - trägt sein Muß in sich,
es kann nicht auch anders, es kann nicht wählen, es kann vor allem nicht
Nein sagen, wenn Triebhaftes in ihm geschieht. Denn dies Triebhafte
läuft in ihm ab wie Wind und Wetter draußen, es steht nicht in seiner
Macht, etwas daran zu ändern. Für das Tier gibt es nicht klar
abgegrenzte Gegenstände, « Dinge », wie für uns, sein Erlebnis der Umwelt

sieht mehr so aus, wie es kurze Sätze dieser Form sagen : « etwas
zum Fressen, etwas zum Lieben, etwas zum Fürchten », wobei natürlich

Bekanntheit mit diesem « Etwas », ja engste Vertrautheit,
Wiedererkennen u. dgl., über Gehör, Geruch und Gesicht ebenso leicht
entsteht, wie bei unsrer Art, Einzelheiten als Eigenschaften eines Objektes
uns zu « merken ». Das Tier hat schließlich keine Möglichkeit, « Ich »

zu erleben, das heißt genauer: sein Ich und die Dinge draußen als zwei
getrennte Tatsachen aufzufassen. Der Knochen ist für den Hund eben

nur « etwas zum Nagen », erlebt als eine Anziehung durch Geruch,
Getast, ein unwiderstehliches Hinmüssen, Nagen- und Fressenmüssen.
Lassen wir uns nur nicht mehr irreführen durch die Dressierbarkeit
des Tieres, die ihm gleichsam das menschliche Nein künstlich
einpflanzt oder aber körperliche Verhaltungsweisen äußerlich einübt, die
beim Menschen aus bestimmt entwickelten Fähigkeiten jederzeit
spontan entspringen und sich ständig nähren und verfeinern können.
Niemals erlaubt eine Leistung einen eindeutigen Rückschluß auf den
seelischen Vorgang dahinter, so wenig wie ein Krug mit warmem Wasser
erkennen läßt, ob ein Kohlenfeuer, eine Spiritusflamme, der elektrische

^trom, ein innerer chemischer Umsetzungsprozeß die Wärme des
Wassers verursacht hat, oder etwa einfach die Sonnenbestrahlung an
windgeschützter Stelle.

Wie sieht es nun mit der Beziehung des Einzeltieres zur Gemein-
Sc a t aus? - Bei Tieren, die in Gruppen leben, ist es unmöglich, daß



910 Hans Prinzhorn

ein Individuum sich verselbständige und auf eigene Faust lebe - es

ginge rasch zugrunde oder würde von den Genossen vernichtet, wenn
es sich etwa gegen sie wendete. Es gibt aber bekanntlich Tierarten,
die einzeln oder in Paaren leben: bei diesen müssen wir die Natur-
bindung uns wrohl so eng denken, daß sie in ihrem Lebensraume gleich

vertraut, in natürlicher Einigung mit Tieren derselben oder fremder
Art leben wie Gruppentiere mit ihrer Herde. So gewiß in der Natur
auch Kampf, Tötung und Blutdurst herrscht, so gewiß ist nicht dieser

Kampf, sondern das natürliche Gleichgewicht zwischen harmloser
Daseinsfreude und jenem Kampf um die Nahrung der Dauerzustand -
während Darwin mit seinem vieldeutigen Schlagwort vom « Kampf
ums Dasein » die Zustände des Wirtschaftskampfes im 19. Jahrhundert
fälschlich in die Natur hineingedeutet hat. Kurzum: im Tierreich geht
nicht der dauernde Konflikt zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft

bis an die Wurzeln des Lebensgefühls, sondern es herrscht ein
Zustand von schwebendem Gleichgewicht, dessen Störung sogleich

lebensgefährlich für den Störenfried wird.

III.
Der wichtigste Unterschied der menschlichen Gemeinschaft von der

tierischen liegt demnach darin, daß der Mensch, wenigstens auf der
Kulturstufe, sowohl in der Gemeinschaftsbindung zu leben vermag
als auch mehr oder weniger selbständig, einzeln, auf eigene Faust.
Genauer gesagt, daß er ständig und grundsätzlich in Konflikt lebt
zwischen den Anforderungen der Gemeinschaft und seinen persönlichen

Wünschen. Dieser Konflikt ist auf gar keine Weise wegzuschaffen
oder endgültig zu überv/inden, sondern er muß in alle Ewigkeit von Fall

zu Fall durch immer neue Entscheidungen gelöst oder ausgeglichen
werden, um sogleich wieder neu aufzustehen. Und diesen Dauerkonflikt
des Kulturmenschen tiefer durchschaut und in Worten gekennzeichnet

zu haben, ist ein Hauptverdienst der neuen Psychologie. Wir können
heute mit unwiderleglichen Gründen beweisen, warum es irrig, sachlich

falsch ist, von dem sogenannten Individualismus - nämlich der
Lehre, daß der Einzelne nur aus persönlicher Kraft und willkürlichen
Entschlüssen das Leben meistern könne - die Lösung der menschlichen

Dauerprobleme zu erhoffen. Und wir können ebenso zwingend
zeigen, warum das Gegenteil davon - nämlich alle Lehren, die auf das

Recht der Masse abgestellt sind - gleichfalls irrig und sachlich falsch

sind, mag diese « Masse » nun einfach mechanisch als große Zahl, oder



Der Einzelne und die Gemeinschaft 911

als gegliederte Gemeinschaft, oder als Partei, als Kirche, als Staat
gefaßt sein.

Diesen Hauptbefund müssen wir festhalten, weil nur von ihm aus
alles andere verständlich wird : es macht geradezu das Wesen des
Kulturmenschen aus, daß er auf eine völlig unlösbare, also tief tragische Weise

zwiespältig in der Welt steht. Seine Gemeinschaftsbindung ist gelockert
im Vergleich mit dem überaus festen Halt, den primitivere Gruppenformen

ihren Gliedern bieten, seine selbstherrlichen persönlichen
Glücks- und Machtwünsche sind maßlos gesteigert im Vergleich mit
jenen Frühmenschen, freilich aber zugleich verflacht, was wir nicht
außer Acht lassen dürfen. Wie zahlreich auch die Spielarten dieser

Spannung zwischen den Ansprüchen des Einzelnen und der Gemeinschaft

sein mögen - nach Rassen, Zeiten, Kulturräumen, Reifestufen
der Völker oder Nationen - so bleibt doch unwiderruflich dieser Ur-
konflikt als Schicksal des Menschen bestehen : der selbstherrliche
Drang des Einzelnen stemmt sich gegen die Rechtsformen der Gemeinschaft.

Würden wir unter diesem Leitmotiv die modernen Staatsbildungen

durchmustern, so kämen wir zu einem sehr klaren
Wertmaßstabe: unter den geschichtlich nun einmal so gewordenen
Umständen, die uns als « Gegenwart », als Wirkungsraum für unsere
Gestaltungskraft gegeben sind, wird das Staatengebilde am festesten
stehen und am dauerhaftesten sein, in dem die geschilderte Spannung
zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft am offensten und am
sachlichsten ausgekämpft wird. Die Stetigkeit und Großzügigkeit des
englischen oder des schweizerischen Staatslebens ist nur von hier aus
nchtig einzuschätzen.

UV.

Mit Recht wird man hier die Frage aufwerfen: was haben diese

soziologischen Erwägungen mit der mehrfach gerühmten neuen
Persönlichkeitspsychologie zu tun? Inwiefern hat diese die Mittel geliefert,
m*t denen man in die Beziehungen zwischen dem Einzelnen und der
Gemeinschaft tiefer hineinleuchten kann als zuvor? Worin bestehen
die wichtigsten Erkenntnisse, die uns heute bei der Beurteilung dieser
schwer durchschaubaren und vieldeutigen Spannung zur Verfügung
stehen? - Mit der Beantwortung dieser Fragen gelangen wir in der
Tat erst zum eigentlichen Thema. Alles bisher Gesagte sollte nur dazu
dienen, gleichsam einen Hintergrund, eine Bühne zu schaffen, auf der
sich die rein psychologischen Erkenntnisse, die jetzt auftreten sollen,
leichter verständlich machen können. Es sind nur wenige einfache



912 Hans Prinzhorn

Grundwahrheiten, die sich hier kurz darstellen sollen. Die erste lautet:
ein verkündetes Ideal sagt nichts aus über den wirklichen lebendigen
Menschen, der dahintersteht. Ein paar alltägliche Erfahrungen als

Beispiel : wer kennt nicht einige Exemplare männlicher und weiblicher
Schönredner und Wichtigtuer, die von gütigen Worten und vielleicht
auch eifriger Teilnahme an öffentlich sichtbaren Wohltätigkeitsbetrieben
strotzen, jene « Hyänen der Nächstenliebe », wie eine gescheite Frau
einmal gesagt hat? Wie oft sind sie im Privatleben eng, eigensüchtig,
tyrannisch, kurzum das Gegenteil von der Schauseite, die sie den
Mitmenschen bieten? Oder wer muß nicht an die zahllosen Untaten denken,
die im Namen der Gerechtigkeit, der Menschlichkeit, der Kultur, ja
der Religion an fremden Völkern begangen worden sind? Wir streiften
schon die Ausrottung und Ausraubung der Mexikaner, es steht nicht
anders mit dem ehrwürdigen chinesischen Reiche zumal im englischen

Opiumkriege 1842 - ja die ganze Geschichte der sogenannten Kolonisation

ist zu mehr als der Hälfte eine schmachvolle Liste von Freveln,
die unter verlogenen Scheinidealen aus Habgier geschehen sind. Schweigen

wir von den Greueln, die in unseren Tagen unter allen möglichen
Idealen teils an benachbarten Völkern, teils im eigenen Lande bei den
meisten Nationen Europas geschehen sind - man sollte meinen, wir
alle seien durch eine wahre Zwangserziehung in bezug auf Menschenkenntnis

hindurchgepeitscht worden - und doch herrscht noch immer
jener dunstige Glaube an schöne Worte und auf der andern Seite der
äußerste Zynismus des Freibeuters, der von Erfolg zu Erfolg stürmen
darf, weil er die Gutgläubigen mit idealen Programmen betäuben
kann.

Wohl haben von jeher Dichter und Weise die Menschen verspottet,
weil sie so leicht zu täuschen sind, ja offenbar so gern sich täuschen

lassen. Hunderte von Aussprüchen ließen sich reihen, die dem Sinne
nach übereinstimmen mit Lessings « man spricht am meisten von den

Tugenden, die man nicht hat », oder mit Schopenhauers geistreichen

Ausführungen über das, « was einer ist, hat oder vorstellt ». Dennoch
verdanken wir erst Nietzsche die letzte Klärung in dem Zusammenspiel

der Motive hinter den Handlungen und hinter den Idealen, ja

sogar hinter den Worten und Begriffen des Menschen. Ihm verdanken
wir eine erste Sicherheit in «jenem gefährlichsten Rückschlüsse vom
Werk auf den Urheber, vom Ideal auf den, der es nötig hat, von jeder
Denk- und Wertungsweise auf das dahinter kommandierende
Bedürfnis ». Das heißt, auf eine kurze Formel gebracht: der Mensch



Der Einzelne und die Gemeinschaft 913

lebt in Selbsttäuschungen - und zwar gerade in bezug auf seine am
höchsten geschätzten Leistungen : seine Ideale, seine Moral, seine

Religiosität, sein Denken, sein Wollen. Das ist freilich eine sehr gefährliche

Wahrheit. Denn leicht könnte ein ganz Schlauer daherkommen
und den Schluß ziehen: wenn alle diese idealen Werte auf
Selbsttäuschung beruhen, so heißt das doch, daß es keinerlei Wahrheit gibt,
daß nichts gilt und alles erlaubt ist? Damit wäre dem wildesten Nihilismus

Tür und Tor geöffnet, was denn in der Tat unter Berufung auf
Nietzsche gelegentlich versucht worden ist. Aber wer diesen Schluß

zieht, verfällt einem gefährlichen Mißverständnis: er zieht nämlich
seine Folgerung mit dem Intellekt, auf logischem Wege. Und da greift
denn unsere neue Psychologie sogleich wieder ein und zeigt, daß im
Bereiche des Lebendigen und gerade im Zusammenleben der Menschen

keineswegs die Logik, das rationelle Denken den Ausschlag gibt -
wieviel auch davon auf Programmen gedruckt werden mag - sondern

etwas Tieferes, das im Einzelnen wie in der Gemeinschaft wirksam ist,

ganz unabhängig davon, ob man es deutlich bemerkt und in Worten
benennt oder nicht. Das sind die triebhaften Bedürfnisse, die aber
nicht einfach auf den Sexualtrieb zurückführbar sind, wie das die

Psychoanalyse zuerst versucht hat, sondern sich mannigfach, nur in
den großen Hauptzügen erkennbar, durchkreuzen, aber zentriert um
einen Liebesdrang, der tiefer ist als alle Vernunft und trotz aller menschlichen

Gemeinheit stärker und verlässlicher als der reine Machttrieb.
Die Gefahr des radikalen Nihilismus - außer bei Nietzsche auch bei

Dostojewski auf Grund ähnlich tiefer Einblicke in das seelische Chaos
des Menschen unserer Zeit drohend - kann nur von einem Ansätze aus
überwunden werden: eben von der erlebten Sicherheit aus, daß keine
Entscheidung von Einzelmenschen wie von Gruppen rein nach der
Logik, der Vernunft, der Idealität von Programmen gefällt wird, sondern
daß eine jede auch von den Bedürfnissen, den Wünschen und der
Liebeskraft der Menschen gefärbt ist, die unter der Fahne dieser
Programme kämpfen. Erst wenn man einmal ganz sicher weiß, daß
diese wirklichen Menschen allein, aber keineswegs jene scheinbaren
Fassaden jede Gemeinschaftsform und jede Änderung bestimmen,
erst dann beginnt die Möglichkeit echter Realpolitik im privaten wie
im öffentlichen Leben. Darunter soll verstanden werden ein reifes

Verhalten, das ohne ideologische Bedingung oder Forderung mutig der

gesamten Wirklichkeit ins Auge schaut und ihr gerecht zu werden
trachtet. Diesen Mut bringt nur auf, wer einige Gewähr dafür hat, daß



914 Hans Prinzhorn

er über genügenden Weitblick und vielseitige Erfahrungen an sich
selbst ebenso wie an anderen verfügt, so daß er vor umstürzenden
Überraschungen sicher ist. Und da soll nun, manchen berechtigten
Bedenken gegen die Psychologen zum Trotz, behauptet werden, daß

unsere neue, hauptsächlich auf Nietzsche und nächstdem auf Freud
und Klages fußende Seelenkunde berufen ist, diese Sicherheit zu
vermitteln, indem sie die Umrisse des heutigen Weltbildes, das die Gesamtheit

der Natur- und Geisteswissenschaften uns aufgebaut hat, mit der
Innenwelt des Menschen in Einklang bringt. Dies aber vor allem durch
allseitige Anwendung des Satzes, daß wir gut tun, hinter der Fassade

der Ideale auf die lebendige Wirklichkeit der Menschen zu achten oder :

Selbsttäuschungen zu vermeiden, den Mut zur Realität zu haben.

Eine zweite Erkenntnis von fundamentaler Bedeutung lautet: der
tiefste menschliche Trieb geht auf die Einigung mit irgendeiner Stelle
der Umwelt, sei dies nun ein Mitmensch, ein Stück Erde, eine Gruppe.
Dieser Trieb, als Gefühl Liebesdrang, Hingabe- oder Bergungsdrang
zu nennen, umfaßt alle ursprüngliche Beziehung zur Natur und den

in ihr schöpferisch wirkenden Kräften als religiöse Haltung und alle
Arten von menschlicher Bindung als erotische Einsfühlung, wobei
keineswegs die sexuelle Lust alle anderen Formen der Verbundenheit

zu erklären vermag, obgleich sie einen großen Vorrang durch ihre

Heftigkeit und ihre biologische Bedeutung als Trägerin der

Fortpflanzung genießt. Aber es ist barbarisch, die Liebe zu Freunden, zu
Blutsverwandten, zu allem Lebendigen in Erdnatur und Kosmos
ableiten zu wollen aus sexueller Lust. Vielmehr sind alle diese Einigungsantriebe

gleich-ursprünglich mit jenem Sexualtrieb, der im Tierreiche
noch eine unendlich geringere und aufs strengste geregelte Rolle spielt,
während er erst beim Kulturmenschen gleichsam auf eigne Faust
seinen Geltungsbereich verbreitert und im modernen Denken geradezu
wuchert wie ein krankhaftes Gewebe im Körper. Es ist von höchster
Wichtigkeit, dies zu wissen, wenn man der Wirklichkeit gerecht werden
will. In der außermenschlichen Welt durchschlägt der Sexualtrieb in
großen Abständen das alltägliche Dasein, meist aus gewitteriger Brunst
wie ein Blitz hervorbrechend, in zeugender Vereinigung der Geschlechter

sich lösend. Erst dem Menschen und den Tieren, die mit ihm leben,
ist es vorbehalten, aus diesem seltenen und gewaltigen Naturereignis
ein alltägliches Unterhaltungsspiel zu machen, das aus dem ursprünglichen

Zusammenhange mit der Zeugung herausgelöst ist.
Unbegreiflich angesichts dieses Sachverhaltes, wie man den mensch-



Der Einzelne und die Gemeinschaft 915

liehen Hochmut so weit treiben konnte, daß der schlicht-gewaltige
tierische Zeugetrieb entwertet wurde gegenüber dem bis ins Absurde
gesteigerten und verderbten menschlichen Sexuallust-Triebe. Man
sollte sich öfters in aller Bescheidenheit klarmachen, daß es lächerlich
ist, in der Selbsttäuschung zu verharren, als könne der Mensch in bezug
auf seine Sexualität herabschauen auf das Tier. Umgekehrt verhält es

sich - aber solche Erkenntnis stellt harte Anforderungen an Gehirne,
die überhitzt sind vom andauernden Zwangsdenken an Sexuallust, wie
das heute nicht selten ist. Insofern hat in der Tat die Psychoanalyse

recht, wenn sie uns darauf achten gelehrt hat, daß hinter den Gedanken
und Worten viel mehr Sexualwünsche lauern, als es unser waches

Bewußtsein zugibt, und daß wir durch Sitte und Gesetz darauf dressiert
sind, diese Wünsche zu verdrängen. Aber die Lehre, die auf solchen

richtigen Beobachtungen aufgebaut wurde, ist noch keineswegs in eine
haltbare Form gebracht, und ihre Verbreitung in der Öffentlichkeit
verdankt sie großenteils eben jenem geschilderten wuchernden Sexual-

mteresse, das für Zeiten des Kulturverfalls so kennzeichnend ist - man
vergleiche das späte Rom - Wir können auf diese ungemein fesselnden
und aufschlußreichen Probleme hier nicht eingehen.

Fassen wir den zweiten Kernsatz der Persönlichkeits-Psychologie
noch einmal anders, so steht also fest, daß der Trieb nach Sexuallust
künstlich herausgelöst ist aus viel größeren Zusammenhängen. Er
gehört zu dem Grundtriebe, der auf Einigung von Natur und Menschen
aus ist und begleitet ursprünglich den Zeugungsakt. Daß alles Tun,
Formen, Denken, kurzum alle Kulturgebilde und das ganze Verhalten
des Menschen mitbestimmt oder mindestens gefärbt ist von der
besonderen Spielart der persönlichen Einordnung seiner Sexualität in
sein Weltbild, hat Nietzsche mit einem Satze programmatisch
festgelegt : « Grad und Art der Geschlechtlichkeit eines Menschen reicht
bis in die letzten Gipfel seines Geistes hinauf. » Die psychoanalitische
Sexualtheorie ist als einseitige Ausführung dieser Erkenntnis in ihrem
Wert und in ihren Grenzen zu verstehen und richtigzustellen.

V.
Ein dritter Kernsatz: Lebensvorgänge sind an sich unbewußt, und

verlaufen auch im Menschen noch, wie in der ganzen Natur, zwangs-
förmig, rhythmisch-gegliedert (nach dem Typus von Tag und Nacht):
so der Herzschlag, Ein- und Ausatmen, Nahrungsaufnahme und
-abgäbe und vieles andere - ursprünglich alles Triebhafte. Beim Menschen



916 Hans Prinzhorn

ist aber zu der Leib-Seele-Einheit des Lebewesens noch eine neue
Schicht hinzugekommen: das Bewußtsein, in dem alles Erlebte sich
noch einmal spiegelt, einschließlich des Ichs, an dem das Erlebnis
geschehen ist. Und dazu gehört der Wille, der sich auf gedachte Zwecke
einstellen kann, je nachdem der Mensch ein Interesse an diesen Zwecken
hat. Hier wird der tiefe Unterschied zwischen dem Tiere und dem
Menschen am deutlichsten: alles Triebhafte ist ein dunkler Drang, ein

Müssen, eine Kraft, die gleichsam von hinten treibt, wohl auf eine
bestimmte Art der Erfüllung zu, nicht aber auf einen gedachten Zweck:

was ich will, bezwecke, woran ich ein Interesse nehme, ehe ich mich
ihm unter dem Druck des Triebes widme, das liegt vor mir, es bietet
sich dem Bewußtsein oder dem geistigen Auge dar. Dieser Vorgang ist
menschlich und zwar nur-menschlich, er hat mit dem Denkvermögen
und der Sprache zu tun.

Zugvögel haben kein Interesse daran, einmal nach Ägypten zu reisen,
wohl aber Menschen. Jene müssen ohne Möglichkeit der Wahl
aufbrechen, wenn ihre Zeit gekommen ist. Es ist auch, nach einem drastischen

Ausdruck von Klages, absurd, von einem Zeugungsinteresse des

Bullen zu reden, wohl aber bewegt den Menschen ein (geistiges!)
Sexualinteresse und nebenher vielleicht aus Erbschaftsgründen ein
Fortpflanzungsinteresse, das erst recht als höchst bewußt und geistig
anzusprechen ist. Im Gegensatz dazu steht der unbewußte triebhafte
Vereinigungsdrang, der beim Tier noch einfach zwangsläufig und -
letzten Endes kosmisch - geordnet wirkt, beim Menschen überlagert
ist von zahllosen bewußten Gedanken, Zwecken, Verzerrungen - einem

Chaos, das nur auf Grund äußerster Sorgsamkeit, Klugheit und instinktstarkem

Tiefblick in die Lebens-Grundtatsachen durch neue sinnvolle
Gesetze zu ordnen ist.

Soviel ist ja heute wohl allgemein klar geworden, daß aus zahlreichen
Mißverständnissen der angedeuteten Art die Moral des 19.

Jahrhunderts in allen Richtungen gescheitert ist. Fragen muß man sich heute

lediglich, ob wir ganz neue Spielregeln für das Verhalten des Einzelnen
in der Gemeinschaft erfinden müssen, oder welche uralten Weisheiten

etwa bei der unaufhaltsamen Erneuerung von Sitte und Brauch uns als

Wegleitung dienen können. Hierzu wußte die Psychologie um 1900 sehr

wenig zu sagen, die neue Psychologie hingegen hat so viel, und zwar
hauptsächlich auf erleuchtende tiefe Anregungen Nietzsches hin, an
sicheren Einsichten gewonnen und aus altem Erkenntnisgut
wiedergewonnen, daß in Kürze nur Dummheit und Feigheit es den denkenden



Der Einzelne und die Gemeinschaft 917

Zeitgenossen noch ermöglicht, sich an diesen etwas gefährlichen aber
starken und wirklichkeitsgemäßen Einsichten und dem daraus folgenden
Zwange zu Neuordnungen vorbeizudrücken.

VI.
Ein vierter Kernsatz: alle sogenannten «Eigenschaften» eines Menschen

sind vieldeutig, können aber im Einzelfalle so erforscht werden

durch Charakteranalyse, daß man daraufhin sagen kann : der « Mut »

etwa des einen Menschen ist echter überlegener Wagemut eines Starken,
der gewohnt ist zu siegen und ängstliche Bedenken nicht kennt - Typus
« Löwenmut » ; der andere hat den Mut des Spielers, der nur wach wird,
wenn er in einer bestimmten Situation mehr und mehr riskiert, alles

« aufs Spiel setzt », wie man ja auch bildlich sagt, aber außerdem
vielleicht ein ängstlicher Hypochonder ist; der dritte hat seine Angst
systematisch bemeistert, weil seinem Ehrgeiz daran liegt, gute Figur
zu machen; der vierte ist aus Freundschaft oder auch Begeisterung
für die gute Sache einer Gemeinschaft « zu allem fähig », besonders

zum Selbstopfer, während er für sich allein sorgsam Gefahren meidet;
der fünfte denkt schlau berechnend und feige immer an seinen
persönlichen Vorteil und wird plötzlich tollkühn, wenn die Begierde nach

einem guten Fang ihn treibt; der sechste ist vorsichtig, aber von einer
unbeugsamen Zähigkeit, wenn es gilt, Widerstand zu leisten; der
siebente sprunghaft, keck, angriffslustig, aber rasch erlahmend bei
Widerstand - so könnte man Dutzende von Spielarten des « Mutes »

aneinanderreihen. Im Einzelfalle kann es aber von höchster Wichtigkeit

sein, sich über die Befähigung eines Menschen zu dieser oder jener
Leistung ein verläßliches Bild zu machen.

Früher, als es noch auf einige Jahre der Probe, des Kennenlernens
nicht ankam, hatte man wenig Anlaß, sich um solche Methoden der
Persönlichkeits-Psychologie den Kopf zu zerbrechen. Noch früher
spielte der Einzelmensch keine Rolle und zugleich war die
Instinktsicherheit im Erfassen der Persönlichkeit noch größer, dazu die sozialen
Verhältnisse und die Aufgaben, die man stellte, einfacher, übersichtlicher.

Dies alles hat man zu berücksichtigen, wenn man verstehen

will, warum gerade heute solch ein allgemeiner Drang nach feinerer
Menschenkenntnis herrscht und ein kritikloser Hang, von exakter
Schriftdeutung bis zur Wahrsagung aus Karten alle erdenkbaren
Techniken anzuwenden.

Der Hauptgrund für dies Suchen ist aber, daß die meisten festen



918 Hans Prinzhorn

Halte geschwunden sind - und diese liegen ausschließlich in den durch
lange Tradition geprägten Formen der Gruppen und Gemeinschaften,
die wiederum im Ganzen eines Volkes, eines Staates ihre natürliche
Gliederung und ihre Selbstsicherheit finden. Welche Form des Mutes,
um bei unserm Beispiel zu bleiben, in einem gegebenen Staatsgebilde

am höchsten gilt, das kann nicht durch Willkür eines Einzelnen oder

Gesetzgebung eines Ausschusses festgelegt werden, sondern das folgt
unentrinnbar aus der Eigenart eines Volkes nach Rasse, Hauptbetätigung,

Kulturstufe. Man vergleiche den starrköpfigen, stummen Mut,
der das Ideal der Nordgermanen von jeher gewesen ist, mit dem des

flackernden, wortreichen, kühnen, aber leicht erschöpfbaren südlichen
Idealtypus! Oder die verschlagene Zähigkeit des Japaners mit dem
Sportideal des Amerikaners und dem zwischen Gutmütigkeit, schwärmerischen

Menschheitszielen und stumpfer Grausamkeit schillernden
russischen Ideal. Und man bedenke, welche neuen Formen des Mutes in
den letzten Generationen aufgekommen sind: das sportliche Ideal
einerseits und das schrankenlose Besitzideal andrerseits - beide völlig
international, beide eigentümlich selbstherrlich zu inhaltsarmen Zielen
verlockend. Dort die Rekordleistung, die höchste Zahl einer Reihe, die
höchste Stufe einer Leiter, auf der man über alle Wettbewerber hinausklettert

- wohin zu kurzem Ruhme, nämlich bis ein anderer Rekord
die Massen mehr interessiert. Oft aber gleichzeitig zu langer ruheloser

Qual, weil der einmal erlebte große Augenblick des Erfolges bei
Unreifen alles spätere Erleben entwertet. - Hier beim Wettkampf um die
höchste Besitzziffer die bizarre Situation, daß alle Gemeinschaftsarbeit
als Material in die kapitalistische Rechnung geworfen wird, ein
Spekulationsobjekt für die wagemutigen Einzelnen, die womöglich mit dem
Resultat ihrer Kühnheit, den Millionen, in den Händen, eines Tages
ratlos dastehen und wiederum nicht wissen: was tun damit? Man
kann ähnliche Vieldeutigkeiten an der Menschenliebe, am Gerechtigkeitssinn,

an der Bescheidenheit und allen derartigen aus mannigfachen
Tendenzen zusammenschießenden «Eigenschaften» leicht zeigen. Das

Ergebnis wird stets sein : eine solche Verhaltungsweise ist mitbestimmt

von der Situation in diesem Lebensraum, durch diese Kulturstufe,
diesen Volkscharakter - und selbst ihre Entstehung, der Motivzusammenhang

im Einzelmenschen, ist nicht « selbstverständlich » nach einem
Schema, sondern lediglich aus der Verquickung mit der Sonderanlage
dieses Menschen, nämlich seines Charakteraufbaus richtig zu erfassen.

Für diese verwickelten Verhältnisse eine Wegleitung zu geben, ist die



Der Einzelne und die Gemeinschaft 919

praktische Aufgabe einer Charakterkunde. Aber schon diese kurzen
Streiflichter zeigen, wie schwierig diese Aufgabe ist - weil wir erstens
nicht gewohnt sind, das Verhalten der Menschen so unbefangen zu
prüfen, vor allem frei von eigenem Interesse und Vorteil, und weil
zweitens unsre Begriffe nicht auf die seelische Wirklichkeit eingespielt
sind, sondern auf moralische Urteile über den Effekt, den die Tat oder
der Gedanke oder der Gefühlsimpuls eines Menschen in diesem einen
Falle hat, oder gar nur zu haben scheint.

Wie kann man aber eine Gewähr finden, daß man im Einzelfalle

richtig urteilt? - das ist die schwerwiegende praktische Frage, die

jedermann stellen wird, den diese Betrachtungsweise fesselt. Darauf
ist zu erwidern : erstens ist echte, tiefe Menschenkenntnis ebenso selten
wie die sogenannte geniale künstlerische Begabung - aber man kann
natürlich durch gute Unterweisung und Übung seine Sicherheit stärken
und sein Blickfeld erweitern. Zweitens besteht eine unübersteigbare
Schranke: niemand kann über seine eigene seelische Differenzierung
hinaus einen andern richtig einschätzen. Und drittens diktiert jede
weltanschauliche Bindung ganz bestimmte Wertungen, die sich zwischen
den Erkennenden und den von ihm betrachteten Menschen schieben:
für den Antialkoholiker, für den Parteipolitiker, für den Kirchen-
strengen werden Teile der Lebenswirklichkeit indiskutabel, obwohl sie

für andere Zusammenhänge von tiefer Bedeutung und ansehnlichem
kulturellem Range sein können.

VII.
Es ist wahr, all diese Erklärungen drehen sich ein wenig im Kreise -

weil nämlich in alle Ewigkeit kein Mensch seine Privatperson ausziehen
kann, wenn er Mitmenschen gegenübersteht. So lange man das nicht
weiß, ist man gutgläubig überzeugt, den andern « objektiv » zu
beurteilen, auch wo man die beschränkteste Tyrannei ausübt. Läßt man
sich aber den Maßstab von einer Gemeinschaft liefern - Kirche, Partei,
Verein, Sekte, - so beurteilt man eben nicht mehr die Person, sondern
die Gesinnung, und zwar darauf, ob sie vereinsgemäß ist. In jedem Falle
bedarf es eines Entschlusses, eines Sprunges aus dem Kreise der naiven

Menschenbetrachtung heraus, sobald man Persönlichkeiten richtig,
allseitig zu erkennen wünscht. Und die ganze Schwierigkeit dieser Psychologie

läßt sich schlagwortartig so kennzeichnen: es handelt sich stets
darum, den exzentrischen Punkt für die Beobachtung zu finden, den
Punkt außerhalb der Enge der eigenen Person. Während nun bis gegen
Ende des vorigen Jahrhunderts die Überlieferung in den kulturellen



920 Hans Prinz horn

Gruppen so fest war, daß es eigentlich kaum in Frage kam, ob man sich

etwa einmal außerhalb der Traditionen unserer Zeit stellen solle,
wetterleuchtet, zumal dank Nietzsche und Dostojewski, dauernd die radikale
Frage nach den Mächten der Tiefe, die eigentlich hinter der Fassade

unserer menschlichen Umgangsformen wirken. Wohl ist der « Blick
ins Chaos », wie Hermann Hesse einmal sagt, gefährlich, wohl droht
den Schwächlichen von dort offener Nihilismus. Aber da es nun einmal

unser Schicksal ist, in einer Zeit zu leben, die kühnere Abenteuer
der Erkenntnis unternommen hat als viele andre Zeiten, und da uns
obendrein auch die Ereignisse der äußeren Welt überall vor neue
Entscheidungen gestellt haben, so gibt es für selbständige Menschen keine

Wahl: wir müssen hindurch oder zurück und wählen in dieser Notlage
mutig das « Hindurch » Wir nehmen das Risiko, das jede neue Situation
birgt, auf uns im Vertrauen auf die alten Lebenskräfte, an denen wir
noch teilhaben wie einst unsere Ahnen, die in übersichtlicheren
Zeitläuften es leichter hatten, am Aufbau von Kulturen tätig mitzuwirken.

VIII.
Ein letzter Kernsatz folgt aus unsern Betrachtungen über die

Vieldeutigkeit der persönlichen « Eigenschaften » : zwischen der « Eigenart »

des Einzelnen (dem Charakter einschließlich der Begabung in jeder
Hinsicht), der erwünschten « Gesinnung » einer Gruppe und schließlich

deren Programm oder Dogma sind zahllose Kombinationen möglich,

während man allzu leichtsinnig in dem Schema denkt : « wer zu
meiner Partei gehört, ist dadurch günstig charakterisiert ». Wieviel
grobe Täuschungen entstehen bei solchem Schematismus! Wieviel
Eigennutz, Ehrgeiz, dumpfe Bequemlichkeit bedient sich nicht des

Parteiprogramms, ohne wahre innere Beziehung dazu. Und wie viele
stehen deshalb abseits vom Parteibetrieb, weil sie die Gemeinschaft
höher schätzen und ehrlicher fördern als die unentwegten Doktrinäre

Sobald man aber einmal begonnen hat, etwas von der angedeuteten
Art offener Verständnis-Bereitschaft zunächst den Volksgenossen
entgegenzubringen, wird man frei aus dem Kerker doktrinärer Parteilichkeit,

in dem man allzu leicht verdummt und sich anscheinend vor
Mißdeutungen und kurzsichtigen Gehässigkeiten gegen Andersdenkende
nicht bewahren kann. Man beginnt einzusehen, daß jeder Mensch, ob

er nun Hand- oder Kopfarbeiter, Beamter, Landwirt, Kaufmann oder

was immer ist, mit allen übrigen den einen Konflikt teilt: den Zwiespalt

zwischen persönlichem Wunsch und der Pflicht gegen die Gemein-



Der Einzelne und die Gemeinschaft 921

Schaft. Er fühlt, handelt und denkt aus seinem persönlichen Notstand
heraus, von dem ihn, den Einzelnen, niemand und keine Macht der
Erde befreien kann - und er strebt einer Lösung dieses seines
Notstandes zu, die innerhalb einer Gemeinschaft Sicherheit und Bergung
für ihn gewährt. So weit gefaßt ist jedes einzelnen Mitmenschen
Zustand, Konflikt und Wunsch der gleiche - unvermeidlich ist für alle
Zeiten der Machtkampf - unvermeidlich ist die Maßlosigkeit, mit der
viele Volksgenossen unberechtigten Forderungen nachgehen - darüber
sentimental zu jammern und sich wie vor persönlichen Bosheiten
moralisch in die Brust zu werfen, sollten wir endlich verlernen.

Eine Erkenntnis wenigstens ist uns heute leichter zugänglich als

früher und ihr zuliebe lohnt es sich, etwas Selbstbesinnung zu riskieren,
auf die Gefahr hin, daß man auch an der eigenen Person heilsame

Enttäuschungen erlebe: die Erkenntnis nämlich, daß gerade ein
gemeinsames Volksschicksal, eine Wandlung der Staatsform, eine Krisis
der Weltgeschichte, notwendigerweise in jedem Einzelnen sich
verschieden auswirken muß, je nach seiner Persönlichkeit und seiner Stelle
im Volksganzen. Beachten wir das, so werden wir jene Ritterlichkeit
des männlich-freien Kampfes lernen, der das einzige Zeichen dafür ist,
daß ein Volk die Reife besitzt, sich selbst zu regieren.


	Der Einzelne und die Gemeinschaft : im Lichte der neuen Persönlichkeits-Psychologie

