Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 12

Artikel: Der Einzelne und die Gemeinschaft : im Lichte der neuen
Personlichkeits-Psychologie

Autor: Prinzhorn, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

905

Der Einzelne und die Gemeinschaft

im Lichte der neuen Personlichkeits-Psychologie?)

von Hans Prinzhorn

L.

Was «der Mensch » eigentlich in seinem tiefsten Wesensgrunde sei,
was an ihm unverlierbar wichtig, was hingegen nebenséchlich, zufillig
se1, dariiber sind beinahe unendlich viele Meinungen gedufiert worden,
private, wissenschaftliche, kirchliche, staatliche und was nicht noch
fir welche. Jede Zeit, jedes Volk, jede Kultur, ja jede Gruppe und
sogar Jeder ein wenig eigenbrotlerische oder querképfige Einzelne hat
von jeher naiv geglaubt, seine eigene Meinung unterscheide sich von
den Meinungen anderer hauptsichlich dadurch, daB sie richtig sei,
wihrend die andern aus Dummheit oder Béoswilligkeit an ihrer ab-
weichenden Meinung festhielten, obwohl sie «auch anders kénnten »,
wenn sie nur wollten, d. h. wenn sie sich seiner persénlichen Meinung
anschliefen wollten. Dies ist nicht nur der wunderliche Pharisier-
Standpunkt politischer Parteien, sondern auch wissenschaftlicher Schu-
len und Richtungen, ja, wie bekannt, auch kirchlicher Institutionen.

Lassen Sie uns rasch, wie im voriibergleitenden Film, die Haupt-
wandlungen des Menschenbildes und der Spannung zwischen den
Einzelnen und der Gemeinschaft an einigen Beispielen verfolgen: in
den meisten Friihkulturen und erst recht in prahistorischen Urzeiten,
soweit wir davon Kunde haben, stehen wenige Einzelne als Helden
und Fiihrer einer grofilen Zahl von Gefiihrten gegeniiber, in deren
Schar dann der Einzelne nicht sehr wichtig genommen wird und sich
gutwillig einfiigt in die einfach gegliederte Menge der Urgemeinschaft.
Diese natiirliche Rangordnung — wie mannigfach sie auch vom nordi-
schen Wickinger bis zum Mittelmeer-Orientalen und bis zum fernen
Ostasiaten aufgebaut sein mag — formt sich immer neu aus dem wech-
selnden Machtverhiltnis von iiberragenden Perssnlichkeiten. Diese
werden ebenso sicher Fiihrer, wie der stirkste Hirsch Fiihrer seines
Rudels wird. Die erste wichtige Neuerung beim Menschen besteht

) Rede, zum deutschen Verfassungstag 1928 in Stralsund gesprochen.



906 Hans Prinzhorn

wahrscheinlich darin, dafl der Fiihrer-Rang nicht mehr durch kérper-
liche Stirke allein, sondern auch durch geistige Uberlegenheit erlangt
werden kann, wodurch sich denn der kluge und erst recht der listige
Schwache « oben zu halten » vermag. So entsteht die Fiihrerschaft des
« Wissenden » als des Weisen oder Priesters oder Gelehrten. Und die
andere Spielart menschlichen Fiihrertums stellt der Mann dar, der die
Nahrungsmittel in seine Hand bekommit, se1 es, daf} er das fruchtbarste
Land oder aber irgendein wichtiges Hilfsmittel des tiglichen Lebens
als personliches Machtobjekt festhilt und ausbaut: so entsteht die
persénliche Macht aus Besitz, sei es aus Bodenertrag, sei es spiter aus
Kapitalisierung und Organisation von anderen Produktionsarten.

In den Hochkulturen ist diese einfachste Rangordnung: Einzelfithrer
und gefiithrte Masse, rasch iiberwunden zugunsten einer vielfiltig ge-
gliederten Ordnung. Von den weitverzweigten Staatengebilden Chinas
Assyriens, Agyptens, Griechenlands, Roms an, erst recht in den wech-
selnden Formen des mittelalterlichen deutschen Kaiserreichs und der
neuzeitlichen Feudal-Staaten bis zur groflen franzésischen Revolution
liBt sich das Verhiltnis des Einzelnen zur Gemeinschaft trotz aller
Strukturunterschiede dieser iiber 3000 Jahre verteilten Staatsgebilde
einheitlich so kennzeichnen: in der lebendigen spannungsreichen Ein-
heit zwischen Fiihrer und Masse spielt der Einzelne eine immer gréflere,
eine wichtiger, selbstindiger werdende Rolle. Man braucht sich nur zu
erinnern, wie selbstherrlich die reichsunmittelbaren freien Stidte dem
Kaiser gegeniiber auftraten, meist unter der Fiithrung eines Biirger-
meisters, der durch das Gewicht seiner Persénlichkeit und seiner Be-
gabung einen natiirlichen Anspruch auf diese Fithrung besaf}. Er seiner-
seits mufte sich wieder mit den sich verselbstindigenden Ziinften und
deren Fiihrern einigen, wenn er bestehen wollte — man weif3, da} bei
Konflikten zu allen Zeiten am liebsten das brutalste Argument ver-
wendet wurde: der im Augenblick Michtigere kopfte den andern —
versteht sich unter Berufung auf Gesetz und géttliche Gerechtigkeit
im Namen der Gemeinschaft, gegen die er sich vergangen habe. Wechselte
die Macht im nichsten Jahre, so konnte dasselbe Schicksal, im Namen
der gleichen Instanzen, wiederum ihn treffen.

Unabhingige starke Personlichkeiten haben jederzeit eine Art von
Sonderdasein neben der Gemeinschaft gefiihrt — das muf} nicht heiflen,
gegen sie, als Raubritter und Abenteurer, sondern kann sehr wohl un-
eigenniitzig fiir sie geschehen, zumal bei den Reformatoren unter den
Gelehrten, Kiinstlern, Weisen. Dennoch gibt es in Hochkulturzeiten



Der Einzelne und die Gemeinschaft 907

kaum je einen Menschen, der sich auf eigne Faust wirklich freigemacht
hitte von der iiberkommenen Lebensform und Gewohnheit seines
Standes. So ist der erste Revolutionir im vollen Sinne des Wortes erst
Rousseau, wihrend man bis dahin nur von Reform oder denn von
Rebellion gegen einen Fiirsten, eine Regierung, einen Gesetzeszwang
reden kann. Das ist aber etwas ganz anderes als der « unentwegte Drang »
nach Umwilzung aller Gemeinschaftsformen, die im Laufe von Jahr-
tausenden gewachsen sind, zugunsten eines schwirmerischen Ideals,
einer Utopie, die den Wunschphantasien eines feinen weichen Menschen-
freundes entsprang, ohne sich auf Lebenswirklichkeiten zu griinden. -
Denn wo sind die Belege fiir den lieben guten Wilden eines paradiesi-
schen Urzustandes und wo vor allem fiir die Liebe und Giite des neuen
Menschen, der doch alsbald im Namen von Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit sich genau so im Blut berauscht wie der alte diistere
Tyrannenfiirst und der abenteuernde Eroberer? Nicht zu vergessen
die Kirche, die im Namen des Gottes der Liebe Tausende und Tausende
marterte und verbrannte, und in deren Namen weitere Tausende, so
von den nichsten Blutsbriidern wie von herrlichen Fremdvélkern, hin-
geschlachtet wurden, wenn deren Goldschitze die Gier des Europiers
lockten - die Geschichte von Cortez im Lande der mexikanischen
Azteken gehért zu denjenigen, die man jedem Kulturidealisten immer
wieder ins Gedichtnis rufen muf}, wenn man wahre Menschenkenntnis
plegen will.

Fiir uns, die wir bemiiht sind, aus unbefangener Einsicht in das
Wesen des Menschen und seine Stellung in der Welt, in der Natur und
in der Geschichte ein richtiges, wirklichkeitgemifles Weltbild aufzu-
bauen, fingt am Ende des 18. Jahrhunderts in Krampfen und Krisen
eine neue Phase der Menschheitsgeschichte an: zugrunde geht der alte
Patriarchalische Herrenstaat, der Lebensstil einer fithrenden Gesell-
schaft, wie sie kennzeichnend ist fiir alle geschlossenen Kulturen, die
alte Rangordnung der Stiinde, die jedem Einzelnen von Geburt an
ungefihr seinen Platz anweist und jedenfalls seinen Entwicklungs-
radius beschrinkt. Zugrunde geht damit aber auch, psychologisch ge-
sprochen, das sichere Weltgefiihl, das aus jeder stetigen Gesellschafts-
ordnung fiir alle Beteiligten, selbst fiir die relativ schlecht Versorgten,
unbedingt erwichst. Denn dies gehort zu den tiefsten und unablenk-
baren Bediirfnissen des Menschen: daf er wissen will, wohin er gehort,
was thm zukommt, was thm offensteht.



908 Hans Prinzhorn
I1.

Unsere heutige Betrachtungsweise dieser Gemeinschaftsfragen zielt
tiefer als die friiher iiblichen, weil sie alles Lebendige einbezicht, zumal
das gesamte Tierreich. Die uns iiberlegene Sicherheit und Lebens-
fahigkeit des Tieres beruht darin, daf} es in einem Lebensraume ver-
weilt, in den es hineingehért, daf} es dort findet, was es als Nahrung
und Bergung braucht, daf} es nicht in Experimente hineingezogen
wird — der Fisch wird nicht «aus Interesse » versuchen, an Land zu
gehen, das Landtier nicht, iiber Meer zu schwimmen. Nun, was der
Mensch an entsprechenden sicheren Ordnungen méglicherweise be-
sitzen kann, das entspringt ausschlieBlich aus den in langer Tradition
erwachsenen oft erprobten Ordnungen der Volks- oder Staatsgemein-
schaft — diese bietet den einzig haltbaren Ersatz fiir die Naturordnung,
in der das Tier lebt. Dessen Sicherheit beruht jedoch nicht nur darauf,
daf} es hat, wessen es bedarf, sondern noch tiefer darauf, dafl Innenwelt
und Umwelt sich bei thm vollkommen decken, dafl seine Wunsch-
phantasie es nicht in Abenteuer, in Erfindungen, in Programme zur
Verbesserung seiner Lebensumsténde, in neue Produktionsformen und
dergleichen hineinzieht — so kann es nicht unzufrieden werden mit
seinem Dasein, weil kein Vergleich mit anderen Moglichkeiten es
neiderregend beunruhigt.

Gehen wir noch einen Schritt weiter in der psychologischen Deutung
dieses Urzustandes, so miissen wir fragen: wie erlebt denn wohl ein
Tier die Welt — im Unterschied vom Menschen? Der naheliegende
Einwand: dariiber konnten wir doch nichts wissen, weil kein Tier uns
verlaBliche Mitteilung dariiber machen kénne, ist nicht stichhaltig. Wir
vermégen durch zahlreiche, freilich hchst subtile Forschungsmethoden
auf Grund unendlich miihseliger Versuche und strenger Uberlegungen
heute allmahlich einiges Sichere iiber das Seelenleben des Tieres im
allgemeinen und bei manchen Tierarten auch bis ins Einzelne hinein
zu sagen. Wir haben das Tier gleichsam eingekreist, indem wir alle
dhnlichen Verhaltungsweisen zum Vergleich herangezogen haben, die
wir etwas genauer und sicherer erforschen konnten: also das Verhalten
der Kinder, die uns manchmal spiter sagen kénnen, wie sie frither die
Umwelt, die Menschen, sich selbst erlebt haben und was sich seither
beim Reiferwerden geiindert hat; oder das Verhalten «primitiver »
Menschen, die in mancher Hinsicht dem Verhalten von klugen, d. h.
natursicheren Tieren niher stehen als dem des denkenden européischen
Menschen; oder das Verhalten von Menschen, die Schidigungen er-



Der Einzelne und die Gemeinschaft 909

litten haben, zumal am Gehirn, wie das im Kriege ja wie ein ungeheures
Massenexperiment geschehen ist. Was uns von den Ergebnissen dieser
vergleichenden Forschungen fiir unser Thema besonders lebhaft fesselt,
1st folgendes:

Die vollkommene Einheit von Innenwelt und Umwelt, darin das Tier
wie der naturgebundene Frithmensch lebt, bewahrt das Lebewesen vor
den meisten Problemen, die dem Kulturmenschen alltiglich, ja beinahe
Hauptinhalt seines bewufiten Daseins sind. In wenigen Schlagworten,
die sich z. T. an Max Schelers letzte Arbeiten anschlieflen: das Tier,
villig sicher eingeordnet in seinen Lebensraum und in die rhythmischen
Ablaufe von Tag und Nacht, von Jahreszeiten — trigt sein MuB in sich,
es kann nicht auch anders, es kann nich? wihlen, es kann vor allem nicht
Nein sagen, wenn Triebhaftes in ihm geschieht. Denn dies Triebhafte
liuft in thm ab wie Wind und Wetter drauflen, es steht nicht in seiner
Macht, etwas daran zu dndern. Fiir das Tier gibt es nicht klar abge-
grenzte Gegenstinde, « Dinge», wie fiir uns, sein Erlebnis der Um-
welt sieht mehr so aus, wie es kurze Sitze dieser Form sagen: « etwas
zum Fressen, etwas zum Lieben, etwas zum Fiirchten », wobel natiir-
lich Bekanntheit mit diesem « Etwas », ja engste Vertrautheit, Wieder-
erkennen u. dgl., iiber Gehér, Geruch und Gesicht ebenso leicht ent-
steht, wie bei unsrer Art, Einzelheiten als Eigenschaften eines Objektes
uns zu « merken ». Das Tier hat schlieBlich keine Maglichkeit, « Ich »
zu erleben, das heifit genauer: sein Ich und die Dinge drauflen als zwei
getrennte Tatsachen aufzufassen. Der Knochen ist fiir den Hund eben
nur «etwas zum Nagen», erlebt als eine Anziehung durch Geruch,
Getast, ein unwiderstehliches Hinmiissen, Nagen- und Fressenmiissen.
Lassen wir uns nur nicht mehr irrefiihren durch die Dressierbarkeit
des Tieres, die ihm gleichsam das menschliche Nein kiinstlich ein-
pflanzt oder aber kirperliche Verhaltungsweisen duBerlich einiibt, die
beim Menschen aus bestimmt entwickelten F dhigkeiten jederzeit
Spontan entspringen und sich stindig nihren und verfeinern kénnen.
Niemals erlaubt eine Leistung einen eindeutigen Riickschluf} auf den
seelischen Vorgang dahinter, so wenig wie ein Krug mit warmem Wasser
erkennen lifit, ob ein Kohlenfeuer, eine Spiritusflamme, der elektrische
Strom, ein innerer chemischer Umsetzungsprozefl die Wirme des
Wassers verursacht hat, oder etwa einfach die Sonnenbestrahlung an
windgeschiitzter Stelle.

Wie sieht es nun mit der Beziehung des Einzeltieres zur Gemein-
schaft aus? — Bej Tieren, die in Gruppen leben, ist es unméglich, daf



910 Hans Prinzhorn

ein Individuum sich verselbstindige und auf eigene Faust lebe — es
ginge rasch zugrunde oder wiirde von den Genossen vernichtet, wenn
es sich etwa gegen sie wendete. Es gibt aber bekanntlich Tierarten,
die einzeln oder in Paaren leben: bei diesen miissen wir die Natur-
bindung uns wohl so eng denken, daf} sie in threm Lebensraume gleich
vertraut, in natiirlicher Einigung mit Tieren derselben oder fremder
Art leben wie Gruppentiere mit ihrer Herde. So gewif} in der Natur
auch Kampf, Tétung und Blutdurst herrscht, so gewiB} ist nicht dieser
Kampf, sondern das natiirliche Gleichgewicht zwischen harmloser
Daseinsfreude und jenem Kampf um die Nahrung der Dauerzustand -
wihrend Darwin mit seinem vieldeutigen Schlagwort vom « Kampf
ums Dasein » die Zustinde des Wirtschaftskampfes im 19. Jahrhundert
falschlich in die Natur hineingedeutet hat. Kurzum: im Tierreich geht
nicht der dauernde Konflikt zwischen dem Einzelnen und der Gemein-
schaft bis an die Wurzeln des Lebensgefiihls, sondern es herrscht ein
Zustand von schwebendem Gleichgewicht, dessen Stérung sogleich
lebensgefihrlich fiir den Storenfried wird.

I1I.

Der wichtigste Unterschied der menschlichen Gemeinschaft von der
tierischen liegt demnach darin, dafl der Mensch, wenigstens auf der
Kulturstufe, sowohl in der Gemeinschaftsbindung zu leben vermag
als auch mehr oder weniger selbstindig, einzeln, auf eigene Faust.
Genauer gesagt, dafl er stindig und grundsitzlich in Konflikt lebt
zwischen den Anforderungen der Gemeinschaft und seinen persén-
lichen Wiinschen. Dieser Konflikt ist auf gar keine Weise wegzuschaffen
oder endgiiltig zu iiberwinden, sondern er muf} in alle Ewigkeit von Fall
zu Fall durch immer neue Entscheidungen gelost oder ausgeglichen
werden, um sogleich wieder neu aufzustehen. Und diesen Dauerkonflikt
des Kulturmenschen tiefer durchschaut und in Worten gekennzeichnet
zu haben, ist ein Hauptverdienst der neuen Psychologie. Wir konnen
heute mit unwiderleglichen Griinden beweisen, warum es irrig, sach-
lich falsch ist, von dem sogenannten Individualismus - nimlich der
Lehre, daf} der Einzelne nur aus persénlicher Kraft und willkiirlichen
Entschliissen das Leben meistern kénne — die Losung der mensch-
lichen Dauerprobleme zu erhoffen. Und wir kénnen ebenso zwingend
zeigen, warum das Gegenteil davon — niamlich alle Lehren, die auf das
Recht der Masse abgestellt sind — gleichfalls irrig und sachlich falsch
sind, mag diese « Masse » nun einfach mechanisch als grofle Zahl, oder



Der Einzelne und die Gemeinschaft 911

als gegliederte Gemeinschaft, oder als Partei, als Kirche, als Staat ge-
fafit sein.

Diesen Hauptbefund miissen wir festhalten, weil nur von ithm aus
alles andere verstindlich wird : es macht geradezu das Wesen des Kultur-
menschen aus, daf} er auf eine vollig unlésbare, also tief tragische Weise
zwiespiltig in der Welt steht. Seine Gemeinschaftsbindung ist gelockert
im Vergleich mit dem iiberaus festen Halt, den primitivere Gruppen-
formen ihren Cliedern bieten, seine selbstherrlichen persénlichen
Cliicks- und Machtwiinsche sind maflos gesteigert im Vergleich mit
jenen Frithmenschen, freilich aber zugleich verflacht, was wir nicht
aufler Acht lassen diirfen. Wie zahlreich auch die Spielarten dieser
Spannung zwischen den Anspriichen des Einzelnen und der Gemein-
schaft sein mégen — nach Rassen, Zeiten, Kulturriumen, Reifestufen
der Vélker oder Nationen — so bleibt doch unwiderruflich dieser Ur-
konflikt als Schicksal des Menschen bestehen: der selbstherrliche
Drang des Einzelnen stemmt sich gegen die Rechtsformen der Gemein-
schaft. Wiirden wir unter diesem Leitmotiv die modernen Staatsbil-
dungen durchmustern, so kimen wir zu einem sehr klaren Wert-
maflstabe: unter den geschichtlich nun einmal so gewordenen Um-
stinden, die uns als « Gegenwart », als Wirkungsraum fiir unsere Ge-
staltungskraft gegeben sind, wird das Staatengebilde am festesten
stehen und am dauerhaftesten sein, in dem die geschilderte Spannung
zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft am offensten und am
sachlichsten ausgekimpft wird. Die Stetigkeit und Grofziigigkeit des
englischen oder des schweizerischen Staatslebens ist nur von hier aus
richtig einzuschitzen.

IV.

Mit Recht wird man hier die Frage aufwerfen: was haben diese
soziologischen Erwigungen mit der mehrfach geriihmten neuen Per-
sénlichkeitspsychologie zu tun? Inwiefern hat diese die Mittel geliefert,
mit denen man in die Beziechungen zwischen dem Einzelnen und der
C:emeinschaft tiefer hineinleuchten kann als zuver? Worin bestehen
die wichtigsten Erkenntnisse, die uns heute bei der Beurteilung dieser
schwer durchschaubaren und vieldeutigen Spannung zur Verfiigung
stehen? — Mit der Beantwortung dieser Fragen gelangen wir in der
T:at erst zum eigentlichen Thema. Alles bisher Gesagte sollte nur dazu
d.lenen. gleichsam einen Hintergrund, eine Biihne zu schaffen, auf der
Sl?h die rein psychologischen Erkenntnisse, die jetzt auftreten sollen,
leichter verstindlich machen kénnen. Es sind nur wenige einfache



912 Hans Prinzhorn

Grundwahrheiten, die sich hier kurz darstellen sollen. Die erste lautet:
ein verkiindetes Ideal sagt nichts aus iiber den wirklichen lebendigen
Menschen, der dahintersteht. Ein paar alltigliche Erfahrungen als
Beispiel: wer kennt nicht einige Exemplare ménnlicher und weiblicher
Schonredner und Wichtigtuer, die von giitigen Worten und vielleicht
auch eifriger Teilnahme an 6ffentlich sichtbaren Wohltitigkeitsbetrieben
strotzen, jene « Hyinen der Nachstenliebe », wie eine gescheite Frau
einmal gesagt hat? Wie oft sind sie im Privatleben eng, eigensiichtig,
tyrannisch, kurzum das Gegenteil von der Schauseite, die sie den Mit-
menschen bieten ? Oder wer muf} nicht an die zahllosen Untaten denken,
die im Namen der Gerechtigkeit, der Menschlichkeit, der Kultur, ja
der Religion an fremden Volkern begangen worden sind? Wir streiften
schon die Ausrottung und Ausraubung der Mexikaner, es steht nicht
anders mit dem ehrwiirdigen chinesischen Reiche zumal im englischen
Opiumkriege 1842 - ja die ganze Geschichte der sogenannten Koloni-
sation ist zu mehr als der Hilfte eine schmachvolle Liste von Freveln,
die unter verlogenen Scheinidealen aus Habgier geschehen sind. Schwei-
gen wir von den Greueln, die in unseren Tagen unter allen méglichen
Idealen teils an benachbarten Vélkern, teils im eigenen Lande bei den
meisten Nationen Europas geschehen sind — man sollte meinen, wir
alle seien durch eine wahre Zwangserziehung in bezug auf Menschen-
kenntnis hindurchgepeitscht worden — und doch herrscht noch immer
jener dunstige Glaube an schéne Worte und auf der andern Seite der
duflerste Zynismus des Freibeuters, der von Erfolg zu Erfolg stiirmen
darf, weil er die Gutgliubigen mit idealen Programmen betiuben
kann.

Wohl haben von jeher Dichter und Weise die Menschen verspottet,
weil sie so leicht zu tiuschen sind, ja offenbar so gern sich tiduschen
lassen. Hunderte von Ausspriichen lieflen sich reihen, die dem Sinne
nach tibereinstimmen mit Lessings « man spricht am meisten von den
Tugenden, die man nicht hat», oder mit Schopenhauers geistreichen
Ausfithrungen iiber das, « was einer ist, hat oder vorstellt ». Dennoch
verdanken wir erst Nietzsche die letzte Klirung in dem Zusammen-
spiel der Motive hinter den Handlungen und hinter den Idealen, ja
sogar hinter den Worten und Begriffen des Menschen. Ihm verdanken
wir eine erste Sicherheit in «jenem gefihrlichsten Riickschlusse vom
Werk auf den Urheber, vom Ideal auf den, der es nétig hat, von jeder
Denk- und Wertungsweise auf das dahinter kommandierende Be-
diirfnis ». Das heiflt, auf eine kurze Formel gebracht: der Mensch



Der Einzelne und die Gemeinschaft 913

lebt in Selbsttiuschungen — und zwar gerade in bezug auf seine am
héchsten geschitzten Leistungen: seine Ideale, seine Moral, seine
Religiositit, sein Denken, sein Wollen. Das ist freilich eine sehr gefihr-
liche Wahrheit. Denn leicht kénnte ein ganz Schlaver daherkommen
und den SchluBl ziehen: wenn alle diese idealen Werte auf Selbst-
tiuschung beruhen, so heifit das doch, daf} es keinerlei Wahrheit gibt,
daB nichts gilt und alles erlaubt ist? Damit wire dem wildesten Nihilis-
mus Tiir und Tor geoffnet, was denn in der Tat unter Berufung auf
Nietzsche gelegentlich versucht worden ist. Aber wer diesen Schluf}
zieht, verfallt einem gefihrlichen Mifverstindnis: er zieht namlich
seine Folgerung mit dem Intellekt, auf logischem Wege. Und da greift
denn unsere neue Psychologie sogleich wieder ein und zeigt, daf} im
Bereiche des Lebendigen und gerade im Zusammenleben der Menschen
keineswegs die Logik, das rationelle Denken den Ausschlag gibt -
wieviel auch davon auf Programmen gedruckt werden mag — sondern
etwas Tieferes, das im Einzelnen wie in der Gemeinschaft wirksam ist,
ganz unabhingig davon, ob man es deutlich bemerkt und in Worten
benennt oder nicht. Das sind die tricbhaften Bediirfnisse, die aber
nicht einfach auf den Sexualtrieb zuriickfithrbar sind, wie das die
Psychoanalyse zuerst versucht hat, sondern sich mannigfach, nur in
den groflen Hauptziigen erkennbar, durchkreuzen, aber zentriert um
einen Liebesdrang, der tiefer ist als alle Vernunft und trotz aller mensch-
lichen Gemeinheit stirker und verlsslicher als der reine Machttrieb.

Die Gefahr des radikalen Nihilismus — aufler bei Nietzsche auch bei
Dostojewski auf Grund ahnlich tiefer Einblicke in das seelische Chaos
des Menschen unserer Zeit drohend - kann nur von einem Ansatze aus
iberwunden werden: eben von der erlebten Sicherheit aus, daff keine
Entscheidung von Einzelmenschen wie von Gruppen rein nach der
Logik, der Vernunft, der Idealitit von Programmen gefallt wird, sondern
daf} eine jede auch von den Bediirfnissen, den Wiinschen und der
Liebeskraft der Menschen gefarbt ist, die unter der Fahne dieser
Programme kiimpfen. Erst wenn man einmal ganz sicher weifl, daf}
diese wirklichen Menschen allein, aber keineswegs jene scheinbaren
Fassaden jede Gemeinschaftsform und jede Anderung bestimmen,
erst dann beginnt die Moglichkeit echter Realpolitik im privaten wie
im Sffentlichen Leben. Darunter soll verstanden werden ein reifes
Verhalten, das ohne ideologische Bedingung oder Forderung mutig der
gesamten Wirklichkeit ins Auge schaut und ihr gerecht zu werden
trachtet. Diesen Mut bringt nur auf, wer einige Gewahr dafiir hat, daf3



914 Hans Prinzhorn

er iiber geniigenden Weitblick und vielseitige Erfahrungen an sich
selbst ebenso wie an anderen verfiigt, so da} er vor umstiirzenden
Uberraschungen sicher ist. Und da soll nun, manchen berechtigten
Bedenken gegen die Psychologen zum Trotz, behauptet werden, dafl
unsere neue, hauptsichlich auf Nietzsche und nichstdem auf Freud
und Klages fuBende Seelenkunde berufen ist, diese Sicherheit zu ver-
mitteln, indem sie die Umrisse des heutigen Weltbildes, das die Gesamt-
heit der Natur- und Geisteswissenschaften uns aufgebaut hat, mit der
Innenwelt des Menschen in Einklang bringt. Dies aber vor allem durch
allseitige Anwendung des Satzes, dafl wir gut tun, hinter der Fassade
der Ideale auf die lebendige Wirklichkeit der Menschen zu achten oder:
Selbsttiuschungen zu vermeiden, den Mut zur Realitit zu haben.
Eine zweite Erkenntnis von fundamentaler Bedeutung lautet: der
tiefste menschliche Trieb geht auf die Einigung mit irgendeiner Stelle
der Umwelt, sei dies nun ein Mitmensch, ein Stiick Erde, eine Gruppe.
Dieser Trieb, als Gefiihl Liebesdrang, Hingabe- oder Bergungsdrang
zu nennen, umfafit alle urspriingliche Beziehung zur Natur und den
in ihr schopferisch wirkenden Kriften als religisse Haltung und alle
Arten von menschlicher Bindung als erotische Einsfithlung, wobei
keineswegs die sexuelle Lust alle anderen Formen der Verbundenheit
zu erklidren vermag, obgleich sie einen groflen Vorrang durch ihre
Heftigkeit und ihre biologische Bedeutung als Trigerin der Fort-
pflanzung geniefit. Aber es ist barbarisch, die Liebe zu Freunden, zu
Blutsverwandten, zu allem Lebendigen in Erdnatur und Kosmos ab-
leiten zu wollen aus sexueller Lust. Vielmehr sind alle diese Einigungs-
antriebe gleich-urspriinglich mit jenem Sexualtrieb, der im Tierreiche
noch eine unendlich geringere und aufs strengste geregelte Rolle spielt,
wihrend er erst beim Kulturmenschen gleichsam auf eigne Faust
seinen Geltungsbereich verbreitert und im modernen Denken geradezu
wuchert wie ein krankhaftes Gewebe im Korper. Es ist von hochster
Wichtigkeit, dies zu wissen, wenn man der Wirklichkeit gerecht werden
will. In der auBlermenschlichen Welt durchschligt der Sexualtrieb in
groflen Abstinden das alltigliche Dasein, meist aus gewitteriger Brunst
wie ein Blitz hervorbrechend, in zeugender Vereinigung der Geschlech-
ter sich lésend. Erst dem Menschen und den Tieren, die mit ithm leben,
ist es vorbehalten, aus diesem seltenen und gewaltigen Naturereignis
ein alltigliches Unterhaltungsspiel zu machen, das aus dem urspriing-
lichen Zusammenhange mit der Zeugung herausgelést ist.
Unbegreiflich angesichts dieses Sachverhaltes, wie man den mensch-



Der Einzelne und die Gemeinschaft 915

lichen Hochmut so weit treiben konnte, dafl der schlicht-gewaltige
tierische Zeugetrieb entwertet wurde gegeniiber dem bis ins Absurde
gesteigerten und verderbten menschlichen Sexuallust-Triebe. Man
sollte sich sfters in aller Bescheidenheit klarmachen, daf} es licherlich
ist, in der Selbsttiuschung zu verharren, als kénne der Mensch in bezug
auf seine Sexualitit herabschauen auf das Tier. Umgekehrt verhilt es
sich — aber solche Erkenntnis stellt harte Anforderungen an Gehirne,
die iiberhitzt sind vom andauernden Zwangsdenken an Sexuallust, wie
das heute nicht selten ist. Insofern hat in der Tat die Psychoanalyse
recht, wenn sie uns darauf achten gelehrt hat, daf} hinter den Gedanken
und Worten viel mehr Sexualwiinsche lauern, als es unser waches
Bewuftsein zugibt, und daf} wir durch Sitte und Gesetz darauf dressiert
sind, diese Wiinsche zu verdringen. Aber die Lehre, die auf solchen
richtigen Beobachtungen aufgebaut wurde, ist noch keineswegs in eine
haltbare Form gebracht, und ihre Verbreitung in der Offentlichkeit
verdankt sie grofenteils eben jenem geschilderten wuchernden Sexual-
interesse, das fiir Zeiten des Kulturverfalls so kennzeichnend ist — man
vergleiche das spite Rom! — Wir kénnen auf diese ungemein fesselnden
und aufschlufireichen Probleme hier nicht eingehen.

Fassen wir den zweiten Kernsatz der Personlichkeits-Psychologie
noch einmal anders, so steht also fest, da} der Trieb nach Sexuallust
kiinstlich herausgelsst ist aus viel groBeren Zusammenhingen. Er
gehért zu dem Grundtriebe, der auf Einigung von Natur und Menschen
aus ist und begleitet urspriinglich den Zeugungsakt. Daf} alles Tun,
Formen, Denken, kurzum alle Kulturgebilde und das ganze Verhalten
des Menschen mitbestimmt oder mindestens gefirbt ist von der be-
sonderen Spielart der persénlichen Einordnung seiner Sexualitit in
sein Weltbild, hat Nietzsche mit einem Satze programmatisch fest-
gelegt: « Grad und Art der Geschlechtlichkeit eines Menschen reicht
bis in die letzten Gipfel seines Geistes hinauf.» Die psychoanalitische
Sexualtheorie ist als einseitige Ausfithrung dieser Erkenntnis in ithrem
Wert und in ihren Grenzen zu verstehen und richtigzustellen.

V.

Ein dritter Kernsatz: Lebensvorgiinge sind an sich unbewuft, und
verlaufen auch im Menschen noch, wie in der ganzen Natur, zwangs-
férmig, rhythmisch-gegliedert (nach dem Typus von Tag und Nacht):
so der Herzschlag, Ein- und Ausatmen, Nahrungsaufnahme und -ab-
gabe und vieles andere — urspriinglich alles Triebhafte. Beim Menschen



916 Hans Prinzhorn

ist aber zu der Leib-Seele-Einheit des Lebewesens noch eine neue
Schicht hinzugekommen: das BewuBitsein, in dem alles Erlebte sich
noch einmal spiegelt, einschlieBlich des Ichs, an dem das Erlebnis ge-
schehen ist. Und dazu gehort der Wille, der sich auf gedachte Zwecke
einstellen kann, je nachdem der Mensch ein Interesse an diesen Zwecken
hat. Hier wird der tiefe Unterschied zwischen dem Tiere und dem
Menschen am deutlichsten: alles Triebhafte ist ein dunkler Drang, ein
Miissen, eine Kraft, die gleichsam von hinten treibt, wohl auf eine be-
stimmte Art der Erfiillung zu, nicht aber auf einen gedachten Zweck:
was ich will, bezwecke, woran ich ein Interesse nehme, ehe ich mich
thm unter dem Druck des Triebes widme, das liegt vor mir, es bietet
sich dem Bewuftsein oder dem geistigen Auge dar. Dieser Vorgang ist
menschlich und zwar nur-menschlich, er hat mit dem Denkvermégen
und der Sprache zu tun.

Zugvogel haben kein Interesse daran, einmal nach Agypten zu reisen,
wohl aber Menschen. Jene miissen ohne Maglichkeit der Wahl auf-
brechen, wenn 1hre Zeit gekommen ist. Es ist auch, nach einem drasti-
schen Ausdruck von Klages, absurd, von einem Zeugungsinteresse des
Bullen zu reden, wohl aber bewegt den Menschen ein (geistiges!)
Sexualinteresse und nebenher vielleicht aus Erbschaftsgriinden ein
Fortpflanzungsinteresse, das erst recht als hichst bewufit und geistig
anzusprechen ist. Im Gegensatz dazu steht der unbewufite triebhafte
Vereinigungsdrang, der beim Tier noch einfach zwangsliufig und -
letzten Endes kosmisch — geordnet wirkt, beim Menschen iiberlagert
ist von zahllosen bewufiten Gedanken, Zwecken, Verzerrungen - einem
Chaos, das nur auf Grund duflerster Sorgsamkeit, Klugheit und instinkt-
starkem Tiefblick in die Lebens-Grundtatsachen durch neue sinnvolle
Gesetze zu ordnen ist.

Soviel ist ja heute wohl allgemein klar geworden, daf3 aus zahlreichen
MiBverstindnissen der angedeuteten Art die Moral des 19. Jahr-
hunderts in allen Richtungen gescheitert ist. Fragen muf} man sich heute
lediglich, ob wir ganz neue Spielregeln fiir das Verhalten des Einzelnen
in der Gemeinschaft erfinden miissen, oder welche uralten Weisheiten
etwa beil der unaufhaltsamen Erneuerung von Sitte und Brauch uns als
Wegleitung dienen kénnen. Hierzu wufite die Psychologie um 1900 sehr
wenig zu sagen, die neue Psychologie hingegen hat so viel, und zwar
hauptsichlich auf erleuchtende tiefe Anregungen Nietzsches hin, an
sicheren Einsichten gewonnen und aus altem Erkenntnisgut wieder-
gewonnen, daf} in Kiirze nur Dummbheit und Feigheit es den denkenden



Der Einzelne und die Gemeinschaft 917

Zeitgenossen noch erméglicht, sich an diesen etwas gefahrlichen aber
starken und wirklichkeitsgemiflen Einsichten und dem daraus folgenden
Zwange zu Neuordnungen vorbeizudriicken.

VL

Ein vierter Kernsatz: alle sogenannten « Eigenschaften » eines Men-
schen sind vieldeutig, konnen aber im Einzelfalle so erforscht werden
durch Charakteranalyse, da} man daraufhin sagen kann: der « Mut »
etwa des einen Menschen ist echter iiberlegener Wagemut eines Starken,
der gewohnt ist zu siegen und ingstliche Bedenken nicht kennt ~ Typus
« Léwenmut »; der andere hat den Mut des Spielers, der nur wach wird,
wenn er in einer bestimmten Situation mehr und mehr riskiert, alles
«aufs Spiel setzt », wie man ja auch bildlich sagt, aber auflerdem viel-
leicht ein angstlicher Hypochonder ist; der dritte hat seine Angst
systematisch bemeistert, weil seinem Ehrgeiz daran liegt, gute Figur
zu machen; der vierte ist aus Freundschaft oder auch Begeisterung
fiir die gute Sache einer Gemeinschaft «zu allem fihig», besonders
zum Selbstopfer, wihrend er fiir sich allein sorgsam Gefahren meidet;
der fiinfte denkt schlau berechnend und feige immer an seinen per-
sonlichen Vorteil und wird plétzlich tollkiihn, wenn die Begierde nach
einem guten Fang ihn treibt; der sechste ist vorsichtig, aber von einer
unbeugsamen Zihigkeit, wenn es gilt, Widerstand zu leisten; der
siecbente sprunghaft, keck, angriffslustig, aber rasch erlahmend bei
Widerstand - so kénnte man Dutzende von Spielarten des « Mutes »
aneinanderreihen. Im Einzelfalle kann es aber von héchster Wichtig-
keit sein, sich iiber die Befihigung eines Menschen zu dieser oder jener
Leistung ein verlafiliches Bild zu machen.

Friiher, als es noch auf einige Jahre der Probe, des Kennenlernens
nicht ankam, hatte man wenig AnlaB, sich um solche Methoden der
Personlichkeits-Psychologie den Kopf zu zerbrechen. Noch friiher
spielte der Einzelmensch keine Rolle und zugleich war die Instinkt-
sicherheit im Erfassen der Persénlichkeit noch gréBer, dazu die sozialen
Verhiltnisse und die Aufgaben, die man stellte, einfacher, iibersicht-
licher. Dies alles hat man zu beriicksichtigen, wenn man verstehen
will, warum gerade heute solch ein allgemeiner Drang nach feinerer
Menschenkenntnis herrscht und ein krtikloser Hang, von exakter
Schriftdeutung bis zur Wahrsagung aus Karten alle erdenkbaren
Techniken anzuwenden.

Der Hauptgrund fiir dies Suchen ist aber, daBl die meisten festen



918 Hans Prinzhorn

Halte geschwunden sind — und diese liegen ausschliefllich in den durch
lange Tradition geprigten Formen der Gruppen und Gemeinschaften,
die wiederum im Ganzen eines Volkes, eines Staates ihre natiirliche
Gliederung und ihre Selbstsicherheit finden. Welche Form des Mutes,
um bel unserm Beispiel zu bleiben, in einem gegebenen Staatsgebilde
am héchsten gilt, das kann nicht durch Willkiir eines Einzelnen oder
Gesetzgebung eines Ausschusses festgelegt werden, sondern das folgt
unentrinnbar aus der Eigenart eines Volkes nach Rasse, Hauptbetiti-
gung, Kulturstufe. Man vergleiche den starrképfigen, stummen Mut,
der das Ideal der Nordgermanen von jeher gewesen ist, mit dem des
flackernden, wortreichen, kiihnen, aber leicht erschépfbaren siidlichen
Idealtypus! Oder die verschlagene Zihigkeit des Japaners mit dem
Sportideal des Amerikaners und dem zwischen Gutmiitigkeit, schwirme-
rischen Menschheitszielen und stumpfer Grausamkeit schillernden rus-
sischen Ideal. Und man bedenke, welche neuen Formen des Mutes in
den letzten Generationen aufgekommen sind: das sportliche Ideal
einerseits und das schrankenlose Besitzideal andrerseits — beide véllig
international, beide eigentiimlich selbstherrlich zu inhaltsarmen Zielen
verlockend . Dort die Rekordleistung, die héchste Zahl einer Reihe, die
héchste Stufe einer Leiter, auf der man iiber alle Wettbewerber hinaus-
klettert — wohin? zu kurzem Ruhme, niamlich bis ein anderer Rekord
die Massen mehr interessiert. Oft aber gleichzeitig zu langer ruheloser
Qual, weil der einmal erlebte groffe Augenblick des Erfolges bei Un-
reifen alles spitere Erleben entwertet. — Hier beim Wettkampf um die
héchste Besitzziffer die bizarre Situation, daf} alle Gemeinschaftsarbeit
als Material in die kapitalistische Rechnung geworfen wird, ein Speku-
lationsobjekt fiir die wagemutigen Einzelnen, die woméglich mit dem
Resultat ihrer Kiihnheit, den Millionen, in den Hénden, eines Tages
ratlos dastehen und wiederum nicht wissen: was tun damit? Man
kann #hnliche Vieldeutigkeiten an der Menschenliebe, am Gerechtig-
keitssinn, an der Bescheidenheit und allen derartigen aus mannigfachen
Tendenzen zusammenschieflenden «Eigenschaften » leicht zeigen. Das
Ergebnis wird stets sein: eine solche Verhaltungsweise ist mitbestimmt
von der Situation in diesem Lebensraum, durch diese Kulturstufe,
diesen Volkscharakter —und selbst ihre Entstehung, der Motivzusammen-
hang im Einzelmenschen, ist nicht «selbstverstindlich» nach einem
Schema, sondern lediglich aus der Verquickung mit der Sonderanlage
dieses Menschen, niamlich seines Charakteraufbaus richtig zu erfassen.
Fiir diese verwickelten Verhiltnisse eine Wegleitung zu geben, ist die



Der Einzelne und die Gemeinschaft 919

praktische Aufgabe einer Charakterkunde. Aber schon diese kurzen
Streiflichter zeigen, wie schwierig diese Aufgabe ist — weil wir erstens
nicht gewohnt sind, das Verhalten der Menschen so unbefangen zu
priifen, vor allem frei von eigenem Interesse und Vorteil, und weil
zweitens unsre Begriffe nicht auf die seelische Wirklichkeit eingespielt
sind, sondern auf moralische Urteile iiber den Effekt, den die Tat oder
der Gedanke oder der Gefiihlsimpuls eines Menschen in diesem einen
Falle hat, oder gar nur zu haben scheint.

Wie kann man aber eine Gewihr finden, dafl man im Emnzelfalle
richtig urteilt? — das ist die schwerwiegende praktische Frage, die
jedermann stellen wird, den diese Betrachtungsweise fesselt. Darauf
1st zu erwidern: erstens ist echte, tiefe Menschenkenntnis ebenso selten
wie die sogenannte geniale kiinstlerische Begabung — aber man kann
natiirlich durch gute Unterweisung und Ubung seine Sicherheit stirken
und sein Blickfeld erweitern. Zweitens besteht eine uniibersteigbare
Schranke: niemand kann iiber seine eigene seelische Differenzierung
hinaus einen andern richtig einschitzen. Und drittens diktiert jede
weltanschauliche Bindung ganz bestimmte Wertungen, die sich zwischen
den Erkennenden und den von ihm-betrachteten Menschen schieben:
fiir den Antialkoholiker, fiir den Parteipolitiker, fiir den Kirchen-
strengen werden Teile der Lebenswirklichkeit indiskutabel, obwohl sie
fiir andere Zusammenhinge von tiefer Bedeutung und ansehnlichem
kulturellem Range sein kénnen.

VII.

Es ist wahr, all diese Erklirungen drehen sich ein wenig im Kreise -
weil némlich in alle Ewigkeit kein Mensch seine Privatperson ausziehen
kann, wenn er Mitmenschen gegeniibersteht. So lange man das nicht
weif}, ist man gutgliubig iiberzeugt, den andern «objektiv» zu be-
urteilen, auch wo man die beschrinkteste Tyrannei ausiibt. Lt man
sich aber den Maf3stab von einer Gemeinschaft liefern — Kirche, Partei,
Verein, Sekte, - so beurteilt man eben nicht mehr die Person, sondern
die Gesinnung, und zwar darauf, ob sie vereinsgemaB ist. In jedem Falle
bedarf es eines Entschlusses, eines Sprunges aus dem Kreise der naiven
Menschenbetrachtung heraus, sobald man Persénlichkeiten richtig, all-
seitig zu erkennen wiinscht. Und die ganze Schwierigkeit dieser Psycho-
logie 1aBt sich schlagwortartig so kennzeichnen: es handelt sich stets
darum, den exzentrischen Punkt fiir die Beobachtung zu finden, den
Punkt auBlerhalb der Enge der eigenen Person. Wihrend nun bis gegen
Ende des vorigen Jahrhunderts die Uberlieferung in den kulturellen



920 Hans Prinzhorn

Gruppen so fest war, daf} es eigentlich kaum in Frage kam, ob man sich
etwa einmal aulerhalb der Traditionen unserer Zeit stellen solle, wetter-
leuchtet, zumal dank Nietzsche und Dostojewski, dauernd die radikale
Frage nach den Michten der Tiefe, die eigentlich hinter der Fassade
unserer menschlichen Umgangsformen wirken. Wohl ist der «Blick
ins Chaos », wie Hermann Hesse einmal sagt, gefihrlich, wohl droht
den Schwichlichen von dort offener Nihilismus. Aber da es nun ein-
mal unser Schicksal ist, in einer Zeit zu leben, die kithnere Abenteuer
der Erkenntnis unternommen hat als viele andre Zeiten, und da uns
obendrein auch die Ereignisse der dufleren Welt iiberall vor neue Ent-
scheidungen gestellt haben, so gibt es fiir selbstindige Menschen keine
Wahl: wir miissen hindurch oder zuriick und wihlen in dieser Notlage
mutig das « Hindurch »! Wir nehmen das Risiko, das jede neue Situation
birgt, auf uns im Vertrauen auf die alten Lebenskrifte, an denen wir
noch teilhaben wie einst unsere Ahnen, die in iibersichtlicheren Zeit-
lauften es leichter hatten, am Aufbau von Kulturen titig mitzuwirken.

VIIL

Ein letzter Kernsatz folgt aus unsern Betrachtungen iiber die Viel-
deutigkeit der persénlichen « Eigenschaften »: zwischen der « Eigenart »
des Einzelnen (dem Charakter einschliefllich der Begabung in jeder
Hinsicht), der erwiinschten « Gesinnung » einer Gruppe und schlief}-
lich deren Programm oder Dogma sind zahllose Kombinationen még-
lich, wihrend man allzu leichtsinnig in dem Schema denkt: « wer zu
meiner Partei gehort, ist dadurch giinstig charakterisiert ». Wieviel
grobe Téauschungen entstehen bei solchem Schematismus! Wieviel
Eigennutz, Ehrgeiz, dumpfe Bequemlichkeit bedient sich nicht des
Parteiprogramms, ohne wahre innere Beziehung dazu. Und wie viele
stehen deshalb abseits vom Parteibetrieb, weil sie die Gemeinschaft
héher schétzen und ehrlicher férdern als die unentwegten Doktrinére !

Sobald man aber einmal begonnen hat, etwas von der angedeuteten
Art offener Verstindnis-Bereitschaft zunichst den Volksgenossen ent-
gegenzubringen, wird man frei aus dem Kerker doktrinérer Parteilich-
keit, in dem man allzu leicht verdummt und sich anscheinend vor
Mifldeutungen und kurzsichtigen Gehissigkeiten gegen Andersdenkende
nicht bewahren kann. Man beginnt einzusehen, daf} jeder Mensch, ob
er nun Hand- oder Kopfarbeiter, Beamter, Landwirt, Kaufmann oder
was immer ist, mit allen iibrigen den einen Konflikt teilt: den Zwie-
spalt zwischen personlichem Wunsch und der Pflicht gegen die Gemein-



Der Einzelne und die Gemeinschaft 921

schaft. Er fiihlt, handelt und denkt aus seinem persénlichen Notstand
heraus, von dem ihn, den Einzelnen, niemand und keine Macht der
Erde befreien kann — und er strebt einer Losung dieses seines Not-
standes zu, die innerhalb einer Gemeinschaft Sicherheit und Bergung
fiir thn gewdhrt. So weit gefafit ist jedes einzelnen Mitmenschen Zu-
stand, Konflikt und Wunsch der gleiche — unvermeidlich ist fiir alle
Zeiten der Machtkampf - unvermeidlich ist die MaBlosigkeit, mit der
viele Volksgenossen unberechtigten Forderungen nachgehen - dariiber
sentimental zu jammern und sich wie vor personlichen Bosheiten
moralisch in die Brust zu werfen, sollten wir endlich verlernen.

Fine Erkenntnis wenigstens ist uns heute leichter zuginglich als
frither und ihr zuliebe lohnt es sich, etwas Selbstbesinnung zu riskieren,
auf die Gefahr hin, daB man auch an der eigenen Person heilsame
Enttiuschungen erlebe: die Erkenntnis nimlich, daf8 gerade ein ge-
meinsames Volksschicksal, eine Wandlung der Staatsform, eine Krisis
der Weltgeschichte, notwendigerweise in jedem Einzelnen sich ver-
schieden auswirken muf, je nach seiner Personlichkeit und seiner Stelle
im Volksganzen. Beachten wir das, so werden wir jene Ritterlichkeit
des minnlich-freien Kampfes lernen, der das einzige Zeichen dafiir ist,
dafl ein Volk die Reife besitzt, sich selbst zu regieren.



	Der Einzelne und die Gemeinschaft : im Lichte der neuen Persönlichkeits-Psychologie

