
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 11

Artikel: Drei Gedenktage

Autor: Berdjajew, Nikolai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


839

Drei Gedenktage

von Nikolai Berdjajew

Deutsch von Georg Lunin

N. F. Fjedoroff

Nikolai Fjedorowitsch Fjedoroff, der bescheidene Bibliothekar des
Rumjanzeff Museums (in Moskau), welcher in seinem Leben kein
einziges Buch veröffentlicht hat und das Recht, Bücher zu verkaufen,
verneinte, ein russischer, nur einem engern Kreise bekannter Autodidakt
und Sonderling, war ein genialer Mensch. Nikolai Fjedoroff - der
russischste aller Russen - verkörpert in sich die Eigenart des russischen
Denkens und des russischen Suchens. Im Leben eigneten ihm eine
leichte, natürliche Asketik und eine eigenartige Seligkeit. Die bedeutendsten

Russen seiner Zeit urteilten über Fjedoroff begeistert und verneigten

sich vor seiner Persönlichkeit. Dostojewski, welcher Fjedoroff
persönlich nicht kannte, schreibt von seiner Idee, daß er eigentlich mit
semen Gedanken vollständig einverstanden sei. « Ich könnte sie als
Kleine eigenen betrachten. » W. Solowjeff, auf den Fjedoroff einen
ungeheueren, noch nicht aufgedeckten Einfluß hatte, schreibt ihm:
* Ich habe Ihr Manuskript mit Gier und Wonne des Geistes gelesen...
Ihren Vorschlag (es handelt sich um Fjedoroffs Idee der Auf-
erweckung) nehme ich ohne Vorbehalt und Diskussion an... Ihr
Vorschlag ist der erste Fortschritt des menschlichen Geistes auf dem Wege
des Heilandes. Ich meinerseits kann Sie nur als meinen Lehrer und
geistigen Vater anerkennen.» Fet teilt Fjedoroff dessen Beurteilung
durch Leo Tolstoi mit: « Ich bin stolz darauf, daß ich mit einem solchen
Menschen zu gleicher Zeit lebe», und fügt von sich aus hinzu: «Ich
kenne keinen Menschen, welcher, Sie kennend, nicht ähnlich von Ihnen
spricht. » L. Tolstoi verneigte sich vor der moralischen Höhe Fjedoroffs
und verzieh ihm die schroffsten Urteile über sich. Ein Freund Fjedoroffs,
ß- A. Koschewnikoff, welcher ein Buch über ihn geschrieben hat, sagt
folgendes über ihn : « Er war ein Weiser und ein Seliger, diejenigen,
welche ihm am nächsten standen, werden noch beifügen: er war einer
von jenen Seligen, welche die Welt tragen. » Die Hauptidee Fjedoroffs
war die echt russische Idee der Verantwortlichkeit aller für alle, die Idee



840 Nikolai Berdjajew

der aktiven Anteilnahme des Menschen an der Tat der allgemeinen
Erlösung und Auferweckung. N. Fjedoroff schmerzte der Zwist und
das unbrüderliche Verhalten der Menschen. Er war kein Schriftsteller,
auch kein Philosoph in der üblichen Bedeutung des Wortes, er erstrebte
nie das, was man das « kulturelle Schaffen » nennt, er sucht nach einer
« Tat », der « Tat » der allgemeinen Erlösung. Er ist der äußerste Gegner
des Individualismus, er ist ein eigenartiger Kollektivist. Er hat kein
Interesse für die subjektive Welt der Seele, ihn erfüllt ein Widerwille

gegen die Romantik des Kulturmenschen. N. F. Fjedoroff ist ein Todfeind

der kapitalistischen Gesellschaft, denn sie hat keinen Sinn für
das Verwandtschaftliche, sie ist auf der Uneinigkeit, der Gottlosigkeit
und dem Antichristentum aufgebaut ; darin geht er weiter als die
Kommunisten, die im Vergleich zu ihm Spießer sind. Die Lehre N. Fjedo-
roffs ist vor allem ein Aufruf zur allgemeinen Arbeit, zur Organisation
und Regulierung der Arbeit. Er liebte den Gelehrtenstand nicht, der
das Denken vom Leben abtrennte, und stellte die Sünde des Abfalls
der Intellektuellen vom Volke bloß. Vollkommen fremd ist ihm die
theoretische Philosophie, die beschauliche Metaphysik. Seine eigene

Philosophie ist projektiv und aktiv. Die Aufgabe der Philosophie
besteht nicht darin, die Welt passiv widerzuspiegeln, sondern sie zu
verbessern und umzuwandeln. Darin hat Fjedoroff eine formelle Ähnlichkeit

mit Marx. Die Trennung der theoretischen Vernunft von der
praktischen ist ein Sündenfall des Denkens. Deshalb benennt Fjedoroff seine

eigene Philosophie: Philosophie der gemeinsamen Tat. Nur jene
Philosophie ist wahr und gerechtfertigt, deren Grundlage eine um der
Menschen Not und Tod sich kümmernde Besorgnis ist. Diese Besorgnis

war Fjedoroff im höchsten Grade eigen und darin steht er auf einer
außergewöhnlichen geistigen Höhe.

Der Tod ist für Fjedoroff das einzige und letzte Übel. Alles Böse

stammt vom Tod und führt zum Tod. Der universelle Kampf gegen
den Tod ist die dem Menschen gestellte Aufgabe. Scharf kritisiert
N. Fjedoroff die Lehre vom Fortschritt, er sieht in ihr eine Religion des

Todes. Der Fortschritt baut das Leben auf einem Friedhof, auf den

verwesten Gebeinen der Ahnen, er ist auf der Pflichtvergessenheit
gegenüber den verstorbenen Ahnen errichtet, er erhebt das Verdrängen

der vorangehenden Generation durch die nachfolgende zum Gesetz,

er verbrüdert sich mit dem Tod, ist der Idee der Auferstehung und der

Auferweckung entgegengerichtet. Die wahrhafte Berufung des
Menschen ist die Berufung zum Auferwecken des Lebens. Eigenartig ver-



N. F. Fjedoroff 841

oinden sich in der Weltanschauung Fjedoroffs konservative und
revolutionäre Elemente. Er forderte eine radikale Umkehr der Zeit von der
Zukunft zur Vergangenheit, den Sieg über die todbringende Zeit. Der
Mensch soll sich nicht nur um seine Nachkommen, sondern auch um
seme Vorahnen kümmern, er hat Verpflichtungen nicht nur gegenüber
den Söhnen, sondern auch gegenüber den Vätern. Der Mensch ist vor
allem ein Sohn, und Fjedoroff möchte dessen Kindschaft ergründen.
Der Menschensohn soll das Andenken und die Sorge um die verstorbenen

Väter bewahren, er darf sich mit dem Tode nicht versöhnen. Das
Christentum ist die Religion der Auferstehung. Und N. Fjedoroff
spricht nicht nur von der Auferstehung, sondern auch von der Auf-
erweckung. Der Mensch ist berufen zur aktiven Vorbereitung der
allgemeinen Auferstehung und folglich auch zur Auferweckung. Die
Menschen müssen sich in der gemeinsamen Tat der Auferweckung
vereinigen. Fjedoroff ist ein geschworener Feind der monophysitischen
Neigungen im Christentum. Aktiv ist für ihn nicht nur Gott, sondern
auch der Mensch. Darin liegt der Sinn des christologischen Dogmas
vom Gottmenschentum. Die Trennung des Himmels und der Erde ist
eine Verzerrung des Christentums. Das Christentum strebt zur
Verklärung der Erde, zum Ordnen des Weltlebens, zur Einführung der
Vernunft und des Bewußtseins in das Reich der elementaren Naturkräfte,

zur Zähmung der todbergenden Natur durch den Menschen,
den Auferwecker. Der Glaube an die aktive Berufung des Menschen
ist bei Fjedoroff mit dem Glauben an die Vernunft, die Wissenschaft,
die Technik, die Möglichkeit der Regulierung der ganzen Natur,
verbunden. Sein Denken hat einen kosmischen Schwung. In der Natur
wüten unvernünftige, elementare Kräfte, die zum Triumphe des Todes
führen. Die Besiegung des Todes ist ein durch die Regulierung, durch
die zweckmäßige Aktivität des Menschen erfochtener Sieg über diese

unvernünftigen, elementaren Kräfte. Aber die Regulierung der elementaren

Natur ist für Fjedoroff keine Eroberung und Nötigung, kein Herrschen

sondern vielmehr die Erfüllung der heiligen Pflicht gegenüber
den Verstorbenen, den Vätern; sie geschieht nicht nur für die Zukunft
sondern auch für die Vergangenheit, sie bezweckt die Auferweckung der
Gebeine der Ahnen. Fjedoroffs Idee von der Regulierung der Natur
Unterscheidet sich von Grund auf von der Idee der fortschrittlichen
Zivilisation. Fjedoroff ist vor allem ein orthodoxer Christ. Gottlose
Wissenschaft und Technik können nur die Samen des Todes ausstreuen.
Die Eigenart der Ideen Fjedoroffs, die viele ängstigt, liegt darin, daß



842 Nikolai Berdjajew

er eine weit größere Aktivität des Menschen behauptete, als jene ist, an
welche Humanismus und Fortschritt glauben. Die Auferstehung ist die
Tat der göttlichen Gnade wie auch der menschlichen Aktivität. Das

passive Verhalten den elementaren Naturkräften und dem durch sie

hervorgerufenen Tode gegenüber hält Fjedoroff für die größte Sünde.

Fjedoroff war ein eigenartiger Slawophile und anerkannte die gewaltigen
Vorzüge des Ostens dem Westen gegenüber, am allerwenigsten war er
aber ein Anhänger der östlichen Passivität des Menschen. Im Westen

war der Mensch aktiv, diese Aktivität war jedoch eine falsche. Sie fand
ihren Ausdruck im westlichen Fortschritt, der den Tod zum Gesetz

erhebt. Die westliche Zivilisation ist nach Fjedoroff auf der Bürgerklasse

und nicht auf der Verwandtschaft aufgebaut. Aber die Bürger sind
die verlorenen Söhne, die ihre Väter vergessen haben. Ebenso ablehnend
verhält er sich zur Kameradschaft, die der Brüderlichkeit entgegengerichtet

ist. Voraussetzung der Brüderlichkeit ist die Kindschaft, die
die Grundkategorie des sozialen Denkens Fjedoroffs ist. Die wahre
Gesellschaft ist die Verwandtschaftlichkeit und die Brüderlichkeit; ihre
Grundlage ist die Kindschaft. Das Vorbild der wahrhaften menschlichen
Gesellschaft ist die heilige Dreifaltigkeit. Die ganze Welt muß nach dem

Vorbild der Göttlichen Dreieinigkeit organisiert werden. Der eigenartige

soziale Utopismus Fjedoroffs bestand darin, daß er an die
Möglichkeit einer patriarchalen, verwandtschaftlichen, auf den Ahnenkult
gegründeten Gemeinschaft glaubte. Er schätzte die Macht des Bösen

und die Uneinigkeit in der menschlichen Gesellschaft zu niedrig ein.
Er glaubte an die Utopie einer russischen, autokratischen, ökumenischen

Weltmonarchie. Der russische, orthodoxe Zar sollte die ganze natürliche
Welt beherrschen und das Oberhaupt der Väter-Auferwecker sein. Das

setzt eine Einheit des Glaubens voraus, auf die zu rechnen kein Grund
besteht. N. Fjedoroff war eigentlich ein Gegner des Staates und der
bürgerlichen Gesellschaft. Die menschliche Gesellschaft soll eine
Familie sein, gegründet auf einen gemeinsamen, religiösen Kult. Fjedoroff
ist ein ausgesprochener Feind jeglicher Säkularisation. Alles muß wieder
sakral werden. Die Kriege der Völker wie auch der Klassenkampf müssen

ein Ende nehmen, und die Kräfte der religiös vereinigten Menschheit

müssen sich dem Kriege gegen die elementaren Naturkräfte und
den Tod zuwenden. Die Heere müssen zum Kampf gegen die elementaren,

metereologischen Ereignisse zur Eroberung des Alls verwendet
werden. Das setzt jedoch die Versöhnung der Menschheit, den Sieg
über den bösen Willen im Menschen voraus.



N. F. Fjedoroff 843

Die Idee Fjedoroffs, welche W. Solowjeff vorbehaltlos annahm, war
die anmaßendste der ganzen christlichen Geschichte: die Menschen
müssen sich zur gemeinsamen Tat - der Auferweckung der verstorbenen
Ahnen vereinigen. Das Christentum glaubte bis anhin an die
Auferstehung, wagte aber nie von der Auferweckung, von der Aktivität
des Menschen beim Aufrichten des Lebens der Väter, zu sprechen.
Fjedoroff verlangte, daß das ganze menschliche Leben, die ganze Kultur
auf den Friedhof, näher zu den Gebeinen der Väter übertragen werde.
Außer der Tempel-Liturgie muß es eine Liturgie außerhalb des Tempels

geben, das ganze Leben soll zu einer solchen Liturgie werden.
Die Trennung in Sakramentales und Profanes muß überwunden werden,
alles muß sakral werden. Die Originalität Fjedoroffs liegt darin, daß

er dabei die große Bedeutung der Wissenschaft, der Technik und der
organisierten Arbeit anerkannte. Er ist der träumerisch-romantischen
und mystischen Stimmung feindlich gesinnt. Er will eine reale, beinahe
eine materialistische Auferstehung. Die erste Bedingung der gemeinsamen

Tat, der Auferweckung von verstorbenen Ahnen ist die moralische

Vereinigung der Menschen, die Beendigung von Zwist und Kampf,
die Offenbarung der brüderlichen und kindschaftlichen Liebe. Das ist
die unbedingte, geistige Voraussetzung, ohne die die « gemeinsame
Tat » undenkbar ist. Der Mensch muß sich geistig und moralisch als

Auferwecker erkennen, er muß sich seiner Pflicht gegenüber den
Vätern d. h. der ganzen verstorbenen Menschheit bewußt werden.
Das moralische Bewußtsein Fjedoroffs ist ungewöhnlich hoch, höher
erhob sich noch niemand in der christlichen Welt, es ist unvergleichlich
höher als das Bewußtsein, für welches das Christentum eine Religion
der persönlichen Erlösung, des « transzendenten Egoismus » ist. Jeder
Christ muß an die Erlösung, an die Aufrichtung des Lebens, an die

Auferweckung aller, nicht nur der Lebenden, sondern auch der
Verstorbenen, nicht nur seiner selbst und seiner Kinder, sondern aller
Menschensöhne denken. Der Mensch ist für Fjedoroff vor allem ein
Sohn und dann erst Vater und Bruder. Er schlägt vor, einen Kult der
« ewigen Kindschaft » zu begründen, statt des schlechten Kultus der
« ewigen Weiblichkeit », in dessen Namen, nach Fjedoroff, der Kapitalismus,

der Luxus und Lebensgenuß aufgebaut werden. Für ihn ist
männliche Reinheit und völliger Mangel an Dekadenz, die bei der
nachfolgenden Generation auftrat, charakteristisch. Nun folgt aber in der
Lehre Fjedoroffs von der Auferweckung das Allerproblematischste und
Widerspruch-erweckende. Nach seiner Lehre wird die Auferweckung



844 Nikolai Berdjajew

nicht nur durch die von Christus dem Erlöser vollbrachte Tat, auch

nicht nur durch die geistigen und moralischen Anstrengungen der
Menschheit, der menschlichen Liebe zu den Verstorbenen, sondern
auch durch die wissenschaftliche, technische, physikalische Aktivität
der Menschen erreicht. Das auf den Friedhof übertragene Leben der
Menschen soll ein Versuch der Aufrichtung der Gebeine der Ahnen
durch die gemeinsamen Bemühungen der Religion und der Wissenschaft,

des Geistlichen und des gelehrten Technikers sein. Er spricht

sogar von physikalisch-chemischen Experimenten der Auferweckung,

was einen fast unheimlichen Eindruck hinterläßt. Der Glaube Fjedo-
roffs an die Macht der Wissenschaft und der Technik ist unbegrenzt,
aber die Realisierung dieser Macht ist nur unter ganz bestimmten

religiösen und geistigen Bedingungen möglich. In der Weltanschauung

Fjedoroffs hatte es ausgesprochene naturalistische und rationalistische

Elemente, die sich in ihm mit der traditionellen Orthodoxie verbanden.

Er unterschätzte die Bedeutung der irrationellen Kräfte im Leben, das

Irrationale war für ihn immer das elementare Übel, welches durch die

Regulierung d. h. durch die Rationalisierung des Weltlebens überwunden
werden mußte.

Wir nähern uns der gewaltigsten und schwindelerregendsten Idee

Fjedoroffs. Dieser hatte ein ganz eigenartiges und nie dagewesenes
Verhältnis zu den apokalyptischen Prophezeiungen und seine Lehre stellt
eine ganz neue Erscheinung im russischen apokalyptischen Bewußtsein
und in den russischen apokalyptischen Hoffnungen dar. Die russische

apokalyptische Stimmung nimmt gewöhnlich passive Formen an. Der
russische Mensch erwartet das Ende der Welt, das Kommen des

Antichrists und den letzten Kampf des guten und des bösen Momentes.

Er selber erduldet aber passiv das mystische Wehen der Apokalypse.
Eine solche passive apokalyptische Stimmung herrschte bei der

Abspaltung der Altgläubigen, bei K. Leontjeff und W. Solowjeff am Ende

ihres Lebens. Das Ende der Welt nähert sich, alles zersetzt sich, das

Reich des Antichrists ist nahe. Der Mensch besitzt nicht die Kraft,
um ihm Widerstand zu leisten. Eine ganz andere Stimmung bei Fjedo-
roff. Er lehrt, daß die apokalyptischen Prophezeiungen nur bedingt
seien, nur eine Drohung bedeuten. Wenn sich die Menschheit nicht zur
gemeinsamen Tat der Auferweckung der verstorbenen Ahnen, der
Aufrichtung des Lebens der ganzen Menschheit vereinigt, so wird das Ende
der Welt eintreten, der Antichrist kommen, das letzte Gericht und der
ewige Untergang vieler stattfinden. Wenn sich jedoch die Menschheit



N. F. Fjedoroff 845

in Liebe zur gemeinsamen Tat verbindet, wenn sie ihre Pflicht gegenüber
den verstorbenen Vätern erfüllt, wenn sie alle Kräfte der Tat der
allgemeinen Erlösung und Auferstehung widmet, so wird das Ende der
Welt nicht kommen, so wird es kein letztes Gericht und keinen ewigen
Untergang geben. Das ist die projektive und aktive Auffassung der
Apokalypse. Vom Menschen hängt es ab, ob Gottes Begriff von der
Welt sich erfülle. Noch nie verlautete in der christlichen Welt ein so
anmaßender und schwindelerregender Gedanke an die Möglichkeit,
dem letzten Gericht und dessen unbedingten Folgen durch die aktive
Teilnahme des Menschen zu entgehen. Wenn das eintritt, wozu Fjedoroff

aufruft, so wird das Ende der Welt nicht kommen, und die Menschheit

wird mit der verklärten und endgültig regulierten Natur unmittelbar

ins ewige Leben übergehen. N. Fjedoroff offenbart die eschatologi-
schen Aussichten, die noch nie in der christlichen Welt ausgesprochen
wurden. Er ist ein entschiedener Antignostiker, alles entscheidet sich

nicht durch das passive Denken und Wissen, sondern durch die aktive
Tat. Das apokalyptische und eschatologische Bewußtsein ruft zur Tat,
zur Aktivität, zur Verantwortlichkeit. Wenn das Ende der Welt sich

nähert, so muß gerade dies eine nie dagewesene Aktivität des Menschen

hervorrufen, eine vereinigte Anstrengung, dem verhängnisvollen Ende

zu entgehen und die Welt zum ewigen Leben hinzulenken. In dieser
Idee liegt eine ungewöhnliche Größe und Höhe.

Die russische messianische Idee nimmt bei Fjedoroff ganz neue Formen

an. Er glaubt leidenschaftlich an Rußland und an das russische

Volk, an dessen alleinige Berufung in der Welt. In Rußland muß die
« gemeinsame Tat » begonnen werden. West-Europa ist zu sehr von
der Kultur und dem Fortschritt eingenommen. Die Kultur und der

Fortschritt aber haben die Tat der Auferweckung verraten, ihr Weg
führt über die Erhebung des Todes zum Gesetz. Fjedoroff erlebte nicht
die russische Katastrophe, in der die russische messianische Idee so

verzerrt wurde. Der russische Kommunismus ist ein Antipode der Idee

Fjedoroffs, denn er beschimpfte die Gebeine der Ahnen; in ihm kam

nicht der Auferwecker, sondern der Rächer ; er ist ausschließlich der
Zukunft zugewandt. Vom Standpunkt Fjedoroffs ist der russische Kommunismus

eine Religion des Todes, aber in ihm gibt es Züge einer
Affenähnlichkeit mit Fjedoroffs «gemeinsamer Tat»: die Vereinigung der
Menschen, die auf das allgemeine Wohl und die Erlösung in dieser
Welt gerichtete Regulierung, der Antiindividualismus, das ablehnende
Verhältnis zur Kultur, zu den Intellektuellen, zu dem vom Leben ge-



846 Nikolai Berdjajew

trennten Denken, der Aktivismus und der Pragmatismus. Fjedoroff ist
außerordentlich charakteristisch für die russische Idee. Er wartet noch
auf eine gebührende Würdigung. Die schwache Seite seiner Lehre
besteht im Nichtsehen der irrationellen Freiheit des Bösen in der Welt,
im rationalistisch-naturalistischen Optimismus. Hieraus folgt der Uto-
pismus, der für das russische Denken so charakteristisch ist. Fjedoroff
erblickt im Tode die Quelle des Bösen und in der Besiegung des Todes
die wichtigste Aufgabe. Darin liegt seine Wahrheit. Aber er vermindert
die mystische Bedeutung des Durchganges durch den Tod, als eines

inneren Lebensaktes, d. h. den erlösenden Sinn des Kreuzes und Golga-
thas. Die Größe Fjedoroffs liegt vor allem in seiner moralischen Idee,
in seiner tiefen Bekümmernis um den Zwist und das Leiden der
Menschen, im Aufruf zur menschlichen Aktivität, in der Sehnsucht nach

der allgemeinen Erlösung und Auferstehung.


	Drei Gedenktage

