
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 11

Artikel: Der Orient und das griechische Erbe

Autor: Schaeder, Hans Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


807

Der Orient und das griechische Erbe

von Hans Heinrich Schaeder

Der Gang der orientalischen Geistesentwicklung vollzieht sich abseits

von der großen Straße, auf der die abendländische Menschheit sich, wie
wir zu glauben wagen, der immer vollkommeneren Freiheit des Geistes

zubewegt, nachdem einmal die Griechen im Abendlande das Feuer des

freien Geistes entzündet haben. Aber dem ist nicht immer so gewesen.
Vielmehr stoßen wir, wenn wir von der Anschauung des neuern Orients
und seiner zweifellosen Fremdartigkeit im Vergleich mit dem
abendländischen Geist uns geschichtlich rückwärts wenden, auf eine Zeit, in
der eine überaus enge Lebensgemeinschaft zwischen dem Ursprung
aller abendländischen Bildung, der griechischen Kultur und dem Orient
hergestellt wurde. Die Veranlassung dazu gab der Eroberungszug
Alexanders des Großen und die in seinem Gefolge sich zauberhaft
schnell vollziehende Verbreitung griechischer Sprache und griechischen
Denkens unter den vorderasiatischen Völkern. Ungefähr zu der selben
Zeit, da die Römer in die Schule der Griechen zu gehen begannen,
traten auch die Orientalen unter die Wirkung des griechischen Geistes.
Aber wie verschieden war die Haltung, in der beide den Griechen

begegneten. Während wir bei den Römern offenes Lernenwollen,
freimütige Aufgeschlossenheit, ja ein sittliches Pathos der Hingabe an den

griechischen Geist wahrnehmen, finden wir bei den Orientalen zwar
eine nicht minder tiefgehende Durchdringung mit überkommenem
griechischem Geistesgut, aber bis auf vereinzelte individuelle Fälle
nichts von jener den Römern eigentümlichen Gesinnung. Die Römer
sind insofern das Vorbild der übrigen abendländischen Nationen, als sie
das erste Volk sind, das die Idee des Humanismus verwirklicht hat.
Unter Humanismus verstehen wir ein Verhältnis zu den Griechen, das

nicht nur einzelne wissenschaftliche, künstlerische, philosophische
Leistungen der Griechen anerkennt und rezipiert, sondern sich zu der
einmal und vorbildlich von den Griechen zum Bewußtsein gebrachten
und gelebten Idee der Einheit der Kultur bekennt. Den Inbegriff objektiver

geistiger Leistungen, die in der Gemeinschaft lebendige Bildung,
endlich die Erziehung des einzelnen, diese drei Dinge nennen die Griechen

mit einem und dem selben Wort Paideia. In diesem Kern ihrer



808 Hans Heinrich Schaeder

geistigen Produktion sind sie zum erstenmal von den Römern verstanden
worden: die Römer erfuhren durch die Begegnung mit den Griechen
die Möglichkeit, ihre eignen geistigen Zielsetzungen auf eine neue Stufe

zu erheben, auf eine Stufe, die sie nicht « griechische Bildung », sondern
Humanitas, Menschlichkeit schlechthin, nennen. Dadurch sind sie die

Wegbahner abendländischen freien Geistes, abendländischer Gesittung
geworden.

Die Orientalen, denen zu einer bestimmten Zeit die gleiche griechische

Bildung erschlossen wurde wie den Römern, haben dennoch einen
Humanismus nicht hervorgebracht. In der Tatsache, daß sie das gleiche
Erbe verwalten wie das Abendland, liegt nun nicht nur die Notwendigkeit,

die Geschichte ihrer Bildung unter dem Gesichtspunkt der Frage

zu betrachten, was sie aus dem griechischen Erbe gemacht haben,
sondern zugleich die Berechtigung der Feststellung, daß sie sich bis auf
einzelne individuelle Fälle nicht zur humanistischen Gesinnung zu
erheben vermocht haben. Ehe wir nach den Gründen hierfür fragen
und den Passionsweg des griechischen Geistes im Orient verfolgen,
stecken wir die zeitlichen und räumlichen Grenzen ab, innerhalb derer
sich das griechische Erbe im Orient ausbreitet.

Das Reich, das Alexander hinterließ, erstreckte sich vom Nil bis zum
Indus und von der Adria bis zu den Grenzen von Turkestan. Die
Herrscher, aus deren Händen er es gerissen hatte, die persischen Achämeni-
den, hatten bereits durch politische und organisatorische Zusammenfassung

Vorderasiens die Voraussetzungen für die geistige Annäherung
der unterworfenen Völker geschaffen. Als nun mit Alexander griechische
Bildung in raschem Siegeszug sich über Vorderasien verbreitete, da ließ
sie mit rätselhafter Schnelligkeit zur Form werden, was bereits als

formlose Möglichkeit vorhanden war, eine ökumenische, alle Völker des

neuen Großreiches verbindende Form des öffentlichen Lebens und der

geistigen Kultur. Diese Form hat von keinem späteren Eroberer mehr

zerstört werden können. Die Römer ließen den orientalischen Hellenismus

- so heißt seit hundert Jahren das Ergebnis des griechisch-orientalischen

Kulturausgleichs -, so wie er war bestehn, und in ihre Spuren

traten nach der Teilung des Reiches die Oströmer. Der durch die
Jahrhunderte andauernde Gegensatz zwischen Oströmern und Byzantinern
einerseits, Parthern und Sassaniden anderseits, darf nicht darüber
hinwegtäuschen, daß auch Persien von hellenistischer Kultur ergriffen
wurde. Staunend lernen wir seit einigen Jahren aus neu erschlossenen

Werken der frühislamischen Literatur, daß selbst während der Sassa-



Der Orient und das griechische Erbe 809

nidenzeit, also in einer Periode nationaler und national-religiöser Restauration,

ein großer und breiter Überlieferungsstrom hellenistischer
Wissenschaft in Persien fließt. Die literarischen Zeugnisse, die unmittelbar
von ihm reden könnten, sind mit der Vernichtung der sassanidischen

Literatur nach der islamischen Eroberung untergegangen. Aber in
verändertem Sprachgewand und unter neuer religiöser Etikette hat sich
die in Persien lebendige griechische Tradition im arabisch-islamischen
Schrifttum erhalten. Auch das Auftreten der Araber, die Errichtung
eines durch ihre Eroberungen gewonnenen neuen Großreiches, das bis

zu den Grenzen des Alexanderreiches und über sie hinaus vordrang, so
wie die Ausbreitung der islamischen Religion in diesem Reich, haben
das Griechische, soweit es sich in der orientalischen Kultur erhalten

hatte, nicht erstickt, sondern es im Gegenteil für kurze Frist zu neuem
Leben erweckt. Seit einigen Jahrzehnten ist es das fruchtbare Prinzip der

Islamforschung, die Entwicklung der islamischen Kultur eben unter
dem Gesichtspunkt des Fortlebens der hellenistischen Spätantike in ihr
zu betrachten. Die islamische Kultur, das ist längst bekannt, ist nichts

weniger als die Kultur der Araber. Sie ist vielmehr, um es mit einem
kurzen Wort zu sagen, islamischer oder islamisierter Hellenismus.

Wer den Gang der orientalischen Geistesgeschichte und ihre von allen
politischen Erschütterungen nur oberflächlich berührte Kontinuität
betrachtet, für den erweitert sich notwendig der Begriff des Hellenismus,
den der politische Historiker für diejenige Periode vorbehalten will, in
der der hellenistischen Kultur eine staatliche Form entsprach, also für
die Zeit des seleukidischen Reiches bis zur römischen Eroberung. Unter
geistesgeschichtlichem Gesichtspunkt reicht der Hellenismus im Orient
bis an die Schwelle der Gegenwart, bis zur beginnenden Europäisierung
in den drei letzten Generationen.

Die Überlegenheit des griechischen Geistes haben die Orientalen
durch nichts deutlicher anerkannt als durch die schrankenlose, man
möchte sagen willenlose Unterwerfung unter griechische Kultur. Aber
sie haben es nicht vermocht, sich die Wandlung, die sie durch die

Begegnung mit den Griechen erfuhren, ins Bewußtsein zu erheben und
gleich den Römern Schüler der Griechen zu werden. Der Hauptgrund
hierfür liegt in dem viel höheren Alter der orientalischen Geisteskultur
gegenüber der römischen. Die Römer hatten, als ihnen das Erlebnis
der Griechen zuteil wurde, eine eigne höhere Kultur noch nicht
ausgebildet. Unvoreingenommen konnten sie das aufnehmen, was die
Griechen zu geben hatten. Die Orientalen hingegen wußten sich im



810 Hans Heinrich Schaeder

Besitze uralter und schon in Erstarrung übergegangener Traditionen,
deren Druck auf ihnen lastete, und um so schwerer lastete, als ihnen das

Überlieferte zugleich das Geoffenbarte, das Heilige war. Mit den Griechen

trat in ihren Gesichtskreis eine neue geistige Haltung, deren
Überlegenheit sie anerkennen mußten und doch nicht durften: denn wie
sollte die Weisheit der Griechen den uralten Worten der Götter und
Propheten ebenbürtig sein? Da man sich aber dem griechischen Geist,

wenn man einmal seinen Hauch verspürt hatte, nicht mehr entziehen

konnte, so galt es, den ererbten eignen Besitz mit ihm auszugleichen.
Eben hierfür nun bot sich die den Griechen eigentümliche Denkform
als dienliches Instrument an. Fragen wir nämlich, wodurch, durch
welche Leistungen die Griechen eigentlich eine so tiefgehende Wirkung
auf die Orientalen auszuüben vermochten, so führen alle Wege der
Untersuchung auf ein Einfaches und Letztes zurück: auf die griechische

Sprache und die sich in ihr ausdrückende Eigenart des griechischen
Denkens. Die griechische Sprache hatte, als sie den Orientalen bekannt
wurde, eine Entwicklungsstufe erreicht, zu der es keine der vielen
älteren orientalischen Geisteskulturen gebracht hatte: die Stufe des

wissenschaftlich-rationalen Denkens. Als wahr galt diesem Denken

nicht das Überlieferte oder von einer äußern Autorität Behauptete als

solches, sondern was sich vor der frei auf sich gestellten Vernunft, dem

Logos, rechtfertigte. Von diesem archimedischen Punkt des selbstgesetzlichen

Vernunftgebrauches aus hatte das griechische Denken die Welt
wahrhaft aus den Angeln gehoben, hatte es die Bereiche des Kosmos
und der Seele ausgeschritten und über sie gleich einem dichtmaschigen,
alles einfangenden Netz ein System von Begriffen und begrifflichen
Beziehungen ausgespannt, in dem die ganze Fülle der Wirklichkeit
auffaßbar wurde. Das Instrument dieser begrifflichen Systematik aber war
die griechische Sprache, die einzige Sprache, in der echte termini
erzeugt sind, das sind Begriffe, deren Inhalte klar gegeneinander

abgegrenzt sind.
Wenn wir uns vergegenwärtigen, daß unser ganzes Denken und so

auch das der andern abendländischen Kulturvölker in einer leicht
aufweisbaren Überlieferungslinie auf die von den Griechen geschaffene

begriffliche Systematik zurückgeht, wenn wir gerade in der Besinnung auf

unsre Sprache dessen innewerden, daß der Kulturkreis, in dem wir
stehn, hellenozentrisch ist, so mögen wir die Schwierigkeiten ermessen,
die dem Verständnis von außerhalb dieses Kulturkreises stehenden Völkern

und Kulturen sich entgegenstellen. Suchen wir in die Literaturen



Der Orient und das griechische Erbe 811

des alten Orients vor dem Eintritt der Griechen und in ihre eigentümliche

Sprachform einzudringen, so erfahren wir hier, wie wenig
selbstverständlich diese Klarheit und Abgegrenztheit der Begriffe und die
mit ihnen gegebene Möglichkeit eindeutiger Verständigung und
Überlieferung ist, die uns die Griechen überkommen und dadurch
selbstverständlich haben werden lassen. Die geistige Lage des alten Orients
beim Eintreten der Griechen war der zu vergleichen, die ein namenloser
jüdischer Denker in dem großen Symbol des babylonischen Turmbaues
und der durch ihn herbeigeführten Sprachverwirrung verewigt hat. So
weit auch die Entwicklung der Weltanschauung, namentlich der Religion
gefördert war, es fehlte durchaus an den sprachlichen Möglichkeiten,
um die im religiösen und sittlichen Bewußtsein bereits entwickelten
Vorstellungen in einer eindeutigen und vor allem in einer eindeutig mitteilbaren

Form auszudrücken. Angesichts des großartigen sittlichen Pathos
der Verspredigten Zarathustras empfinden wir die Ungefügigkeit seiner
Sprache, in der sich die Reinheit seiner Gesinnung bis zur Undurch-
sichtigkeit trübt, wie ein tragisches Geschick. Der Vergleich von literarischen

Urkunden der vorderasiatischen Kulturen aus der vorhellenistischen

mit solchen aus der hellenistischen Zeit zeigt uns die bis ins
Tiefste reichende Wandlung, die sich vollzog, indem die bisher in die

mythisch-symbolische Sphäre gebannten Gegenstände in eine klare und
uns unmittelbar verständlich erscheinende Begrifflichkeit umgesetzt
wurden. Diese Wandlung der sprachlichen Form scheint äußerlich und
greift doch tatsächlich bis ins Innerste hinab. Und dennoch blieb sie

formal: nicht der Geist veränderte und erneuerte sich, sondern es
entstanden nur neue Formen, unter denen er sich zeitgemäß darstellen
konnte. Wer nach Wahrheit suchte, suchte sie nicht auf neuen Wegen
abseits von der mythisch-symbolischen Überlieferung, sondern noch

immer in dieser: aber er mußte sie erst hineintragen, um sie dort zu
finden. So entsteht eine dem Orient eigentümliche, wiewohl schon von
den Griechen vorgebildete Form der Wahrheitsgewinnung, die Methode
nämlich, unter dem zutage liegenden Wortsinn eines Mythos oder einer
Offenbarungsurkunde tiefere Sinnschichten zu finden und sich ihrer
durch Ausdeutung und Umdeutung zu versichern. Es liegt auf der Hand,
daß diese Form der Wahrheitsgewinnung eine rein persönliche ist.
Gesetze lassen sich für sie nicht aufstellen. Infolgedessen kennt sie auch
nicht, wie die Wissenschaft, den Fortschritt des Erkennens, die
Überwindung des Irrtums. Sie kennt nur die unüberbrückbare Kluft zwischen
der selbstgefundenen Wahrheit und dem Irrtum des Andersdenkenden.



812 Hans Heinrich Schaeder

Dieser Irrtum ist für sie gleichbedeutend mit Lüge und in der ethischen

Minderwertigkeit des Gegners begründet. Sie kann den Gegner nicht
anders fassen denn als Sprecher böser Mächte, als Werkzeug des Satans.
So entsprechen einander die Allegorese - so nennen wir diese Kunst der
Schriftdeutung - und die hemmungslose, den Gegner nicht widerlegende,
sondern mit allen Mitteln verunglimpfende Eristik : sie sind allen

Richtungen der orientalischen Geistesgeschichte gemeinsam und haben in
ihnen den freien Geist und die voraussetzungslose Wahrheitssuche
erstickt.

Die Denkmittel, deren sich sowohl die Allegorese wie die ihr
entsprechende Polemik gegen Andersgläubige bedient, sind eben die der

griechischen Wissenschaft. Griechische Naturphilosophie und Psychologie

deutete man in die alten, heiligen Urkunden hinein, griechische
Logik und Dialektik machte man sich zu eigen, um den Gegner im
Streit der Glaubensansichten schlagen zu können. Nutzzwecke, nicht
Bildungsintentionen sind es, von denen die Rezeption des griechischen
Erbes im Orient bestimmt ist. So entfernt sich bei gleichem Ausgangspunkt

die Richtung der orientalischen Geistesentwicklung von der
abendländischen mit Notwendigkeit immer weiter.

Welches sind nun die großen Ströme, in denen das hellenistische Erbe
während der drei letzten vorchristlichen und der sieben ersten
nachchristlichen Jahrhunderte durch die orientalische Geschichte getragen
wird, um dann in der islamischen Kultur eine erneute Zusammenfassung

und endgültige Prägung zu gewinnen Von zwei Geisteskulturen
des alten Orients, der babylonischen und der iranischen, können wir im
Hellenismus, der sie aufgenommen und resorbiert hat, deutliche und
starke Fortwirkungen wahrnehmen. Das Erbe der Babylonier ist Sternkunde

und Astrologie. Der Durchbruch zur rationalen Astronomie, der
den Babyloniern zuerst gelungen ist, hat das wissenschaftliche Weltbild
des Hellenismus mitbestimmt. Daneben rührte die Lehre von der
Entsprechung des himmlischen und des irdischen Geschehens, von der Ab-
lesbarkeit der individuellen menschlichen Geschicke aus den Bewegungen

und Stellungen der Gestirne, an die tiefsten Regungen des religiösen
Heilsverlangens in der hellenistischen Welt. Erforschung der Sprache
der Gestirne und gläubige Hinnahme des Sternenzwanges auf der einen,

Ersinnung von magischen Praktiken zur Abwehr des von den Gestirnen
drohenden Unheils auf der andern Seite, das sind die Früchte, die das

Fortwirken babylonischer Weisheit im Hellenismus gezeitigt hat. Der
persische Geist, der in Zarathustra im 6. Jahrhundert eine einmalige



Der Orient und das griechische Erbe 813

und ergreifende Selbstbewußtwerdung erfahren hatte, vermochte sich
nicht auf der in ihm erreichten Höhe eines sittlich-tätigen Willens zu
erhalten. Ältere Glaubensformen, Dämonenfurcht und Dämonenabwehr,
Ritualismus und Zauber erhoben sich aufs neue und machten das Werk
Zarathustras zu einer Episode. Seine fruchtbaren Wirkungen hat der
persische Geist nicht auf dem eignen Boden, auf dem er gewachsen

war, sondern im Koloniallande gefunden. Durch Verbindung mit
babylonischer Gestirnverehrung und kleinasiatischen Mysterienbräuchen
wurde der alte iranische Gott Mithra Gegenstand persönlicherer, mit
Erlösungssehnsucht erfüllter Verehrung, die sich in den Mithras-
mysterien ihre Form schuf und eine wirksame Propaganda über das

ganze Gebiet des römischen Reiches hin entfaltete. Die wirksamste

Leistung der altiranischen Religion liegt in der Erzeugung einiger Symbole

von hohem religiösem und spekulativem Gehalt. In Iran hat man
zum erstenmal die Geschichte als eine vom Anfang bis zum Ende
übersehbare und in sich gegliederte Einheit zu verstehn gesucht. Das Welt-
geschehn wurde gedeutet als aus einem einheitlichen und seiner
Verwirklichung unbeirrbar zustrebenden göttlichen Heilsplan
hervorgegangen; die Welt als Zeit, in eine Folge von Zeitaltern sich gliedernd,
wurde selber als universale Gottheit gedacht, und die in ihr an
hervorragender Stelle stehenden und den göttlichen Heilsplan am unmittelbarsten

zum Ausdruck bringenden Gestalten des gottgeschaffenen ersten
Menschen am Anfang der Welt, des mit der Heilsbotschaft in die Welt
tretenden Propheten in ihrer Mitte und des welterneuernden Heilands
an ihrem Ende wurden zu Symbolen von eindrucksvoller und
gemütsbewegender Kraft erhoben. Sinn der Welt war die Durchsetzung der
Macht des guten Geistes gegen die ihm widerstreitenden finsteren
Mächte. Die Welt war in zwei Lager geteilt und in die Hand des Menschen

in ihrer Mitte war die Entscheidung des Kampfes gelegt, dessen

für das Gute siegreichen Ausgang der Prophet den Seinen verkündete.
Eine reine und großartige Auffassung vom Beruf des Menschen als

Streiter Gottes ist der Grundsatz altiranischer Ethik, der aus diesem

Weltbilde folgt.
Man versteht, daß diese noch wesentlich symbolhaft gebliebenen,

nicht in begriffliches Denken übergeführten Vorstellungen im hellenistischen

Orient mit großer Kraft fortwirkten. Die entscheidende Wendung,
die sich in den Gemütern der orientalischen Menschen seit der Mitte
des letzten vorchristlichen Jahrtausends vollzog, ist die Entfeßlung der
Individualität, der Durchbruch zum Selbstbewußtsein der Person, die



814 Hans Heinrich Schaeder

ihrer individuellen Freiheit, Selbstbestimmung und Werthaftigkeit
gewahr wird. Niemand verkennt, daß dieses Stadium das kritische im
Leben des Einzelnen wie der Kulturen ist. Die Griechen, und sie allein,
haben diese Krisis überwunden, indem sie die zu sich selbst befreite
Individualität aufs neue objektiven Normen, den Normen der Erkenntnis

und des Sittengebotes und dem Gesetz des Staates unterwarfen.
Dies ist das Werk der attischen Philosophie. Bei den Orientalen führte
die Krisis zu einer Gleichgewichtsstörung: die Individualität befreite
sich nicht, indem sie sich freiwillig der Objektivität unterwarf, sondern
indem sie mit Ungestüm ihren Anspruch auf Erlösung vom Übel, auf
das Heil der einzelnen Seele geltend machte. Die isolierte, sich aller

Beschränkungen entledigende Seele im Verkehr mit ihrem Gott, der

einzigen Macht, die sie über sich thronen läßt, und die doch wiederum

nur ein Abbild ihrer selbst und ihrer Sehnsüchte ist, das sie im mystischen

Einigungsverlangen in sich hineinzuraffen sich bemüht, - sie ist
von nun an die Trägerin orientalischer Frömmigkeit.

Eine einzige Kulturgemeinschaft im vordem Orient hat sich in der
hellenistischen Epoche des griechischen Geistes erwehrt, aber sie hat
dafür den teuern Preis der Isolierung, der Abtrennung von aller
Befruchtung und Belebung durch griechisches Erbe bezahlt: das ist das

Volk der Juden. Die Größe und die Begrenzung, ja die Tragik der

Juden liegt darin, daß sie in jedem Stadium ihrer Geschichte ihr Eignes

nur dadurch zu erhalten zu können glauben, daß sie das Fremde
abstoßen und den der Vergessenheit und der Verwerfung überantworten,
der aus ihrem Kreis den Weg ins Freie sucht. Eine Gestalt wie Philo,
von kaum zu überschätzender geistesgeschichtlicher Bedeutung durch
seine Einwirkung auf die christliche Theologenschule von Alexandria,
hat in der Tradition seines Volkes, dessen Sache er dienen wollte, keine

Spur hinterlassen können. Erst durch das trübe Medium der ihrerseits
hellenistisch orientierten islamischen Theologie, nach deren Muster die

Juden sich seit dem 9. Jahrhundert n. Chr. eine eigne religiöse
Philosophie aufbauten, traten sie in Berührung mit dem griechischen Erbe.
Aber in der Verdünnung und Vermischung, in der es ihnen zuteil wurde,
hatte es allerdings die Kraft nicht mehr, Humanisten zu bilden. So
finden wir erst, seitdem die Juden mit der Emanzipation in die
westeuropäische, zumal in die deutsche Kultur eingetreten sind, den Boden

bereitet, auf dem einzelne von ihnen - es sind heroische Gestalten
darunter - eine lebendige Begegnung mit den Griechen finden konnten.

Auch das Christentum sah sich in seinen Anfängen auf Abwehr des



Der Orient und das griechische Erbe 815

Hellenismus hingewiesen, aber um dem Gegner ebenbürtig entgegentreten

zu können, mußte es von ihm die Waffen entlehnen. Die
Ausbildung der christlichen Apologetik führte mit Notwendigkeit zur
Umsetzung christlicher Glaubenslehre in « christliche Philosophie ». Und
während die erstarkende Kirche des Westens in sich eine wunderbare
Auferstehung römischen Geistes und römischer Gesittung erfuhr,
vermochte sie sich im Osten, zumal seit sie an den alten Stätten griechischer
Bildung in Griechenland, Byzanz und Kleinasien zu herrschen begonnen
hatte, so weit mit dem Humanismus auszugleichen, daß in einzelnen
Männern eine wirkliche Lebensgemeinschaft christlicher und humanistischer

Tendenzen verwirklicht erscheint. Aber von Dauer war dieser
Bund nicht. Nicht christlicher Humanismus, sondern mönchische
Frömmigkeit aus der Tradition der hellenistischen Mysterienreligionen hat den
östlichen Kirchen den Stempel aufgedrückt und ist bis zur Gegenwart
das innerste Leben der slavischen und orientalischen Christenheit. Man
mag als Symbole östlicher und westlicher Entwicklung die beiden Berge
denken, dort den Athos, den Sitz weit- und kulturabgewandten
Heiligungsstrebens, hier den Monte Cassino, den Ausgangspunkt unendlich
fruchtbarer Belebung für die ganze abendländische Christenheit.

Wie während der Sassanidenzeit in Persien griechische Wissenschaft
fortgepflanzt wurde, so lebte im Unterricht geistlicher Schulen auf dem
Boden der beiden im 5. Jahrhundert ausgebildeten christlichen Kirchen
der Syrer spätantike Philosophie, Medizin und Erbauungsliteratur,
vorzüglich von mystischer Tendenz, fort. Noch stärker aber und reiner
blieb der Geist einer nicht unter theologisches Dogma gebeugten
spätantiken Weltanschauung in der Bewegung der Gnosis lebendig, mit der
die entstehende katholische Kirche im 2. und 3. Jahrhundert einen
Kampf auf Leben und Tod siegreich beendete, die aber in gewissen
Teilen Vorderasiens ihre Existenz bis in islamische Zeit wahren konnte.
Trotz der zielbewußten Zerstörungsarbeit, die ihr Missionswerk und
ihre ausgebreitete Literatur von Seiten ihrer christlichen und zoroastri-
schen Gegner getroffen hat, vermögen wir die eindrucksvollen Gestalten
einzelner ihrer Führer wenigstens in den Umrissen wiederzuerkennen.
Es sind Männer, die den Griechen unendlich viel näher sind als ihre
zeitgenössischen Gegner. Wo sie diesen unterlagen, da ging auch die
Sache des Humanismus unter. Die überraschende Neubelebung, die das
griechische Erbe in den ersten Jahrhunderten des Islam erlebte, ist vor
allem ihrem Wirken zu verdanken.

Der Hellenismus im Islam gestaltete sich im Aufbau der islamischen



816 Hans Heinrich Schaeder

Theologie, der islamischen Mystik und der islamischen Philosophie.
Während man bis in die letzten Jahre durch die bis dahin allein
bekannten spätem Quellen zu der Meinung verführt wurde, die islamische

Theologie sei aus selbständigen Antrieben des Denkens über die
Glaubensgegenstände hervorgegangen, haben ältere und in den letzten
Jahren erschlossene Quellen gelehrt, daß sie vielmehr das Ergebnis der
polemischen Auseinandersetzung zwischen Muslimen und
Andersgläubigen sind, daß also ihr Wesen Apologetik ist. Die Gegner, mit denen

es die frühesten islamischen Theologen auf dem klassischen Boden der
islamischen Geistesgeschichte, in der mesopotamisch-babylonischen
Landschaft, dem Irak der Araber, zu tun hatten, waren « Dualisten »,

d. h. Anhänger der persischen Religion und des Manichäismus, der von
dem Perser Mani im 3. Jahrhundert n. Chr. gestifteten gnostischen

Bewegung. Diese Gegner waren den Muslimen dialektisch und an
logischer Schulung durchaus überlegen und wir beobachten nun, wie die
muslimischen Theologen anfänglich mit durchaus unzureichendem

logischem Rüstzeug ihnen Widerstand leisten, um dann fortschreitend

aus der Rüstkammer hellenistischer Logik und Metaphysik Waffen zu
entlehnen. Dieser Aneignungsprozeß führt schließlich zum Aufbau
einer theologischen Systematik, von der nur die dogmatischen Fundamente

muslimisch sind, während das Gerüst und seine Ausfüllung durchaus

hellenistisches Gepräge tragen.
Ähnliches gilt von der Mystik. In ihr lebt der pietistisch-weltflüchtige

und traurige Geist des syrischen Mönchtums und durch sein Medium
hellenistische Frömmigkeit fort. Aus neuplatonischem Erbe gespeist,

trat zu ihr eine phantastische, vor Konsequenzen, die an pantheistische
Auflösung heranführten, nicht zurückscheuende mystische Theologie.
Sie mußte dazu führen, daß die in ihren Anfängen lebendigen, die
Persönlichkeit des Gläubigen in ihrer Totalität erfassenden und ihr ganzes
Leben bestimmenden Tendenzen der islamischen Mystik mehr und
mehr einer Intellektualisierung wichen, die an die Stelle lebendiger
Heilsbemühung phantastische und alle Einwirkung auf die Läuterung
des persönlichen Lebens einbüßende gnostische Spekulationen treten
ließ.

Die islamische Philosophie endlich ging gleichfalls nach verheißungsvollen

Anfängen rasch in Scholastik über, in enzyklopädische Zusammenfassung

und Kodifizierung alles Wissens, das dadurch dem lebendigen
Fortschreiten wissenschaftlicher Erkenntnis entzogen wurde. Damit
vereinigte sich bald die Scheu der Epigonen, die von den Vorgängern ge-



Der Orient und das griechische Erbe 817

leistete Arbeit zu erweitern und umzuformen : kompendiöse Zusammenfassung

zu Schulbüchern, Herstellung von Kommentaren und Super-
kommentaren wurden für die philosophische Tradition bestimmend. In
dem riesigen literarischen Werk des Avicenna im beginnenden 11.

Jahrhundert, der als Vollender der islamischen Philosophie gilt, finden wir
einerseits eine souveräne Beherrschung des gesamten Wissens seiner
Zeit und eine nicht geringe Feinheit der Begriffsbildung und Systematik,
aber zugleich das Ende echten, neue Probleme stellenden und entfaltenden

Philosophierens. Was er geschaffen hat, ist eine Enzyklopädie
hellenistischen Denkens, soweit es vom Islam aufgenommen und assimiliert
werden konnte, aber zugleich das Ende humanistischer Geistesfreiheit.
Sie hat sich auch in der Folgezeit der islamischen Geschichte nicht wieder

herstellen können.
Die Europäisierung des Orients vollends, die in unsern Tagen in ein

akutes Stadium getreten ist, vollzieht sich einstweilen in der Hauptsache
auf den Gebieten der Technik und der materiellen Kultur. Zur
humanistischen Idee, dem Inbegriff abendländischer Bildung, sind die Orientalen

noch nicht durchgedrungen. Aber erst wenn sie den Weg zu ihr
und damit zu dem reinen griechischen Geist, der in ihrer Tradition
verbraucht worden und untergegangen ist, gefunden haben werden - und
zu ihren Führern auf diesem Wege können nur die Europäer berufen
sein -, wird die schicksalsvolle Begegnung der Orientalen mit
abendländischer Kultur sich mit einem höhern Sinn erfüllen.


	Der Orient und das griechische Erbe

