Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 11

Artikel: Der Orient und das griechische Erbe
Autor: Schaeder, Hans Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

807

Der Orient und das griechische Erbe
von Hans Heinrich Schaeder

Der Gang der orientalischen Geistesentwicklung vollzieht sich abseits
von der grofien Strafle, auf der die abendléindische Menschheit sich, wie
wir zu glauben wagen, der immer vollkommeneren Freiheit des Geistes
zubewegt, nachdem einmal die Griechen im Abendlande das Feuer des
freien Geistes entziindet haben. Aber dem ist nicht immer so gewesen.
Vielmehr stoflen wir, wenn wir von der Anschauung des neuern Orients
und seiner zweifellosen Fremdartigkeit im Vergleich mit dem abend-
lindischen Geist uns geschichtlich riickwirts wenden, auf eine Zeit, in
der eine iiberaus enge Lebensgemeinschaft zwischen dem Ursprung
aller abendlindischen Bildung, der griechischen Kultur und dem Orient
hergestellt wurde. Die Veranlassung dazu gab der Eroberungszug
Alexanders des Grofilen und die in seinem Gefolge sich zauberhaft
schnell vollziehende Verbreitung griechischer Sprache und griechischen
Denkens unter den vorderasiatischen Vélkern. Ungefihr zu der selben
Zeit, da die Rémer in die Schule der Griechen zu gehen begannen,
traten auch die Orientalen unter die Wirkung des griechischen Geistes.
Aber wie verschieden war die Haltung, in der beide den Griechen be-
gegneten. Wihrend wir bei den Rémern offenes Lernenwollen, frei-
miitige Aufgeschlossenheit, ja ein sittliches Pathos der Hingabe an den
griechischen Geist wahrnehmen, finden wir bei den Orientalen zwar
eine nicht minder tiefgehende Durchdringung mit iiberkommenem
griechischem Geistesgut, aber bis auf vereinzelte individuelle Fille
nichts von jener den Rémern eigentiimlichen Gesinnung. Die Rémer
sind insofern das Vorbild der iibrigen abendlindischen Nationen, als sie
das erste Volk sind, das die Idee des Humanismus verwirklicht hat.
Unter Humanismus verstehen wir ein Verhaltnis zu den Griechen, das
nicht nur einzelne wissenschaftliche, kiinstlerische, philosophische
Leistungen der Griechen anerkennt und rezipiert, sondern sich'zu der
einmal und vorbildlich von den Griechen zum Bewuftsein gebrachten
und gelebten Idee der Einheit der Kultur bekennt. Den Inbegriff objek-
tiver geistiger Leistungen, die in der Gemeinschaft lebendige Bildung,
endlich die Erziechung des einzelnen, diese drei Dinge nennen die Grie-
chen mit einem und dem selben Wort Paideia. In diesem Kern ihrer



808 Hans Heinrich Schaeder

geistigen Produktion sind sie zum erstenmal von den Rémern verstanden
worden: die Rémer erfuhren durch die Begegnung mit den Griechen
die Moglichkeit, thre eignen geistigen Zielsetzungen auf eine neue Stufe
zu erheben, auf eine Stufe, die sie nicht « griechische Bildung », sondern
Humanitas, Menschlichkeit schlechthin, nennen. Dadurch sind sie die
Wegbahner abendlandischen freien Geistes, abendliandischer Gesittung
geworden.

Die Orientalen, denen zu einer bestimmten Zeit die gleiche griechi-
sche Bildung erschlossen wurde wie den Rémern, haben dennoch einen
Humanismus nicht hervorgebracht. In der Tatsache, daf} sie das gleiche
Erbe verwalten wie das Abendland, liegt nun nicht nur die Notwendig-
keit, die Geschichte ihrer Bildung unter dem Gesichtspunkt der Frage
zu betrachten, was sie aus dem griechischen Erbe gemacht haben, son-
dern zugleich die Berechtigung der Feststellung, daf} sie sich bis auf
einzelne individuelle Fille nicht zur humanistischen Gesinnung zu
erheben vermocht haben. Ehe wir nach den Griinden hierfiir fragen
und den Passionsweg des griechischen Geistes im Orient verfolgen,
stecken wir die zeitlichen und raumlichen Grenzen ab, innerhalb derer
sich das griechische Erbe im Orient ausbreitet.

Das Reich, das Alexander hinterlieB}, erstreckte sich vom Nil bis zum
Indus und von der Adria bis zu den Grenzen von Turkestan. Die Herr-
scher, aus deren Hiinden er es gerissen hatte, die persischen Achimeni-
den, hatten bereits durch politische und organisatorische Zusammen-
fassung Vorderasiens die Voraussetzungen fiir die geistige Anniherung
der unterworfenen Vélker geschaffen. Als nun mit Alexander griechische
Bildung in raschem Siegeszug sich iiber Vorderasien verbreitete, da lief3
sie mit ritselhafter Schnelligkeit zur Form werden, was bereits als
formlose Moglichkeit vorhanden war, eine 6kumenische, alle Vélker des
neuen Grofireiches verbindende Form des 6ffentlichen Lebens und der
geistigen Kultur. Diese Form hat von keinem spiteren Eroberer mehr
zerstort werden konnen. Die Romer lielen den orientalischen Hellenis-
mus — so heiBt seit hundert Jahren das Ergebnis des griechisch-orientali-
schen Kulturausgleichs -, so wie er war bestehn, und in ihre Spuren
traten nach der Teilung des Reiches die Ostrémer. Der durch die Jahr-
hunderte andauernde Gegensatz zwischen Ostrdmern und Byzantinern
einerseits, Parthern und Sassaniden anderseits, darf nicht dariiber hin-
wegtduschen, daBl auch Persien von hellenistischer Kultur ergriffen
wurde. Staunend lernen wir seit einigen Jahren aus neu erschlossenen
Werken der frithislamischen Literatur, daf} selbst wihrend der Sassa-



Der Orient und das griechische Erbe 809

nidenzeit, also in einer Periode nationaler und national-religiéser Restau-
ration, ein grofer und breiter Uberlieferungsstrom hellenistischer Wis-
senschaft in Persien flieBit. Die literarischen Zeugnisse, die unmittelbar
von 1thm reden kénnten, sind mit der Vernichtung der sassanidischen
Literatur nach der islamischen Eroberung untergegangen. Aber in ver-
indertem Sprachgewand und unter neuer religioser Etikette hat sich
die in Persien lebendige griechische Tradition im arabisch-islamischen
Schrifttum erhalten. Auch das Auftreten der Araber, die Errichtung
eines durch ihre Eroberungen gewonnenen neuen Grofireiches, das bis
zu den Grenzen des Alexanderreiches und iiber sie hinaus vordrang, so
wie die Ausbreitung der islamischen Religion in diesem Reich, haben
das Griechische, soweit es sich in der orientalischen Kultur erhalten
hatte, nicht erstickt, sondern es im Gegenteil fiir kurze Frist zu neuem
Leben erweckt. Seit einigen Jahrzehnten ist es das fruchtbare Prinzip der
Islamforschung, die Entwicklung der islamischen Kultur eben unter
dem Gesichtspunkt des Fortlebens der hellenistischen Spitantike in ihr
zu betrachten. Die i1slamische Kultur, das ist lingst bekannt, ist nichts
weniger als die Kultur der Araber. Sie ist vielmehr, um es mit einem
kurzen Wort zu sagen, islamischer oder islamisierter Hellenismus.

Wer den Gang der orientalischen Geistesgeschichte und ihre von allen
politischen Erschiitterungen nur oberflichlich beriihrte Kontinuitit be-
trachtet, fiir den erweitert sich notwendig der Begriff des Hellenismus,
den der politische Historiker fiir diejenige Periode vorbehalten will, in
der der hellenistischen Kultur eine staatliche Form entsprach, also fiir
die Zeit des seleukidischen Reiches bis zur rémischen Eroberung. Unter
geistesgeschichtlichem Gesichtspunkt reicht der Hellenismus im Orient
bis an die Schwelle der Gegenwart, bis zur beginnenden Europiisierung
in den drei letzten Generationen.

Die Uberlegenheit des griechischen Geistes haben die Orientalen
durch nichts deutlicher anerkannt als durch die schrankenlose, man
méchte sagen willenlose Unterwerfung unter griechische Kultur. Aber
sie haben es nicht vermocht, sich die Wandlung, die sie durch die Be-
gegnung mit den Griechen erfuhren, ins Bewuftsein zu erheben und
gleich den Romern Schiiler der Griechen zu werden. Der Hauptgrund
hierfiir liegt in dem viel héheren Alter der orientalischen Geisteskultur
gegeniiber der rémischen. Die Rémer hatten, als ithnen das Erlebnis
der Griechen zuteil wurde, eine eigne héhere Kultur noch nicht aus-
gebildet. Unvoreingenommen konnten sie das aufnehmen, was die
Griechen zu geben hatten. Die Orientalen hingegen wufiten sich im



810 Hans Heinrich Schaeder

Besitze uralter und schon in Erstarrung iibergegangener Traditionen,
deren Druck auf ithnen lastete, und um so schwerer lastete, als ihnen das
Uberlieferte zugleich das Geoffenbarte, das Heilige war. Mit den Grie-
chen trat in ihren Gesichtskreis eine neue geistige Haltung, deren Uber-
legenheit sie anerkennen mufiten und doch nicht durften: denn wie
sollte die Weisheit der Griechen den uralten Worten der Gétter und
Propheten ebenbiirtig sein? Da man sich aber dem griechischen Geist,
wenn man einmal seinen Hauch verspiirt hatte, nicht mehr entzichen
konnte, so galt es, den ererbten eignen Besitz mit thm auszugleichen.
Eben hierfiir nun bot sich die den Griechen eigentiimliche Denkform
als dienliches Instrument an. Fragen wir nimlich, wodurch, durch
welche Leistungen die Griechen eigentlich eine so tiefgehende Wirkung
auf die Orientalen auszuiiben vermochten, so fiithren alle Wege der
Untersuchung auf ein Einfaches und Letztes zuriick: auf die griechi-
sche Sprache und die sich in 1hr ausdriickende Eigenart des griechischen
Denkens. Die griechische Sprache hatte, als sie den Orientalen bekannt
wurde, eine Entwicklungsstufe erreicht, zu der es keine der vielen
ilteren orientalischen Geisteskulturen gebracht hatte: die Stufe des
wissenschaftlich-rationalen Denkens. Als wahr galt diesem Denken
nicht das Uberlieferte oder von einer duflern Autoritit Behauptete als
solches, sondern was sich vor der frei auf sich gestellten Vernunft, dem
Logos, rechtfertigte. Von diesem archimedischen Punkt des selbstgesetz-
lichen Vernunftgebrauches aus hatte das griechische Denken die Welt
wahrhaft aus den Angeln gehoben, hatte es die Bereiche des Kosmos
und der Seele ausgeschritten und iiber sie gleich einem dichtmaschigen,
alles einfangenden Netz ein System von Begriffen und begrifflichen Be-
ziehungen ausgespannt, in dem die ganze Fiille der Wirklichkeit auf-
faBbar wurde. Das Instrument dieser begrifflichen Systematik aber war
die griechische Sprache, die einzige Sprache, in der echte termini er-
zeugt sind, das sind Begriffe, deren Inhalte klar gegeneinander abge-
grenzt sind.

Wenn wir uns vergegenwirtigen, daf} unser ganzes Denken und so
auch das der andern abendlindischen Kulturvélker in einer leicht auf-
weisbaren Uberlieferungslinie auf die von den Griechen geschaffene be-
griffliche Systematik zuriickgeht, wenn wir gerade in der Besinnung auf
unsre Sprache dessen innewerden, daB} der Kulturkreis, in dem wir
stehn, hellenozentrisch ist, so mégen wir die Schwierigkeiten ermessen,
die dem Verstindnis von auflerhalb dieses Kulturkreises stehenden Vél-
kern und Kulturen sich entgegenstellen. Suchen wir in die Literaturen



Der Orient und das griechische Erbe 811

des alten Orients vor dem Eintritt der Griechen und in ihre eigentiim-
liche Sprachform einzudringen, so erfahren wir hier, wie wenig selbst-
verstindlich diese Klarheit und Abgegrenztheit der Begriffe und die
miut thnen gegebene Maglichkeit eindeutiger Verstindigung und Uber-
lieferung ist, die uns die Griechen iiberkommen und dadurch selbst-
verstindlich haben werden lassen. Die geistige Lage des alten Orients
beim Eintreten der Griechen war der zu vergleichen, die ein namenloser
yiidischer Denker in dem groflen Symbol des babylonischen Turmbaues
und der durch 1hn herbeigefiihrten Sprachverwirrung verewigt hat. So
weit auch die Entwicklung der Weltanschauung, namentlich der Religion
gefordert war, es fehlte durchaus an den sprachlichen Moglichkeiten,
um die im religidsen und sittlichen BewuBtsein bereits entwickelten Vor-
stellungen in einer eindeutigen und vor allem in einer eindeutig mitteil-
baren Form auszudriicken. Angesichts des groBartigen sittlichen Pathos
der Verspredigten Zarathustras empfinden wir die Ungefiigigkeit seiner
Sprache, in der sich die Reinheit seiner Gesinnung bis zur Undurch-
sichtigkeit triibt, wie ein tragisches Geschick. Der Vergleich von literari-
schen Urkunden der vorderasiatischen Kulturen aus der vorhellenisti-
schen mit solchen aus der hellenistischen Zeit zeigt uns die bis ins
Tiefste reichende Wandlung, die sich vollzog, indem die bisher in die
mythisch-symbolische Sphire gebannten Gegenstiinde in eine klare und
uns unmittelbar verstindlich erscheinende Begrifflichkeit umgesetzt
wurden. Diese Wandlung der sprachlichen Form scheint duerlich und
greift doch tatsichlich bis ins Innerste hinab. Und dennoch blieb sie
formal: nicht der Geist verinderte und erneuerte sich, sondern es ent-
standen nur neue Formen, unter denen er sich zeitgemdf darstellen
konnte. Wer nach Wahrheit suchte, suchte sie nicht auf neuen Wegen
abseits von der mythisch-symbolischen Uberlieferung, sondern noch
Immer in dieser: aber er mufte sie erst hineintragen, um sie dort zu
finden. So entsteht eine dem Orient eigentiimliche, wiewohl schon von
den Griechen vorgebildete Form der Wahrheitsgewinnung, die Methode
némlich, unter dem zutage liegenden Wortsinn eines Mythos oder einer
Offenbarungsurkunde tiefere Sinnschichten zu finden und sich ihrer
durch Ausdeutung und Umdeutung zu versichern. Es liegt auf der Hand,
daf} diese Form der Wahrheitsgewinnung eine rein persénliche ist. Ge-
setze lassen sich fiir sie nicht aufstellen. Infolgedessen kennt sie auch
nicht, wie die Wissenschaft, den Fortschritt des Erkennens, die Uber-
windung des Irrtums. Sie kennt nur die uniiberbriickbare Kluft zwischen
der selbstgefundenen Wahrheit und dem Irrtum des Andersdenkenden.



812 Hans Heinrich Schaeder

Dieser Irrtum ist fiir sie gleichbedeutend mit Liige und in der ethischen
Minderwertigkeit des Gegners begriindet. Sie kann den Gegner nicht
anders fassen denn als Sprecher baser Miachte, als Werkzeug des Satans.
So entsprechen einander die Allegorese — so nennen wir diese Kunst der
Schriftdeutung — und die hemmungslose, den Gegner nicht widerlegende,
sondern mit allen Mitteln verunglimpfende Eristik: sie sind allen Rich-
tungen der orientalischen Geistesgeschichte gemeinsam und haben in
ithnen den freien Geist und die voraussetzungslose Wahrheitssuche er-
stickt.

Die Denkmittel, deren sich sowohl die Allegorese wie die ihr ent-
sprechende Polemik gegen Andersgliubige bedient, sind eben die der
griechischen Wissenschaft. Griechische Naturphilosophie und Psycho-
logie deutete man in die alten, heiligen Urkunden hinein, griechische
Logik und Dialektik machte man sich zu eigen, um den Gegner im
Streit der Glaubensansichten schlagen zu kénnen. Nutzzwecke, nicht
Bildungsintentionen sind es, von denen die Rezeption des griechischen
Erbes im Orient bestimmt ist. So entfernt sich bei gleichem Ausgangs-
punkt die Richtung der orientalischen Geistesentwicklung von der abend-
lindischen mit Notwendigkeit immer weiter.

Welches sind nun die groffen Stréme, in denen das hellenistische Erbe
wihrend der drei letzten vorchristlichen und der sieben ersten nach-
christlichen Jahrhunderte durch die orientalische Geschichte getragen
wird, um dann in der islamischen Kultur eine erneute Zusammen-
fassung und endgiiltige Prigung zu gewinnen ? Von zwei Geisteskulturen
des alten Orients, der babylonischen und der iranischen, kénnen wir im
Hellenismus, der sie aufgenommen und resorbiert hat, deutliche und
starke Fortwirkungen wahrnehmen. Das Erbe der Babylonier ist Stern-
kunde und Astrologie. Der Durchbruch zur rationalen Astronomie, der
den Babyloniern zuerst gelungen ist, hat das wissenschaftliche Weltbild
des Hellenismus mitbestimmt. Daneben riihrte die Lehre von der Ent-
sprechung des himmlischen und des irdischen Geschehens, von der Ab-
lesbarkeit der individuellen menschlichen Geschicke aus den Bewegun-
gen und Stellungen der Gestirne, an die tiefsten Regungen des religigsen
Heilsverlangens in der hellenistischen Welt. Erforschung der Sprache
der Gestirne und gliubige Hinnahme des Sternenzwanges auf der einen,
Ersinnung von magischen Praktiken zur Abwehr des von den Gestirnen
drohenden Unbheils auf der andern Seite, das sind die Friichte, die das
Fortwirken babylonischer Weisheit im Hellenismus gezeitigt hat. Der
persische Geist, der in Zarathustra im 6. Jahrhundert eine einmalige



Der Orient und das griechische Erbe 813

und ergreifende SelbstbewuBtwerdung erfahren hatte, vermochte sich
nicht auf der in ithm erreichten Héhe eines sittlich-titigen Willens zu
erhalten. Altere Glaubensformen, Damonenfurcht und Dimonenabwehr,
Ritualismus und Zauber erhoben sich aufs neue und machten das Werk
Zarathustras zu einer Episode. Seine fruchtbaren Wirkungen hat der
persische Geist nicht auf dem eignen Boden, auf dem er gewachsen
war, sondern im Koloniallande gefunden. Durch Verbindung mit baby-
lonischer Gestirnverehrung und kleinasiatischen Mysterienbriuchen
wurde der alte iranische Gott Mithra Gegenstand personlicherer, mit
Erlésungssehnsucht erfiillter Verehrung, die sich in den Mithras-
mysterien thre Form schuf und eine wirksame Propaganda iiber das
ganze Gebiet des romischen Reiches hin entfaltete. Die wirksamste
Leistung der altiranischen Religion liegt in der Erzeugung einiger Sym-
bole von hohem religissem und spekulativem Gehalt. In Iran hat man
zum erstenmal die Geschichte als eine vom Anfang bis zum Ende iiber-
sehbare und in sich gegliederte Einheit zu verstehn gesucht. Das Welt-
geschehn wurde gedeutet als aus einem einheitlichen und seiner Ver-
wirklichung unbeirrbar zustrebenden géttlichen Heilsplan hervor-
gegangen; die Welt als Zeit, in eine Folge von Zeitaltern sich gliedernd,
wurde selber als universale Gottheit gedacht, und die in 1hr an hervor-
ragender Stelle stehenden und den géttlichen Heilsplan am unmittel-
barsten zum Ausdruck bringenden Gestalten des gottgeschaffenen ersten
Menschen am Anfang der Welt, des mit der Heilsbotschaft in die Welt
tretenden Propheten in ihrer Mitte und des welterneuernden Heilands
an threm Ende wurden zu Symbolen von eindrucksvoller und gemiits-
bewegender Kraft erhoben. Sinn der Welt war die Durchsetzung der
Macht des guten Geistes gegen die ihm widerstreitenden finsteren
Michte. Die Welt war in zwei Lager geteilt und in die Hand des Men-
schen in ihrer Mitte war die Entscheidung des Kampfes gelegt, dessen
fiir das Gute siegreichen Ausgang der Prophet den Seinen verkiindete.
Eine reine und grofartige Auffassung vom Beruf des Menschen als
Streiter Gottes ist der Grundsatz altiranischer Ethik, der aus diesem
Weltbilde folgt.

Man versteht, daf} diese noch wesentlich symbolhaft gebliebenen,
nicht in begriffliches Denken iibergefiihrten Vorstellungen im hellenisti-
schen Orient mit grofler Kraft fortwirkten. Die entscheidende Wendung,
die sich in den Gemiitern der orientalischen Menschen seit der Mitte
des letzten vorchristlichen Jahrtausends vollzog, ist die EntfeBlung der
Individualitit, der Durchbruch zum SelbstbewuBtsein der Person, die



814 Hans Heinrich Schaeder

ihrer individuellen Freiheit, Selbstbestimmung und Werthaftigkeit ge-
wahr wird. Niemand verkennt, daf} dieses Stadium das kritische im
Leben des Einzelnen wie der Kulturen ist. Die Griechen, und sie allein,
haben diese Krisis iiberwunden, indem sie die zu sich selbst befreite
Individualitit aufs neue objektiven Normen, den Normen der Erkennt-
nis und des Sittengebotes und dem Gesetz des Staates unterwarfen.
Dies 1st das Werk der attischen Philosophie. Bei den Orientalen fiihrte
die Krisis zu einer Gleichgewichtsstérung: die Individualitit befreite
sich nicht, indem sie sich freiwillig der Objektivitit unterwarf, sondern
indem sie mit Ungestiim ihren Anspruch auf Erlésung vom Ubel, auf
das Heil der einzelnen Seele geltend machte. Die isolierte, sich aller
Beschrinkungen entledigende Seele im Verkehr mit threm Gott, der
einzigen Macht, die sie iiber sich thronen lafit, und die doch wiederum
nur ein Abbild ihrer selbst und ihrer Sehnsiichte ist, das sie im mysti-
schen Einigungsverlangen in sich hineinzuraffen sich bemiiht, - sie ist
von nun an die Trigerin orientalischer Frommigkeit.

Eine einzige Kulturgemeinschaft im vordern Orient hat sich in der
hellenistischen Epoche des griechischen Geistes erwehrt, aber sie hat
dafiir den teuern Preis der Isolierung, der Abtrennung von aller Be-
fruchtung und Belebung durch griechisches Erbe bezahlt: das ist das
Volk der Juden. Die Gréfle und die Begrenzung, ja die Tragik der
Juden liegt darin, daf sie in jedem Stadium 1hrer Geschichte ihr Eignes
nur dadurch zu erhalten zu kénnen glauben, daf} sie das Fremde ab-
stoffen und den der Vergessenheit und der Verwerfung iiberantworten,
der aus ithrem Kreis den Weg ins Freie sucht. Eine Gestalt wie Philo,
von kaum zu iiberschitzender geistesgeschichtlicher Bedeutung durch
seine Einwirkung auf die christliche Theologenschule von Alexandria,
hat in der Tradition seines Volkes, dessen Sache er dienen wollte, keine
Spur hinterlassen kénnen. Erst durch das trilbe Medium der ihrerseits
hellenistisch orientierten islamischen Theologie, nach deren Muster die
Juden sich seit dem 9. Jahrhundert n. Chr. eine eigne religise Philo-
sophie aufbauten, traten sie in Beriithrung mit dem griechischen Erbe.
Aber in der Verdiinnung und Vermischung, in der es thnen zuteil wurde,
hatte es allerdings die Kraft nicht mehr, Humanisten zu bilden. So fin-
den wir erst, seitdem die Juden mit der Emanzipation in die west-
europiische, zumal in die deutsche Kultur eingetreten sind, den Boden
bereitet, auf dem einzelne von ihnen — es sind heroische Gestalten
darunter — eine lebendige Begegnung mit den Griechen finden konnten.

Auch das Christentum sah sich in seinen Anfingen auf Abwehr des



Der Orient und das griechische Erbe 815

Hellenismus hingewiesen, aber um dem Gegner ebenbiirtig entgegen-
treten zu kénnen, mufite es von thm die Waffen entlehnen. Die Aus-
bildung der christlichen Apologetik fithrte mit Notwendigkeit zur Um-
setzung christlicher Glaubenslehre in « christliche Philosophie ». Und
wihrend die erstarkende Kirche des Westens in sich eine wunderbare
Auferstehung rémischen Geistes und rémischer Gesittung erfuhr, ver-
mochte sie sich im Osten, zumal seit sie an den alten Stitten griechischer
Bildung in Griechenland, Byzanz und Kleinasien zu herrschen begonnen
hatte, so weit mit dem Humanismus auszugleichen, daf} in einzelnen
Minnern eine wirkliche Lebensgemeinschaft christlicher und humanisti-
scher Tendenzen verwirklicht erscheint. Aber von Dauer war dieser
Bund nicht. Nicht christlicher Humanismus, sondern ménchische From-
migkeit aus der Tradition der hellenistischen Mysterienreligionen hat den
dstlichen Kirchen den Stempel aufgedriickt und ist bis zur Gegenwart
das innerste Leben der slavischen und orientalischen Christenheit. Man
mag als Symbole 8stlicher und westlicher Entwicklung die beiden Berge
denken, dort den Athos, den Sitz welt- und kulturabgewandten Heili-
gungsstrebens, hier den Monte Cassino, den Ausgangspunkt unendlich
fruchtbarer Belebung fiir die ganze abendléndische Christenheit.

Wie wihrend der Sassanidenzeit in Persien griechische Wissenschaft
fortgepflanzt wurde, so lebte im Unterricht geistlicher Schulen auf dem
Boden der beiden im 5. Jahrhundert ausgebildeten christlichen Kirchen
der Syrer spitantike Philosophie, Medizin und Erbauungsliteratur, vor-
ziiglich von mystischer Tendenz, fort. Noch stirker aber und reiner
blieb der Geist einer nicht unter theologisches Dogma gebeugten spit-
antiken Weltanschauung in der Bewegung der Gnosis lebendig, mit der
die entstehende katholische Kirche im 2. und 3. Jahrhundert einen
Kampf auf Leben und Tod siegreich beendete, die aber in gewissen
Teilen Vorderasiens ihre Existenz bis in islamische Zeit wahren konnte.
Trotz der zielbewuflten Zerstorungsarbeit, die ihr Missionswerk und
thre ausgebreitete Literatur von seiten ihrer christlichen und zoroastri-
schen Gegner getroffen hat, vermégen wir die eindrucksvollen Gestalten
einzelner ihrer Fiihrer wenigstens in den Umrissen wiederzuerkennen.
Es sind Minner, die den Griechen unendlich viel niher sind als ihre
zeitgendssischen Gegner. Wo sie diesen unterlagen, da ging auch die
Sache des Humanismus unter. Die iiberraschende Neubelebung, die das
griechische Erbe in den ersten Jahrhunderten des Islam erlebte, ist vor
allem ihrem Wirken zu verdanken.

Der Hellenismus im Islam gestaltete sich im Aufbau der islamischen



816 Hans Heinrich Schaeder

Theologie, der islamischen Mystik und der islamischen Philosophie.
Wihrend man bis in die letzten Jahre durch die bis dahin allein be-
kannten spatern Quellen zu der Meinung verfiihrt wurde, die islami-
sche Theologie sei aus selbstindigen Antrieben des Denkens iiber die
Glaubensgegenstinde hervorgegangen, haben iltere und in den letzten
Jahren erschlossene Quellen gelehrt, daf} sie vielmehr das Ergebnis der
polemischen Auseinandersetzung zwischen Muslimen und Anders-
glaubigen sind, daf} also ihr Wesen Apologetik ist. Die Gegner, mit denen
es die frithesten i1slamischen Theologen auf dem klassischen Boden der
islamischen Geistesgeschichte, in der mesopotamisch-babylonischen
Landschaft, dem Irak der Araber, zu tun hatten, waren « Dualisten »,
d. h. Anhinger der persischen Religion und des Manichiismus, der von
dem Perser Mani im 3. Jahrhundert n. Chr. gestifteten gnostischen Be-
wegung. Diese Gegner waren den Muslimen dialektisch und an logi-
scher Schulung durchaus iiberlegen und wir beobachten nun, wie die
muslimischen Theologen anfinglich mit durchaus unzureichendem
logischem Riistzeug thnen Widerstand leisten, um dann fortschreitend
aus der Riistkammer hellenistischer Logik und Metaphysik Waffen zu
entlehnen. Dieser Aneignungsprozefl fiihrt schlieBlich zum Aufbau
einer theologischen Systematik, von der nur die dogmatischen Funda-
mente muslimisch sind, wihrend das Geriist und seine Ausfiillung durch-
aus hellenistisches Geprige tragen.

Ahnliches gilt von der Mystik. In ihr lebt der pietistisch-weltfliichtige
und traurige Geist des syrischen Monchtums und durch sein Medium
hellenistische Frommigkeit fort. Aus neuplatonischem Erbe gespeist,
trat zu ihr eine phantastische, vor Konsequenzen, die an pantheistische
Auflésung heranfiihrten, nicht zuriickscheuende mystische Theologie.
Sie mufte dazu fithren, daf} die in thren Anfingen lebendigen, die Per-
sonlichkeit des Glaubigen in ihrer Totalitdt erfassenden und ihr ganzes
Leben bestimmenden Tendenzen der islamischen Mystik mehr und
mehr einer Intellektualisierung wichen, die an die Stelle lebendiger
Heilsbemiithung phantastische und alle Einwirkung auf die Lauterung
des personlichen Lebens einbiiflende gnostische Spekulationen treten
lief3.

Die islamische Philosophie endlich ging gleichfalls nach verheiflungs-
vollen Anfingen rasch in Scholastik iiber, in enzyklopidische Zusammen-
fassung und Kodifizierung alles Wissens, das dadurch dem lebendigen
Fortschreiten wissenschaftlicher Erkenntnis entzogen wurde. Damit ver-
einigte sich bald die Scheu der Epigonen, die von den Vorgiingern ge-



Der Orient und das griechische Erbe 817

leistete Arbeit zu erweitern und umzuformen : kompendiése Zusammen-
fassung zu Schulbiichern, Herstellung von Kommentaren und Super-
kommentaren wurden fiir die philosophische Tradition bestimmend. In
dem riesigen literarischen Werk des Avicenna im beginnenden 11. Jahr-
hundert, der als Vollender der islamischen Philosophie gilt, finden wir
elnerseits eine souverine Beherrschung des gesamten Wissens seiner
Zeit und eine nicht geringe Feinheit der Begriffsbildung und Systematik,
aber zugleich das Ende echten, neue Probleme stellenden und entfalten-
den Philosophierens. Was er geschaffen hat, ist eine Enzyklopidie helle-
nistischen Denkens, soweit es vom Islam aufgenommen und assimiliert
werden konnte, aber zugleich das Ende humanistischer Geistesfreiheit.
Sie hat sich auch in der Folgezeit der islamischen Geschichte nicht wie-
der herstellen kénnen.

Die Europiisierung des Orients vollends, die in unsern Tagen in ein
akutes Stadium getreten ist, vollzieht sich einstweilen in der Hauptsache
auf den Gebieten der Technik und der materiellen Kultur. Zur huma-
nistischen Idee, dem Inbegriff abendléandischer Bildung, sind die Orien-
talen noch nicht durchgedrungen. Aber erst wenn sie den Weg zu ihr
und damit zu dem reinen griechischen Geist, der in ihrer Tradition ver-
braucht worden und untergegangen ist, gefunden haben werden - und
zu ihren Fiihrern auf diesem Wege kénnen nur die Européder berufen
sein —, wird die schicksalsvolle Begegnung der Orientalen mit abend-
lindischer Kultur sich mit einem héhern Sinn erfiillen.



	Der Orient und das griechische Erbe

