Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 10

Artikel: Drei Gedenktage

Autor: Berdjajew, Nikolai

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

743

Drei Gedenktage
von Nikolai Berdjajew
Deutsch von Georg Lunin

Hennik Ibsen

Ich kann Ibsen nicht ohne innere Regung lesen. Er spielte eine
grofle Rolle bei der geistigen Krise, welche ich am Ende des vorigen
Jahrhunderts durchgelebt habe, bei meiner Befreiung vom Marxismus.
Ungewdshnlich stark werden bei Ibsen die Probleme der Personlichkeit,
des Schaffens und der geistigen Freiheit zugespitzt. Wenn man Ibsen
liest, so atmet man nordische Bergluft. Norwegische Biirgerlichkeit,
in deren Atmosphire er erstickt, bildet den Hintergrund seines Werkes.
Und in der Atmosphiire der ausgeprigtesten Biirgerlichkeit erfolgt der
héchste geistige Aufschwung. Im Schopfertum Ibsens hat es Zeit-
liches, Vergiingliches, hat es auch Ewiges. Und es lohnt sich jetzt nur
vom Ewigen bei Ibsen zu reden. Ibsen als Mode 1st lingst vergangen.
Und als « Ibsenismus » noch Mode war, schitzte man bei Ibsen statt
das Bedeutendste: Nora, Hedda Gabler, Gespenster, dimonische Frauen,
soziale Satire und anarchische Stimmung. Das Ewige, das seiner Be-
deutung nach Bleibende mufl man bei Ibsen vor allem im Peer Gynt,
dann im Brand, im Kaiser und Galilder, zum Teil im Volksfeind und in
den Schlufidramen seines schopferischen Weges, im Baumeister Solnef
und in Wenn wir Toten erwachen suchen. Ibsen hat die Probleme des
personlichen Schicksals und des Konfliktes von Schaffen und Leben
mit genialer Schirfe erlebt und aufgeworfen. In thm bricht wie in
Nietzsche die zeitgensssische Kultur aus der Klemme des Positivismus
und der eudidmonistischen Moral zum geistigen Aufstieg durch. In
thm ist eine leidenschaftliche Auflehnung gegen biirgerliche Atmosphire,
ein Pathos der Hshe und des Heldentums. Ibsen ist nicht nur ein grofier
Kiinstler, sondern auch ein grofler Moralist und Reformator. Die
Kunst Ihsens ist prophetisch. Ibsen war zugleich einsam und sozial.
Die Vereinigung von Einsamkeit und Solidaritat ist aber das Grund-
merkmal der prophetischen Berufung. Ibsen wurde von groflen Wider-
spriichen und Konflikten des Lebens gequilt. Sein Grundthema ist
der Zusammenstol des Traumes und der Wirklichkeit, des Schépfens
und des Lebens. Der grofie schopferische Traum hielt Ibsen gefangen,



744 Nikolai Berdjajew

zog 1hn durch seine Kraft und Schéonheit an. Er wuflte aber nicht, wie
er verwirklicht, in die Tat umgesetzt werden kénnte. Und alle grofien,
schopferischen Menschen erleiden bei ihm Miflerfolg und gehen unter.
Brand wird von einer Berglawine begraben, Solnef} fillt von der Spitze
des Turmes und zerschellt. Der schopferische Geist bringt die Ver-
nichtung des Lebens mit sich. Es ist fruchtlos und unpassend iiber die
« Richtung » Ibsens zu streiten, dariiber ob er «rechts» oder «links »
stand, ob er fiir oder gegen Fortschritt und Demokratie focht. Ibsen
gehorte jenem Typus der einsamen Menschen an, dessen Denkart am
besten durch die Wortvereinigung « Aristokratischer Radikalismus »
charakterisiert wird. Er steht auflerhalb der gesellschaftlichen Rich-
tungen, er vertritt kein soziales Kollektiv. Er bekimpft in gleicher
Weise den trigen Konservatismus, die Stiitzen der zeitgendssischen
Gesellschaft, wie auch die linke 6ffentliche Meinung, die geschlossene
Majoritit, die demokratische Biirgerlichkeit. Er ist fiir die Freiheit des
Geistes und gegen die entpersonlichende Gleichheit. Er ist immer Ffiir
die Erhshung, fiir den Aufstieg, fiir die heroische Persénlichkeit. Er
ist ein Revolutionir des Geistes, aber gar nicht Revolutionir im
gemeinen sozial-politischen Sinne. Sein moralisches Pathos unter-
scheidet sich stark vom moralischen Pathos Tolstois; es ist vor allem
mit der Qualitit der Personlichkeit, mit der persénlichen, schopferischen
Anstrengung verbunden. Aber er versteht nicht den heroischen,
schépferischen Geist der Persénlichkeit zu realisieren, in eine fruchtbare
Tatigkeit umzusetzen. Darin liegt seine unheilbare Romantik, die der
Ubergangsepoche angehért. Aber in ihm ist derselbe prophetische Geist
wie in Dostojewski und Nietzsche. Er lebte und dichtete unter der
Anziehungskraft der geistigen Hohe und der Unendlichkeit. Als Mora-
list war er ein gewaltiger Kritiker der euddmonistischen Moral. Die
Wahrheit war fiir thn immer hoher als das Wohlsein und das Gliick
der Menschheit.

Ibsen kannte jedoch die christliche Vereinigung im Aufstieg zu
Gott mit dessen Abstieg zum Menschen, das Geheimnis der gott-
menschlichen Liebe nicht. Unbesiegt blieb in thm die Versuchung des
Titanentums und des Ubermenschen; darin teilt er das Schicksal
Nietzsches. Er hatte das Gefiihl der Schuld und der Siinde, das seine
Helden verfolgte, aber es war ihm nicht gegeben, den endgiiltigen Sinn
dieser Schuld zu erfassen. Ahnlich dem Schépfertum von Nietzsche
und von Dostojewski bedeutet das Schépfertum Ibsens eine tiefe Krisis
des Humanismus und der humanistischen Moral. Die humanistische



Henrik Ibsen 745

Moral war fiir ihn wie auch fiir Nietzsche eine Verweichlichung, ein
Verlust der geistigen Hohe, eine Verneinung der Tiefe und der Unend-
lichkeit. Der schopferische Weg Ibsens ist aber das Suchen der gott-
lichen Hohe des Menschen, der den lebendigen Gott verloren hat.
Deshalb fiihrt auch die Liebe zum « Fernen » zur Verneinung der Liebe
zum « Néchsten ». Daraus folgt die heroische Moral, welche ein Maxima-
lismus ist, der die Liebe des Abstieges zu den Menschen nicht mit-~
umfaf}t. Daraus folgt auch das Versagen dieser heroischen Moral, die
Unméglichkeit ihrer Verwirklichung im Leben. Das sehen wir im
genmalen Werk Ibsens, im Brand, der zur Hauptsache Kierkegaard
nachgebildet ist, welcher das maximalistische Prinzip « Alles oder Nichts »
postulierte. Aber Brand ist eben das Heldentum ohne Gnade und ohne
Liebe. Ibsen wurde durch Brand in Versuchung gefiihrt; zugleich
fiihlte er aber dessen Zusammenbruch und den Ruin. Brand schlieft
mit den Worten: « Er ist deus caritatis ». Alle Helden Ibsens wurden
von Trollen gequilt. Und er sagt: leben heifit mit den Trollen der
Seele kimpfen. Grofartig zeigt Ibsen wie die Seele durch die Trolle
gequilt wird. Die Trolle sind das Unterirdische im Menschen, eines
der ewigen Elemente der Seele, sie hindern den geistigen Aufstieg.

Aber die grofite Beriihmtheit erlangten Ibsens Frauen. Ibsen offenbart
die Bedeutung des Weiblichen. Die Frau inspiriert seine Helden zum
Schépfertum. In der Frau offenbart er sowohl das Damonische wie auch
das Heilige. Einer der Typen seiner Frauen ist die modernisierte
Walkiire. Ein anderer Typus: Agnes in Brand und Solveig in Peer
Gynt, sind Erscheinungen der heiligen Weiblichkeit, auf der das Licht
der Gottesmutter ruht. Das Schapfertum Ibsens ist die Offenbarung
des metaphysischen Sinnes der Liebe. Die schépferische Bedeutung
des Menschen ist mit der Liebe des Mannes und der Frau verbunden.
Der Eros wird bei Ibsen auf einer hohen, geistigen Stufe offenbart. In
thm findet sich auch das dimonische Moment, aber jene einfache, sinn-
liche Aphrodite, welche die franzésische Literatur erfiillt, trifft man
im Schépfertum Ibsens nicht an. Der Zusammenstofl des Mannes mit
dem Weibe, ihre leidenschaftliche gegenseitige Anzichung und ihr
nicht weniger leidenschaftlicher Kampf, sind einige der Grundmotive
der Kunst Ibsens.

Ein anderes Motiv ist der Zusammensto8 der schopferischen Per-
sonlichkeit und der Gesellschaft. Ibsen kann nicht als ein Individualist

zeichnet werden in der Bedeutung, in welcher dieses Wort hinsichtlich
der demokratischen Gesellschaft des XIX. Jahrhunderts angewendet



746 . Nikolai Berdjajew

wird. Er war ja kein Streiter fiir die gleichwertige Autonomie jeder
Personlichkeit. Die ganze Bedeutung seiner Problematik liegt im
Zusammenprallen der schopferisch-begabten, hoch-qualitativen und in
die Hshe strebenden Personlichkeit mit der Trigheit und Flachheit des
gesellschaftlichen Seins und der 6ffentlichen Meinung. Der Individualis-
mus Ibsens ist aristokratisch. Es ist nicht so sehr der Individualismus,
welcher die Grundlage der demokratischen Gesellschaft bildet, sondern
vielmehr derjenige, der seinen Triger zum « Volksfeinde » stempelt,
der vom Pathos der schépferischen Freiheit, nicht aber von der Gleich-
heit eingegeben wird. Ibsen glaubte an die Qualitit der unwiederhol-
baren, einzigen Persénlichkeit. Im Volksfeind ist dieses Problem mit
fast primitiver Einfachheit aufgeworfen. Machtvoll ist nur der einsame
Mensch, der seine Stiitze nicht in der Gesellschaft, sondern in seiner
schopferischen Freiheit und geistigen Kraft findet. Der Volksfeind
endet mit den Worten von Dr. Stockmann: « Der michtigste Mensch
ist jener, welcher auf seinem Lebenswege einsam steht.» Es wire ein
verfehlter Gedanke, daf} das Problem, welches Ibsen quilte, ein Problem
des ausgehenden XIX. Jahrhunderts und nur fiir die individualistische
Stimmung seiner Zeit bedeutungsvoll sei. Es ist ein ewiges Problem,
das sich durch die ganze Geschichte der menschlichen Gesellschaft
hindurchzieht. Der tragische Konflikt der schopferischen Personlich-
keit, die einen Einblick in das andere, bessere Leben hat, mit dem
sozialen Kollektiv, das jede Personlichkeit seiner antlitzlosen Macht
unterwirft, ist ein ewiger Konflikt, der zuerst in der Urgesellschaft,
spater im Zusammenstofl der prophetischen Personlichkeiten mit der
religiosen Gemeinschaft auftritt. Auch in unserem kollektivistischen
Zeitalter besteht dieses Problem, wird sogar besonders aktuell. Das
Schopfertum Ibsens gehort der Epoche des Symbolismus an. Gegen-
wirtig 1st eine Reaktion sowohl gegen den Symbolismus wie auch gegen
die Romantik im Gang. Der Symbolismus Ibsens ist jedoch ganz
eigenartig. Die Symbole werden in ganz alltiglicher, realistischer
Umgebung gezeigt. Alles, was die Helden Ibsens sagen, hat einen
doppelten Sinn: einen realistischen, alltiglichen und einen symbolischen,
die Ereignisse und Schicksale der geistigen Welt aufdeckenden. Das
verleiht allen Gesprichen bei Ibsen eine besondere Bedeutung. Ibsen
wie auch Dostojewski beschiftigt nicht so sehr die menschliche Psycho-
logie wie die Problematik des Geistes. Die Kunst jedoch, welche die
geistigen Probleme behandelt, kann nicht rein realistisch sein. Der
Realismus des  alltiglichen Lebens verwandelt sich in die Symbolik



Henrik Ibsen 747

einer andern Daseinsebene, in der sich die geistigen Ereignisse abspielen.
Jede grofle Kunst enthilt in sich das symbolische Moment.

Die grofle, noch nicht geniigend hoch eingeschitzte Schépfung
Ibsens ist Peer Gynt. In die Form eines norwegischen Volksmirchens
wird ein Weltthema eingekleidet. Peer Gynt mufB seiner Bedeutung
nach mit Goethes Faust verglichen werden. Es ist die Welttragsdie
der Individualitit und des persénlichen Schicksals. Ich kenne in der
Weltliteratur keine gleichwertige Darstellung der Tragédie der Indivi-
dualitit und der Personlichkeit. Ibsen zeigt auf, wie die Selbstbehaup-
tung eines Menschen, der sein ganzes Leben «er selbst » sein wollte,
zur Zerlegung und zum Untergang der Personlichkeit fithrt. Immer
wollte Peer Gynt « er selbst » sein, und war es doch nie, er wollte sich
behaupten und hat sich doch verloren. Von den Trollen lernte Peer
Gynt die Selbstzufriedenheit und begrub so seine Persénlichkeit. Denn
die Personlichkeit ist Gottes Begriff vom Menschen, ist eine géttliche
Idee, welche zu verwirklichen oder zu vernichten der Mensch die
Maglichkeit hat. Und nur das Opfer und die Selbstbegrenzung fiihrt
zur Ausgestaltung und zum Siege der Personlichkeit. Peer Gynt lehrt
uns, dafl Individuum und Persénlichkeit nicht das gleiche sei. Das
Individuum ist eine naturalistisch-biologische Kategorie; die Perssn-
lichkeit jedoch eine religios-geistige. Die Personlichkeit ist die dem
Individuum gestellte Aufgabe. Und es ist neben einer verkiimmerten
Persénlichkeit die Existenz einer ausgepragten Individualitit moglich.
Peer Gynt strebte auch nie darnach eine Persénlichkeit zu werden,
er wollte nur seine Individualitit behaupten und glaubte, daf} er dadurch
«er selbst » sein konne. Aber ein Individuum sein, heifit noch nicht
«sich selbst » sein, es ist bloB ein biologischer Zustand, «sich selbst »
kann nur eine Persénlichkeit sein. Hier iiberschreitet Ibsen die Grenzen
seines BewuBtseins, er iiberragt sich selbst. Kiinstlerisch erschaut er
die letzte Tiefe des religiosen Problems der Persénlichkeit. Die Begeg-
nung Peer Gynts mit dem KnopfgieBler, die gleichsam bereits nach
seinem Tode in der jenseitigen Welt erfolgt und die Qualen der Seele
schildert, hinterlifit einen ergreifenden Eindruck. Es scheint mir, daf
die Kunst sich noch nie eine so kiihne Aufgabe stellte. Peer Gynt,
der in seinem Leben sein «Ich» vergeudete und eigentlich niemals
“er selbst» war, begegnet im Jenseits dem Knopfgieler, weil er dem
Untergange geweiht ist. Er ist einer von denen, die weder des Himmels
noch der Hslle wiirdig sind. Thn erwartet das Nichts. Er hatte auch
keine groflen Siinden, er mochte dafl jemand, mit dem ihn das Leben



748 Nikolai Berdjajew

zusammenfiihrte, eine grofie Siinde bezeugte, damit er wenigstens in
der Holle seine Persénlichkeit bewahre. Aber der duflerste Individualist
Peer Gynt ist durchaus antlitzlos, er hat seine Personlichkeit verloren,
er war nie das, wozu ithn der Schépfer bestimmt hatte. Peer Gynt wurde
zum Troll, d. h. zu einem selbstzufriedenen Wesen, d. h. zu einem
Nichts. «Sich selbst sein » heifit sich verleugnen, den héchsten Willen
erfiilllen. Aber das Héchste in Peer Gynt ist die Gestalt der Solveig,
eine Gestalt der weiblichen Treue und der opferfreudigen Liebe.
Solveig blieb ihr ganzes Leben Peer Gynt treu, wartete bestindig auf
ihn, bewahrte 1hn in ithrem Herzen. Und in seiner Todesstunde konnte
der seiner Persénlichkeit verlustig gegangene Peer nur im Herzen von
Solveig, die er vergessen hatte, in ithrer Liebe und Treue, eine Heim-
stitte finden. Sich selbst, seine Personlichkeit bewahrte Peer nur in
Solveig. Solveig ist zugleich auch die Mutter-Behiiterin, die letzte
Zuflucht des Menschen, der sich selbst verloren hat und dem Unter-
gange geweiht ist. In ihr spiegelt sich das Wesen der Heiligkeit und die
weise Weiblichkeit der Gottesmutter, der heiligen Jungfrau wider.
Peer Gynt enthilt einen tiefen christlichen Sinn. Das Problem des
personlichen Schicksals wird dort aufs AuBerste zugespitzt und es
wird der innere Zusammenbruch des Individualismus, der die Person-
lichkeit untergribt, offenbart.

Im Kaiser und Galilder, dem der Idee nach gewaltigsten Werk
Ibsens, wird der Zusammenstofy zweier Weltideen und zweier Reiche
dargestellt: dem des Kaisers und dem des Christus. Dieser Tragédie
legte Ibsen seinen Traum vom dritten Reiche des Geistes zugrunde,
der die beiden sich bekimpfenden Ideen versshnt. Ibsen offenbart die
Machtlosigkeit des Kaisers vor dem Antlitz des Galilders, die Riick-
stindigkeit der Idee vom Kaiser selbst. Julian-Apostata ist ein kraft-
loser Schwirmer, der Christus durch sein Dichterwerk zu besiegen
glaubt. Voll Bitterkeit siecht Julian, dafl die Wiederherstellung des
Heidentums machtlos und dem Miflerfolge geweiht ist. Aber er hat
kein Gefiihl des geschichtlichen Schicksals. Er ist ein reaktionirer
Schwirmer. Die romantische Seele der zu spat geborenen Heiden
beherrscht die antike, vorchristliche Idee vom vergétterten Cisar. Die
Wiedergeburt des Heidentums ist verbunden mit géttlicher Verehrung
Cisars. Julian wollte nicht nur das Leben und das Blut der Menschen,
sondern auch ihren Willen und ihre Seele beherrschen. Aber er ent-
behrt, wie alle romantischen Traumer, jeder wirklichen Macht. Der
Mystiker Maxim ist der Triger der Idee vom dritten Reiche, vom



Henrik Ibsen 749

Reiche des Geistes, welches den Kaiser und den Galilder, die Erde und
den Himmel, den Leib und den Geist, versshnt. Das irdische Reich
und das des Geistes miissen sich in einer Person vereinigen. Hierin
nihert sich Ibsen den russischen Vorahnungen der dritten Offenbarung
des heiligen Geistes. Aber der Mystiker Maxim ist uniiberzeugend und
unwirksam. Eigentlich stellt Ibsen immer die Liige des schwiirmerischen
und triumerischen Menschgottes, des Titanen, seiner selbst, blo8.
Kaiser und Galilder ist letzten Endes ein Lob des Christentums.

Baumeister Solne und Wenn wir Toten erwachen bilden den Schlufi-
stein des schépferischen Weges von Ibsen. Das Problem des Schaffens,
welches Ibsen stindig quilte, erlangt im Baumeister Solnefl seine
gréfBte Bedeutung, ebenso wie das Problem der Personlichkeit im
Peer Gynt. Am Schlusse seines Lebens erbaut Solnefl keine Kirchen
und hohen Tiirme mehr, er baut Wohnungen fiir die Menschen und
wird als Hiuserbauer beriihmt. [hn dngstigt die Jugend, die ihn abzu-
l6sen droht. Die Menschen wiinschen keine hohen Tiirme mehr, und
der Lebenserfolg von Solnefl bedeutet zugleich die Abnahme der
Qualitit seines Schaffens. In seinen jiingeren Jahren legte er das Ge-
liibde ab, hohe Tiirme iiber den Wohnungen der Menschen zu erbauen,
Luftschlssser auf steinernem Fundament. Sein Gewissen ist nicht rein,
Solnef3 fiihlt seine Schuld. Da pocht an seine Tiir die schopfe-
rische Jugend in der Person der Hilde und verlangt das versprochene
Kénigreich, einen hohen Turm, den Solne selbst besteigen soll.
Solnef} baut sich ein Haus mit einem hohen Turm und will, von Hilde
veranlaBt, dessen Spitze erklimmen. Es wird ihm aber schwindlig,
er vertrigt die Hohe nicht, er stiirzt und zerschellt. Im Baumeister Sol-
neff wird das Schicksal der Menschheit, die in der Vergangenheit
Kirchen und hohe Tiirme baute, spiter aber sich ausschlieBlich der
Herstellung von Wohnhiusern zuwandte, symbolisch dargestellt. Der
hohen schépferischen Idee, die nach oben, zur Héhe strebt, wurde der
Mensch untreu, die schépferische Qualitit nahm ab, und der Mensch
ging der Fihigkeit, sich gen Himmel zu erheben, verlustig: Aber die
Menschheit macht eine tiefe geistige Krise durch, sie sehnt sich wieder
nach Kirchen und hohen Tiirmen, sie kann sich mit dem Leben in
biirgerlichen Wohnungen nicht zufrieden geben. Baumeister Solnef8
1st ein Aufruf zum geistigen Schopfertum und zugleich die Blofistellung
der Machtlosigkeit des zeitgendssischen Menschen. Hier zeigt Ibsen
sein eigenes [itanentum auf.

Wenn wir Toten erwachen st die Tragédie des kiinstlerischen Schaffens.



750 Nikolai Berdjajew

Die Frau spielt bel Ibsen immer die Rolle des schopferischen Anregers.
Irene bewegt den Bildhauer zum Schaffen eines groflartigen Kunst-
werks. Sie fillt aber dem Schépfertum zum Opfer, thr Leben wird zu
einem Nichts, fiir den Schopfer existierte sie als eine lebendige Persén-
lichkeit nicht. Sie stirbt und aufersteht dann, um den Schépfer an die
Tragédie des Schaffens und des Lebens zu erinnern. Es gibt einen
tragischen Konflikt zwischen dem Schaffen und dem Leben, das
Schaffen ist ein Verzicht auf das Leben, ist dessen Aufopferung. Daher
wird das Schopfertum zur Siinde dem Leben und den Lebewesen
gegeniiber. Hier fiihlt man die persénliche Erfahrung Ibsens. Er selbst
opferte sein Leben im Namen des Schépfens. Das ausgetilgte Leben
setzt sich in schépferische Spannung um, aber das Leben erwacht wieder
und erinnert den Schépfer an den begangenen Mord. Und der schopfe-
rische Kiinstler geht mit der unter, die ihn zum Schaffen anregte
und die er geopfert hat. Die Problematik erreicht hier eine grofie Tiefe.
Das Erschaffen von Kunstwerken, von kulturellen Werten, ist in ge-
wissem Sinne dem Schopfertum des Lebens selbst entgegengesetzt.
Dieses Problem steht dem russischen Bewufitsein besonders nahe. Die
Kunst Ibsens rechtfertigt und brandmarkt zugleich die titanischen
Bestrebungen des Menschen. Durch seinen genialen Einblick in das
Schicksal der Persénlichkeit und des Schaffens dient Ibsen der religidsen
Wiedergeburt. Seine Kunst gehért nicht den Jahrzehnten mit ihrer
verginglichen Mode an, sondern der Ewigkeit, ebenso wie die Kunst

von Sophokles, von Shakespeare oder von Dostojewski.
(Schluf folgt.)



	Drei Gedenktage

