Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 10

Artikel: Die Kirche und die Sekten

Autor: Meissinger, Karl August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759720

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

730

Die Kirche und die Sekten

von Karl August Meifinger

Der einzig fruchtbare Gesichtspunkt, untér dem die Geschichte der
reformatorischen Bewegung betrachtet werden kann, ist der tragische.
Luther will der Verderbnis der Kirche steuern, sie zu ihrer alten Rein-
heit zuriickfiihren — und endet mit der vorlidufigen Schaffung einer
Nebenkirche. Die Geschichte der protestantischen Kirche ist die Ge-
schichte eines Provisoriums, das zum Definitivum wird.

Man darf die Tatsache, dafl die von Luther geschaffene fiirstliche
Landeskirche lediglich als Notorganisation gedacht war bis auf die
Zeit, da die eine Kirche ganz von seiner Reformation durchdrungen
sein wiirde, nie aus dem Auge verlieren, wenn man ithm gerecht werden
will. Das Schicksal seiner Bewegung hat sich anders gestaltet, als er
erwartet und gewollt hatte. Und ferner mufl man sich die verhingnis-
volle Bedeutung des Westfilischen Friedens gegenwirtig halten. Bis
zu diesem Zeitpunkt lief} sich von beiden streitenden Parteien wenigstens
die Fiktion aufrecht erhalten, da8 der Kampf in irgendeiner Form
zur Wiedervereinigung der Kirche fiihren wiirde. Von da ab gibt es
endgﬁltig mehrere Kirchen und mehrere Wahrheiten, unter denen das
Individuum die Wahl hat. Ob es nun drei sind oder beliebig mehr,
macht keinen grundsitzlichen Unterschied mehr. Der Protest der
Kurie gegen den Westfilischen Frieden ist von der éffentlichen Mei-~
nung Europas nie ernst genommen worden, und heute wissen es ohne
Zweifel nur wenige Menschen, dafl dieser Protest niemals aufgegeben
wurde.

In den iiblichen Darstellungen tritt bei weitem nicht geniigend her-
vor, da} diese Wendung dem Protestantismus den Stempel der Hoff-
nungslosigkeit aufgedriickt hat. Die katholische Kirche kann von jetzt
an der Entwicklung der Dinge gelassen zusehen. Sie selbst ist verjiingt
und gefestigt aus der Katastrophe hervorgegangen. Der Protestantis-
mus dagegen haust in einer Notwohnung, die notwendig dem Verfall
preisgegeben ist. In der Tat beginnt von diesem Zeitpunkt an die
Zersetzung seiner Organisation von innen her.

Eine andere Zersetzung aber léauft schon fast vom Beginn der refor-
matorischen Bewegung an nebenher, gleich anfangs mit blutiger Hast



Die Kirche und die Sekten 731

unterdriickt, aber unterirdisch langsam weiterarbeitend, bis endlich -
mit der durch den Westfilischen Frieden geschaffenen grundsitzlichen
Lage - fiir sie die Zeit breitesten Aufbruchs gekommen war.

Luther hatte das religiése Individuum souverin gemacht. Fiir seine
Person ist er so selig gewill der Wahrheit, die er in der Schrift gefunden
hat, daf} er das Problem seines religiosen Individualismus gar nicht
gewahr wird und daher ganz ehrlich entriistet 1st, als andere den von
thm ersffneten Weg nicht nur zu Ende denken, sondern praktisch zu
Ende gehen: es sind die Leute, die Luther unter dem Namen der
Schwarmgeister begreift. Fiir die duflere Entwicklung des Protestantis-
mus ergibt sich die entscheidende tragische Wendung, als er auch
Zwingli unter die Schwarmgeister rechnet.

Luthers Protest gegen den kirchlichen Betrieb, den er vorfand, war
ausgegangen von dem Apparat von Zwischeninstanzen, den die Kirche
schon seit der altkatholischen Zeit, d. h. seit der zweiten Hilfte des
zweiten Jahrhunderts, ausgebildet hatte. (Luther kannte diesen Sach-
verhalt bei weitem nicht in dem Umfang, wie thn die moderne Kirchen-
geschichte kennt.) Im Grunde ist es der Begriff des Sakraments und
also des Sakramentsverwalters, des Priesters, aus dem dies alles not-
wendig folgt. Also ist es eigentlich Luthers Theorie des allgemeinen
Priestertums der Glaubigen, mit der er das System der Kirche im
tiefsten erschiittert hat. Indem jedoch an die Stelle des objektiven
Kirchensystems das objektive Wort tritt, durchkreuzt er selbst den
Renaissancestil seiner Kritik an dem mittelalterlichen System. Die
Renaissance geht bei den Alten in die Schule, aber die Alten selbst sind
grundsitzlich nicht mehr Autoritit. Die Renaissance will an dem Muster
der von dem Kirchendogma noch unberiihrten Alten eigene geistige
Selbstiindigkeit lernen — vielmehr sich einer Selbstindigkeit vergewis-
sern, die sie im Grunde schon besaf}. Also konnte dieser neue Geist
der Selbstindigkeit auch nicht bei dem ,,papierenen Papst” Luthers
stehen bleiben. Luther selbst hat die Bibelkritik grundsatzlich méglich
gemacht durch seine Abschaffung der allegorischen Auslegung und
seine Statuierung des mit humanistischen Mitteln zu eruierenden allein-
giiltigen Wortsinnes. Er selbst ist in Anfiingen stecken geblieben, von
denen er sehr bald zuriickkam, als er die Konsequenzen einsah. Das
wirkliche Einsetzen der Bibelkritik bedurfte nicht nur der grundsitz-
lichen Geisterbefreiung der Aufklirung, sondern vor allem auch der
feinen Ausbildung der historischen Methoden, die erst die Romantik
gebracht hat,



732 Karl August MeiBlinger

Aber man konnte einen viel radikaleren Weg einschlagen, und er ist
in dem stiirmischen ersten Jahrzehnt der Reformation wirklich ein-
geschlagen worden: man konnte sich von der Schrift iiberhaupt als
dem ,,toten Buchstaben” losmachen und auf die Offenbarung des
,»inneren Lichtes merken. Das haben die friihen Schwarmgeister ge-
tan, das ist wiedertduferische Tradition geblieben — im Gegensatz zu
einer zweiten, spiter zu erdrternden Tendenz, die schon in dem Namen
der Wiedertiufer sich ausspricht. Jene Gesinnung ist dann in der Er-
scheinung des Quikertums klassisch geworden und klingt wunderbar
genug in der ketzerischen Meinung des jungen Schleiermacher nach,
der religiése Virtuose miisse selber allenfalls ,,heilige Schrift machen
kénnen. Allerdings ist bei thm diese Gesinnung schon bis zur Unkennt-
lichkeit sublimiert durch den von Hamann und Herder eréffneten
,,enthusiastischen” Historismus der Romantik.

Denn was ist das eigentlich Ketzerische dieser Gesinnung? Es ist
dieselbe Gleichgiiltigkeit gegen die Bindung an die Geschichte, durch die
sich schon die ilteste aller Ketzereien, die gnostische, der Kirche als
solche verraten hatte. Das zihe Haften an der Geschichte aber ist das
Kennzeichen schon der uralten Jahwereligion, auf deren Stamm erst
das grofle Prophetentum — die Deutung geschichtlicher Vorginge aus
einer neuen Vision von Jahwe —, dann die messianische Hoffnung — erst
ganz niichtern politisch-geschichtlich, dann nur notgedrungen meta-
physisch-geschichtlich orientiert -, und endlich die gewaltige Erschei-
nung des historischen Jesus erwachsen ist. Und nicht nur sie, die fortan
der Gemeinde im Blute liegt, und gegen alle Verfilschung des Jesus-
bildes, sei es durch hellenistisch-ahistorischen Intellektualismus, sei es
durch hellenistisch-orientalische Mystik, rebelliert bis zu der letzten
Niederringung des Hellenismus in Chalcedon. Sondern vor allem ist
das pathetische Erlebnis der Kreuzigung und der Auferstehung eben
ein geschichtliches Erlebnis. Keine der mit dem Christentum in den ersten
Jahrhunderten konkurrierenden Religionen hatte einen solchen ge-
schichtlichen Kern aufzuweisen mit Ausnahme des Manichiismus, der
nichts als eine schwache Nachahmung des Christentums ist.

Es fehlt noch immer in der gewdhnlichen Darstellung dieser Dinge
an der grundsitzlichen Klarheit. Man muf sich klarmachen, was allein
die Tatsache der christlichen Ara bedeutet. Die Erscheinung des Er-
lésers ist fiir sie der Angelpunkt eines weltgeschichtlichen Dramas, das
in der Kreuzigung und der Auferstehung des Messias gipfelt und den
ganzen WeltprozeB in zwei Halften spaltet: auf Christus hin und von



Die Kirche und die Sekten 733

Christus her. Und viel klarer als bisher muf} ferner werden, daf} dieser
grofartige Historismus unserer Religion keimhaft bereits in dem Ereig-
nis steckt, das schon die Anfinge der Jahwereligion von den Kultvor-
stellungen der umwohnenden Volker geheimnisvoll absondert. Durch
die Erinnerung an den Durchbruch durch das Rote Meer gewinnt das
Gesicht des Gewitter- und Kriegsgottes Jahwe jenen persénlichen und
also persénlich verpflichtenden Zug, der dann iiber die Phase der
kanaaniischen Baalsreligion — Jahwe als Baal, d. h. als Hausherr des
gelobten Landes (auch diese Vorstellung selbst ist schon gesittigt mit
Geschichte!) = den Prophetismus moglich gemacht hat. Verfolgt man
diese Linie, so kommt man zu dem nachdenklichen Ergebnis, daf3 der
Historismus des 19. Jahrhunderts, so christentumsfeindlich er sich ge-
legentlich gebérdet, im tiefsten Grunde nichts anderes ist als ein hachst
abstrakter Sieg der semitisch-christlichen Idee iiber den ahistorischen
Hellenismus der Renaissance und der Aufklirung, und daf} er den Reife-
zustand des mit dem Weltkrieg zu Ende gegangenen ,,Weltalters der
Renaissance’ ebenso bezeichnet, wie etwa die Christusmystik der Kreuz-
ziige den Reifezustand des Mittelalters bezeichnet hatte. -

Wir haben diese Gedankenreihe mit solcher scheinbar vom Thema
abfithrenden Ausfiihrlichkeit erdrtert, um das wurzelhaft Unchristliche
aller gegen das Geschichtliche gleichgiiltigen Mystik deutlichst zu
kennzeichnen. Die Bindung der Kirche an ihre Urkunden — zum wenig-
sten an sie! — ist durchaus wesenhaft, und die Probe darauf ist die
empirische Einzigartigkeit dieser Urkunden, denen sich an Kraft und
Fiille nichts in dem ganzen Umkreis der bei uns wirksamen Literatur —
und das ist denn doch die Weltliteratur — vergleichen 1afit. Man braucht
sich nur an das Verhiltnis Goethes zur Bibel zu erinnern — Goethes,
der religiés im wesentlichen auf dem Boden der Aufklirung stehen ge-
blieben war.

Zur Totalitit dieser Gedankenreihe bedarf es sogar noch einer weite-
ren, sehr wichtigen Erinnerung. Oben war von der Entscheidung von
Chalcedon als dem letzten Sieg des historischen Geistes iiber den
ahistorischen Hellenismus die Rede gewesen. Nun ist es hichst bedeut-
sam, von wem damals diese Entscheidung herbeigefiihrt wurde: es war
der Abendlinder Leo der Grofle. Freilich reichten seine groben kir-
chenpolitischen Kategorien bei weitem nicht an die Feinheit der
wissenschaftlichen Skrupel heran, die es den Griechen unméglich mach-
ten, das Problem einer Einwohnung des Logos in die Seele eines Men-
schen zu einer ertriglichen Lésung zu fithren. Aber es war dennoch



734 Karl August Meiflinger

mehr als rémische Plumpheit, was Leo befihigte, den gordischen Kno-
ten zu durchhauen und damit tatsichlich den christlichen Urinstinkt
zu retten, der auf der Ganzheit des historischen Menschen Jesus be-
stehen mufte. Es war jener eigentiimliche Sinn fiir das Praktische, der
den Abendlinder zu dieser Rolle pridestinierte. Das niichterne Drin-
gen auf das Praktische ist bei den Abendlindern ebenso wie bei den
Juden die Entsprechung des geschichtlichen Sinnes. Daher die alte
Verbindung des johanneischen Kleinasien mit Nordafrika, dem Kern-
gebiet des abendlindischen Christentums, schon seit Tertullian, daher
die gewaltige Rolle des Nordafrikaners Augustin, der mit der titanischen
Geschichtsdichtung der Civitas Dei den Geist unseres Abendlandes,
d. h. aber den Geist der lebendigen Kirchengeschichte seitdem, ge-
prigt hat!

Aus allen diesen Erwigungen ergibt sich mit voller Schliissigkeit,
daf3 Luther nicht etwa auf halbem Wege umgekehrt ist, als er sich auf
das feste gottliche Wort zuriickzog, sondern daf} er vielmehr das Wesent-
liche des Christentums eben dadurch gerettet hat, und daf} jede Eman-
zipation von dem festen Wort, wie sie uns in der Lehre vom Inneren
Licht entgegentritt, wesentlich unchristlich 1st.

Nun gibt es freilich eine christliche Mystik, ja sie st die feinste Bliite
des Christentums. Das hat seinen tiefen Grund darin, daf} die Ge-
schichte dem Christen nie blofle irdische Geschichte ist, sondern eine
gottliche Veranstaltung, deren Sinn durch die dem Glauben transparent
werdende Hiille des Geschichtlichen hindurchscheint. Der historische
Jesus 1st mehr als blof} geschichtliche Erscheinung. Der kostbare Wert
seines wirklichen geschichtlichen Lebens und Leidens darf nicht ent-
leert werden, jeder Versuch dazu ist in der Kirchengeschichte geschei-
tert, aber dieses Leben und Leiden erhilt seinen Wert eben dadurch,
daf} es mehr war als die qualvolle Hinrichtung eines je nach dem Stand-
punkt unschuldigen oder schuldigen Schwérmers. Diese Doppelseitig-
keit des Tatbestandes fiihrt schon be1 Paulus zu einer Geringschitzung
des ,,Christus nach dem Fleisch®, mit der er sich iibrigens auch pole-
misch gegen die judenchristliche Verddchtigung seines Apostolats weh-
ren mufte, die aber gleichwohl der Ansatzpunkt fiir alle kenotischen
Ketzereien geworden ist. In der Mystik liegt eine ewige Verfithrung
gerade erhabener Geister, die zwar das Leben der Kirche unendlich
befruchtet haben, aber simtlich mit einem Fuf} in der Ketzerei stehen.
Desto unentbehrlicher ist die Niichternheit erhaltender Praxis und be-
wahrender Treue, der wir es allein verdanken, dafl eine christliche



Die Kirche und die Sekten 735

Kirche iiberhaupt noch vorhanden ist. Sie ist heute, wenn jemals, im
Stande der Niedrigkeit, aber gerade darin liegt ihre Hoffnung.

*

Wir hatten bereits bemerkt, dafl schon in dem Namen der Wieder-
taufer eine zweite Tendenz jenes frithen protestantischen Radikalismus
angedeutet sei. Es ist das gewaltsame und eben damit ketzerische Drin-
gen auf Wiederherstellung urchristlicher Zustinde.

Wir hatten gesehen, wie in der Haltung der Renaissance die beiden
Tendenzen der Kritik und der Wiederherstellung organisch miteinander
verbunden waren. In beiden Beziechungen ist Luther ein Sohn der Re-
naissance. Aber wie in der Kiritik, so hat er auch in der Wiederherstel-
lung mit feinem Instinkt die mittlere Linie gefunden, auf der das
wesentlich Christliche allein zu erhalten war. Seine eigentliche Grofle
liegt in der personlichen Verbindung des revolutioniren mit dem kon-
servativen Menschen. Sein Grundsatz war, schlechterdings nur unent-
behrliche Neuerungen einzufiihren, und auch diese so schonend wie
méglich. (Dafl Zwingli in dieser Bezichung so véllig anders empfand
und handelte, liegt in der wesentlich humanistischen Herkunft seiner
Kritik begriindet und 1Bt auch hier Luther als den GréBeren erschei-
nen.)

Die Verwerfung der Kindertaufe mit der Berufung auf die urchrist-
liche Praxis ist seit den Wiedertiufern ein gemeinsamer Zug einer Reihe
von sektiererischen Bewegungen, wie er heute etwa i der Erscheinung
der Baptisten klassisch ist. An sich handelt es sich dabei um keinen
wesentlichen Lehrunterschied. Es wire durchaus denkbar, dafi die
Kirche in ihrer Gesamtheit zu der Erwachsenentaufe zuriickkehrte,
ebenso wie sie vormals zur Kindertaufe iibergegangen ist. Aber das
Bestehen auf der Exrwachsenentaufe ist gleichwohl von tiefer symptoma-
tischer Bedeutung. Es mischen sich darin zwei widerkirchliche Motive.
Das eine ist rationalistisch, reinste Renaissance: es sei widersinnig,
sagt man, einen Sdugling, der keiner Emsicht und keines Entschlusses
fahig sei, durch die Taufe gewaltsam der Kirche einzuverleiben. Das
freie selbstverantwortliche Individuum miisse seinen Entschluf selber
fassen, nur so habe er den Wert eines sittlichen Entschlusses. Es bedarf
kaum eines Wortes, daf} dieser Einwand gegen die kirchliche Praxis
die wirkliche Schicksalsgebundenheit des angeblichen ,,freien" Indivi-
duums iibersieht. Der Mensch wihlt sich seine Eltern und seine Um-
gebung nicht. Er wird unwillentlich in eine Gemeinschaft hineingeboren,



736 Karl August MeiBlinger

die Gemeinschaft muf} ihn erziehen und kann dies gar nicht, ohne den
jungen Menschen auf Schritt und Tritt entscheidend zu formen. Das
Individuum kann sich spiter dieser Formung entziehen und wider-
setzen, aber selbst diese Widersetzung ist im voraus bestimmt durch
das, wogegen man sich widersetzt.

Weit wichtiger aber ist das zweite Motiv, das hinter dem Dringen auf
Erwachsenentaufe steht. Durch die Erwachsenentaufe soll sozusagen
mechanisch die Gemeinschaft der Heiligen aus der gottverlassenen Welt-
kirche ausgesiebt werden.

Um das hier erscheinende Problem in seinem vollen Umfang zu
fassen, miissen wir wiederum auf die Urgemeinde zuriickgehen. Die
Urgemeinde war auch in der empirischen Wirklichkeit eine Gemeinde
der Heiligen, die sichtbare und die unsichtbare Kirche waren bei ihr
identisch. Dies wihrte so lange, als der unvorstellbar starke personliche
Eindruck Jesu unmittelbar nachwirkte, d. h. so lange seine Jiinger am
Leben waren; ferner, so lange die Hoffnung auf seine nahe bevorstehende
Wiederkunft (wozu man sich durch deutliche Aulerungen des Meisters
berechtigt glaubte) ohne offenbare Gewaltsamkeit aufrecht erhalten
werden konnte; endlich, so lange die Gemeinde eine kleine Gemeinde
war.

Eine Reihe von Sekten sind auf dem Versuch aufgebaut, wenigstens
die zweite und dritte dieser Voraussetzungen wiederherzustellen.
Warum sind diese Versuche zu verurteilen?

Die Kirche hat sich vom zweiten Jahrhundert an, ja im Grundsatz
schon mit der paulinischen Mission in die Welt begeben. Sie ist in der
Berithrung mit der Welt notwendig ,,verweltlicht'’. Um das Entschei-
dende dieser Wendung zu begreifen, mufl man sich zuerst klar dariiber
sein, daf} die historische Rolle des Stifters unserer Religion in ithrem
Verhiltnis zur ,,Welt" auf eine eigentiimliche Weise bedingt war. Der
historische Jesus hat an eine Weltmission im Sinne des Paulus nicht
gedacht, oder wenigstens stand sie nur in der duflersten Peripherie seines
Denkens (Hauptmann von Kapernaum, Syrophénizierin). Er sah sich
als den Messias. Man vergift zu leicht, dafl das Wort Christus die Uber-
setzung von Messias ist, dafl die Voraussetzungen fiir diesen Begriff
in der Heidenwelt fehlten, also der judenchristliche Ursinn des Wortes
der umdeutenden Erginzung durch den hellenistischen Begriff des
Logos bedurfte, um drauflen verstanden zu werden. (Daf} der Begriff
des Christus gleichwohl festgehalten wurde, ist ein Beweis mehr fiir
den zihen historischen Instinkt des Christentums.)



Die Kirche und die Sekten 737

Der historische Jesus also hat zu der groflen hellenistisch-rémischen
Welt kein Verhiltnis gehabt und folglich sich mit ihr auch nicht aus-
einandersetzen kénnen. Hochst bezeichnend dafiir ist die Geschichte
vom Zinsgroschen. Die Antwort Jesu auf die verfingliche Frage seiner
Gegner ist nichts weiter als ein verbliiffend geistreiches Ausweichen.
Wer aus ihr apriorische Richtlinien fiir das Verhaltnis des heutigen
Christen zur Welt machen will, kommt notwendig zu schiefen Ergeb-
nissen. Das Unbegreifliche an der Gestalt Jesu ist eben, dafl er trotz
dieser historischen Ort- und Zeitgebundenheit zu uns spricht, als ob
er unter uns lebte.

Jedenfalls aber: der heutige Christ muf8 zu der Welt um ihn her Stel-
lung nehmen, er ist viel zu tief in ihre tausendfiltigen Beziehungen ver-
flochten, um sich dem entziehen zu kénnen. Die Kirche hat in der Ge-
schichte gar nicht anders gekonnt als sich der Welt zu 6ffnen, und wer
mit dieser Entwicklung nicht zufrieden ist und der Kirche daraus einen
Vorwurf machen will, hiitte erst zu zeigen, wie es anders hatte gehen
kénnen. Es kann nicht die Absicht der gegenwirtigen Betrachtung sein,
iiber die Schirfe der Spannung zwischen der Christlichkeit und Welt-
lichkeit sophistisch hinwegtiuschen zu wollen. Das BewuBtsein dieser
Spannung ist lebenswichtig fiir die Kirche. Aber wir verlangen Ge-
rechtigkeit fiir die heroisch niichterne Leistung, die in dem Eingehen
der Kirche in die Welt liegt. Es ist sehr bequem, aus dem stillen pro-
blemlosen Schmollwinkel einer Sekte iiber die Verderbnis der Welt-
kirche zu zetern und zu wettern. Gesetzt selbst, der Kampf der Kirche
mit dem Bésen in der Welt wire ganz vergeblich, ja sie triige in diesem
Kampf dauernd den schwersten inneren Schaden davon (fiir beide Be-
hauptungen gibt es sehr scheinbare Griinde), sohat dariiber abzusprechen
offenbar niemand das Recht, der sich nicht selbst mit seiner ganzen
Person in diesem Kampf eingesetzt hat.

Gesetzt ferner den Fall, die Weltkirche verschwinde plétzlich, es
trite in der ganzen Welt plétzlich ein Zustand ein, wie ihn etwa die
Bolschewisten erstreben — freilich nicht einmal im eigenen Lande, wo
sie doch die Macht riicksichtslos genug brauchen, durchsetzen kénnen -
$0 mochten wir wohl wissen, was alsdann aus den Sekten wiirde. Die
Sekten setzen die breite Existenz der Weltkirche voraus. Das Verhiltnis
ist dhnlich wie das der Anarchisten zum Staat. (Eine Reihe von Sekten
lehnen ja mit der Weltkirche auch den Staat ab.) Wenn der Staat im
Niichternen Alltag des Lebens unmerklich seine gewaltige Leistung
vollbringt, so mégen kleine anarchistische Gruppen, die er unter seinem



738 Karl August Meiflinger

breiten, sicherern Dach gelassen mitwohnen lafit (solange sie nicht offen
gegen seine Gesetze verstoflen und den Bestand des Ganzen unmittel-
bar in Gefahr bringen), immer gegen ihn deklamieren: aber unausdenk-
bar wire es, was geschihe, wenn dieser Staat, dessen Einrichtungen im
einzelnen beliebig fehlerhaft sein mégen, einmal wirklich verschwinde
und die deklamierenden Anarchisten plétzlich vor der Aufgabe stiinden,
fiir all die lebensnotwendigen Selbstverstiandlichkeiten aufzukommen,
die der Staat ohne Aufhebens tiglich verschafft.

Es soll mit alledem keineswegs geleugnet werden, dafl die Kritik an
der Weltkirche und ihrer Geschichte ihre guten, allzuguten Griinde
hat, ja daf} diese Kritik der Kirche selbst unentbehrlich ist. Brauchen
die Sekten die Kirche, so braucht die Kirche hinwiederum auch die
Sekten. Und vergessen werden darf ferner nicht, daf} ein Hauptgrund
des Ressentiments weiter Kreise gegen die Kirche (z. B. der Sozialisten)
in der Hauptsache aus einer heute schon iiberwundenen Verfilschung
der Kirche stammt. Diese Verfilschung kam aus der unnatiirlichen
Verkoppelung der Kirche mit dem modernen Staat. Der Lehensstaat
des Mittelalters hatte in der religiésen Idee des Kaisertums eine gewif3
ebenfalls innerlich problematische, aber doch wenigstens redliche Ver-
bindung mit der Kirche und ihrem Augustinischen Programm der
Civitas Dei. Der moderne Staat dagegen beruht auf der religiss vollig
neutralen Geldwirtschaft, die sich mit dem Beginn der Renaissance (im
Grunde schon mit dem Normannenstaat in Sizilien) in der Geschichte
hervortut. Die von dem vollentwickelten Absolutismus per nefas fest-
gehaltene Verbindung mit dem religiésen Gedanken (die Kénige fuhren
fort, sich ,,von Gottes Gnaden" zu nennen) lief auf die betriigliche Kon-
servierung gegenstandslos gewordener feudaler Vorrechte hinaus, und
hier kam Luthers Landeskirchentum in emen sehr fatalen Zusammen-
hang hinein. Die protestantischen Landesfiirsten erkannten sehr rasch
die willkommene Machtsteigerung, die in dieser Neuerung fiir sie lag,
und die katholischen Fiirsten beeilten sich, sie hierin nachzuahmen.
Und als dann die Franzésische Revolution diese unnatiirlichen Zusam-
menhinge gewaltsam gelost hatte, hat die romantische Restauration sie
fiir ein volles Jahrhundert noch einmal wiederhergestellt.

Heute ist nicht nur in RuBlland der Cisaropapismus vernichtet, son-
dern vor allem ist in dem entscheidenden Mitteleuropa die Trennung
von Kirche und Staat in dem wiinschbaren Umfang durchgefiihrt. Die
segensreichen Folgen wiirden sich in dem Zustand der Kirche bald zei-
gen, wenn es nicht erstens gerade in den kirchlichen Kreisen noch zu



Die Kirche und die Sekten 739

viele Leute gibe, die die eingetretene Verinderung nicht ernst nehmen
und auf eine Riickkehr des alten Verhiltnisses hoffen, und wenn zwei-
tens nicht die Entseelung der Kirche in den letzten Jahrhunderten,
und besonders in dem neunzehnten, schon viel zu grofle Fortschritte
gemacht hitte. Dem jetzt beginnenden Zeitalter der Hochtechnik, das
Friedrich Dessauer in seinem neuen Buch Philosophie der Technik?) eine
»heue Schulklasse der Menschheit’ nennt, wird es vielleicht vorbehal-
ten sein, mit seinem neuen Solidarititsgedanken auch dieses Feld voll
diirrer Totengebeine lebendig zu machen, nachdem die entsetzliche
Lektion des Weltkrieges im ganzen ergebnislos gewesen zu sein scheint.

%

Wir hatten gesehen, dafl der Gedanke einer Wiederherstellung der
Gemeinde der Heiligen auf unnatiirlicher Romantik beruht. Noch deut-
licher ist dies bei den kiinstlichen Wiederbelebungsversuchen, die im
neunzehnten Jahrhundert mit den eschatologischen Vorstellungen der
Urgemeinde gemacht worden sind. Fiir diese Sparte sind die Irvingianer
und die Adventisten klassisch.

Es ist vollkommen richtig, daB der heilige Lebenswandel der ersten
christlichen Generationen wesentlich auf der Vorstellung des nahen
Weltgerichts beruhte. Dieser Enthusiasmus des Urchristentums mufite
sich angesichts des Ausbleibens der Parusie notwendig verfliichtigen.
Die Zerstsrung Jerusalems im Jahre 70 n. Chr. bedeutet hier einen
Markstein der Entwicklung, erstens weil man damals besonders lebhaft
die Wiederkunft des Herrn erwartet hatte (Kleine Apokalypse des
Matthiusevangeliums), zweitens weil diese Zeit ohnedies die ungefahre
Lebensgrenze der letzten Augenzeugen darstellt. Drittens aber ist mit
diesem Ereignis der Sieg des Heidenchristentums iiber das Juden-
christentum der Urgemeinde entschieden, die Mission erhilt ohne
Zweifel einen michtigen Antrieb, groBe Massen stromen besonders
in Kleinasien, dem Hauptarbeitsgebiet des Paulus, in die Kirche
ein (Brief des jiingeren Plinius an Trajan). Es ist nun sehr interessant
zu sehen, wie 1m Laufe des zweiten Jahrhunderts noch verschiedene
leidenschaftliche Versuche gemacht werden, das schwindende sittliche
Niveau sowohl als die ganze urchristliche Gemeindeordnung durch die
Wiederbelebung der Parusiehoffnung zu retten. Der letzte dieser Ver-
suche ist der Montanismus in Kleinasien, der eben um des moralischen
Nebenerfolgs willen sogar den niichtern scharfsinnigen Nordafrikaner

') Verlag F. Cohen, Bonn, 2. Aufl. 1928.



740 Karl August Meiflinger

Tertullian einfingt. Nach dem raschen Verflackern dieser Bewegung
hat die neue Weltkirche mit ithrem organisierten Priestertum auf der
ganzen Linie gesiegt. Das Christentum unterliegt sehr starken Verinde-
rungen, wenn man will Verfilschungen, aber der gliubige Mensch wird
nicht umhinkénnen, auch in diesen Verinderungen, die der einzige
Weg waren, der der Entwicklung offen blieb, den Willen der Vorsehung
zu verehren. Chiliastische Vorstellungen kommen je und je in und neben
der Kirche wieder auf, aber es fehlt ihnen fortan der Ernst jener tragi-
schen Restaurationsversuche des 2. Jahrhunderts, aus deren Untergang
unsere chiliastischen Sekten vieles lernen kénnten, wenn sie nur lernen
wollten.

Von groflem Interesse ist es hier, sich Luthers eigene lebhafte Hoff-
nung auf den , lieben jiingsten Tag" zu vergegenwirtigen. Es ist kein
Zufall, daB seine doch vielfiltigen AuBerungen iiber diesen merkwiirdi-
gen Gegenstand auflerhalb der Fachkreise so wenig bekannt sind. Es
zeigt sich an dieser Stelle deutlicher als vielleicht sonst irgendwo, ein
wie unmoderner Mensch Luther im Grunde war. Er hat die neue Theo-
rie des Kopernikus, die eben noch in seinen letzten Jahren bekannt
wurde, als Modeunsinn behandelt. Aber dieses neue Weltbild, mit dem
die Wissenschaft der Renaissance das letzte Tor in die Neuzeit aufstsft,
hat den Chiliasmus seiner natiirlichen Grundlagen beraubt. Wenn man
mit Gewalt will, kann man sich freilich auch im Rahmen des koperni-
kanischen Weltbildes irgend eine planetarische Katastrophe als Ersatz
fiir das Endgericht ausdenken, aber der Ort fiir das neue Jerusalem
wiirde dann doch mit entfallen, und vor allem hat die Erkenntnis von
der Winzigkeit und Belanglosigkeit unserer Erde im unendlichen Welt-
raum die ganze Vorstellung innerlich unméglich gemacht. Daraus folgt
mit Notwendigkeit, daf} ausgesprochen chiliastische Sekten in der Haupt-
sache sich nur aus ungebildeten, unkritischen, um ein einheitliches Welt-
bild verhiltnismiBig unbekiimmerten Leuten rekrutieren konnen, und
von solchen wird niemals eine grofle religiése Veridnderung ausgehen.
Die grofien Fiihrer der christlichen Kirche — und der anderen Welt-
religionen — hatten auch in diesem Stiick ein ganz anderes Verantwor-
tungsgefiihl. Augustin und Luther, um nur diese beiden zu nennen,
standen auf der Hohe ihrer Zeitbildung und haben ihre ganze Kraft
daran gesetzt, die besten Képfe threr Zeit auf ihrer Seite zu haben.
Jede romantische Stimmung solchen Weltveranderungen gegeniiber, wie
die Kopernikanische Neuerung eine war, ist im Grunde unfromm. Auch
diese Verinderungen miissen von Gott gewollt und gewirkt sein, und



Die Kirche und die Sekten 741

die Religion hat also die Aufgabe, sich mit ihnen auseinanderzusetzen.
Bequem ist diese Aufgabe nie, aber das Christentum hat im Lauf seiner
wunderbaren Geschichte eine man mochte fast sagen biologische An-
passungsfihigkeit bewiesen, der sich kaum etwas an die Seite setzen
lafit, und die ein giinstiges Vorurteil auch fiir die Zukunft sollte er-
wecken kénnen.

*

Ernst Treeltsch hat in meisterhafter Weise gezeigt, dafl die grofe Auf-
lockerung des europiischen Geistes, die wir unter dem Namen der Auf-
klirung begreifen, im tiefsten Grunde der spite, aber vollstindige Sieg
des ,,Wiedertaufertums' ist. Dieser Sieg wurde zunichst auf englischem
Boden erfochten und hat — nach dem in England selbst schnell ver-
gessenen und erst nach anderthalb Jahrhunderten wiederentdeckten
Giganten Shakespeare — die Hegemonie des englischen Geistes in Europa
erdffnet. Besonders aber sind die nordamerikanischen Kolonien ganz
eigentlich die Schépfung des Dissentergeistes, und Amerika ist denn auch
das gelobte Land der Denominationen, die dort zum Teil in echt ameri-
kanischem Stil, d. h. groBartig, ja kolossalisch entwickelt sind und dem-
gemif} besonders in unserer Inflationszeit sehr stark heriibergewirkt
haben.

Man ist von der im 19. Jahrhundert unter dem Einflul der Romantik
iiblich gewesenen Geringschitzung der Aufklirung wieder einiger-
maflen zuriickgekommen. Die Aufklirung war die letzte grofle Gesamt-
manifestation des europiischen Geistes, und wir fithlen heute schmerz-
lich, wie viel uns inzwischen abhanden gekommen ist, was damals noch
selbstverstindlicher Kulturbesitz war.

Betrachtet man jedoch den grofien Schritt der Geschichte durch die
Jahrhunderte, so fillt in die Augen, dafl der Geist der Aufklirung, der
Geist wiedertiuferisch-liberalistischen Freiheitsstrebens, sich wirklich
ausgelebt hat. Was dieser Geist der Welt geben konnte, hat er ihr ge-
geben. Mit dem Weltkrieg aber hat ein neues Weltalter begonnen, das
eines neuen Kultursystems bedarf. Das tiefste Fundament aller Kultur
aber, gar nicht als Kulturfundament gemeint, aber doch immer so wir-
kend, ist iiberall Religion. Das Christentum wird in dem kommenden
Weltalter gewaltige Verinderungen erleiden. Es wird in einen Schmelz-
tiegel geworfen werden, daraus es mit unverinderter weil unverinder-
licher Substanz, aber ganz neuer Gestalt hervorgehen wird. Die Sekten
sind wie der Protestantismus selbst Kinder des Renaissanceweltalters.

Der SchluB macht sich von selber.
*



742 Karl August Meiflinger

Der Schreiber dieser Zeilen ist in der ersten Nachkriegszeit den Qui-
kern nahegetreten und wiinscht seine Betrachtung nicht zu schlieBen,
ohne thnen ein bescheidenes Denkmal gesetzt zu haben. Es wird den
Quikern unvergessen bleiben, daf} sie die erste Gruppe waren, die schon
wihrend des Krieges, besonders aber nachher, den erdrosselten Geist
der Menschlichkeit wieder erweckt haben. Im Grunde kann man sie
nicht als Sekte bezeichnen. Die Lehre vom inneren Licht war bei ihnen,
den groflen Praktikern, nie in dem Mafle dogmatisch, wie es zum Begriff
der Sekte gehért. Sie haben ihre grofle Rolle nach dem Krieg in Mittel-
europa, in Ruflland, in Japan nach dem Erdbeben, als genau die gleichen
Menschen spielen kénnen, die vor 250 Jahren Pennsylvanien griindeten.
Die Quiker werden in der Gesamtsubstanz des christlichen Geistes im
20. Jahrhundert ein gutes Gewicht bedeuten.

Sie haben sich wie die meisten Denominationen der Weltkirchen-
konferenz angeschlossen. Die Weltkirchenkonferenz ist wie der Genfer
Vélkerbund ein problematischer Anfang, aber sie ist ein Anfang. Wie
Ruflland und die Vereinigten Staaten im Vélkerbund fehlen, so fehlt
die katholische Kirche in der Weltkirchenkonferenz. Unsere Zeit ist
mehr als andere eine Zeit der Erwartung. Das Programm der blofien
Praxis, auf das sich die Weltkirchenkonferenz fiirs erste geeinigt hat,
geht iiber die Linie der Aufklirung noch nicht hinaus. Aber aus der
babylonischen Sprachverwirrung der Religion seit der Renaissance er-
hebt sich zum erstenmal das Verlangen nach Verstindigung iiberhaupt.
Und das ist mehr als Aufklirung. '



	Die Kirche und die Sekten

