
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 10

Artikel: Die Kirche und die Sekten

Autor: Meissinger, Karl August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


730

Die Kirche und die Sekten

von Karl August Meißinger

Der einzig fruchtbare Gesichtspunkt, unter dem die Geschichte der
reformatorischen Bewegung betrachtet werden kann, ist der tragische.
Luther will der Verderbnis der Kirche steuern, sie zu ihrer alten Reinheit

zurückführen - und endet mit der vorläufigen Schaffung einer
Nebenkirche. Die Geschichte der protestantischen Kirche ist die
Geschichte eines Provisoriums, das zum Definitivum wird.

Man darf die Tatsache, daß die von Luther geschaffene fürstliche
Landeskirche lediglich als Notorganisation gedacht war bis auf die

Zeit, da die eine Kirche ganz von seiner Reformation durchdrungen
sein würde, nie aus dem Auge verlieren, wenn man ihm gerecht werden

will. Das Schicksal seiner Bewegung hat sich anders gestaltet, als er
erwartet und gewollt hatte. Und ferner muß man sich die verhängnisvolle

Bedeutung des Westfälischen Friedens gegenwärtig halten. Bis

zu diesem Zeitpunkt ließ sich von beiden streitenden Parteien wenigstens
die Fiktion aufrecht erhalten, daß der Kampf in irgendeiner Form

zur Wiedervereinigung der Kirche führen würde. Von da ab gibt es

endgültig mehrere Kirchen und mehrere Wahrheiten, unter denen das

Individuum die Wahl hat. Ob es nun drei sind oder beliebig mehr,
macht keinen grundsätzlichen Unterschied mehr. Der Protest der
Kurie gegen den Westfälischen Frieden ist von der öffentlichen

Meinung Europas nie ernst genommen worden, und heute wissen es ohne

Zweifel nur wenige Menschen, daß dieser Protest niemals aufgegeben
wurde.

In den üblichen Darstellungen tritt bei weitem nicht genügend hervor,

daß diese Wendung dem Protestantismus den Stempel der

Hoffnungslosigkeit aufgedrückt hat. Die katholische Kirche kann von jetzt
an der Entwicklung der Dinge gelassen zusehen. Sie selbst ist verjüngt
und gefestigt aus der Katastrophe hervorgegangen. Der Protestantismus

dagegen haust in einer Notwohnung, die notwendig dem Verfall
preisgegeben ist. In der Tat beginnt von diesem Zeitpunkt an die

Zersetzung seiner Organisation von innen her.

Eine andere Zersetzung aber läuft schon fast vom Beginn der
reformatorischen Bewegung an nebenher, gleich anfangs mit blutiger Hast



Die Kirche und die Sekten 73!

unterdrückt, aber unterirdisch langsam weiterarbeitend, bis endlich -
mit der durch den Westfälischen Frieden geschaffenen grundsätzlichen
Lage - für sie die Zeit breitesten Aufbruchs gekommen war.

Luther hatte das religiöse Individuum souverän gemacht. Für seine
Person ist er so selig gewiß der Wahrheit, die er in der Schrift gefunden
hat, daß er das Problem seines religiösen Individualismus gar nicht
gewahr wird und daher ganz ehrlich entrüstet ist, als andere den von
ihm eröffneten Weg nicht nur zu Ende denken, sondern praktisch zu
Ende gehen : es sind die Leute, die Luther unter dem Namen der
Schwarmgeister begreift. Für die äußere Entwicklung des Protestantismus

ergibt sich die entscheidende tragische Wendung, als er auch

Zwingli unter die Schwarmgeister rechnet.
Luthers Protest gegen den kirchlichen Betrieb, den er vorfand, war

ausgegangen von dem Apparat von Zwischeninstanzen, den die Kirche
schon seit der altkatholischen Zeit, d. h. seit der zweiten Hälfte des

zweiten Jahrhunderts, ausgebildet hatte. (Luther kannte diesen
Sachverhalt bei weitem nicht in dem Umfang, wie ihn die moderne
Kirchengeschichte kennt.) Im Grunde ist es der Begriff des Sakraments und
also des Sakramentsverwalters, des Priesters, aus dem dies alles
notwendig folgt. Also ist es eigentlich Luthers Theorie des allgemeinen
Priestertums der Gläubigen, mit der er das System der Kirche im
tiefsten erschüttert hat. Indem jedoch an die Stelle des objektiven
Kirchensystems das objektive Wort tritt, durchkreuzt er selbst den
Renaissancestil seiner Kritik an dem mittelalterlichen System. Die
Renaissance geht bei den Alten in die Schule, aber die Alten selbst sind
grundsätzlich nicht mehr Autorität. Die Renaissance will an dem Muster
der von dem Kirchendogma noch unberührten Alten eigene geistige
Selbständigkeit lernen - vielmehr sich einer Selbständigkeit vergewissern,

die sie im Grunde schon besaß. Also konnte dieser neue Geist
der Selbständigkeit auch nicht bei dem „papierenen Papst" Luthers
stehen bleiben. Luther selbst hat die Bibelkritik grundsätzlich möglich
gemacht durch seine Abschaffung der allegorischen Auslegung und
seine Statuierung des mit humanistischen Mitteln zu eruierenden
alleingültigen Wortsinnes. Er selbst ist in Anfängen stecken geblieben, von
denen er sehr bald zurückkam, als er die Konsequenzen einsah. Das
wirkliche Einsetzen der Bibelkritik bedurfte nicht nur der grundsätzlichen

Geisterbefreiung der Aufklärung, sondern vor allem auch der
feinen Ausbildung der historischen Methoden, die erst die Romantik
gebracht hat.



732 Karl August Meißinger

Aber man konnte einen viel radikaleren Weg einschlagen, und er ist
in dem stürmischen ersten Jahrzehnt der Reformation wirklich
eingeschlagen worden: man konnte sich von der Schrift überhaupt als

dem „toten Buchstaben4 4 losmachen und auf die Offenbarung des

„inneren Lichtes44 merken. Das haben die frühen Schwarmgeister
getan, das ist wiedertäuferische Tradition geblieben - im Gegensatz zu
einer zweiten, später zu erörternden Tendenz, die schon in dem Namen
der Wiedertäufer sich ausspricht. Jene Gesinnung ist dann in der
Erscheinung des Quäkertums klassisch geworden und klingt wunderbar

genug in der ketzerischen Meinung des jungen Schleiermacher nach,
der religiöse Virtuose müsse selber allenfalls „heilige Schrift44 machen
können. Allerdings ist bei ihm diese Gesinnung schon bis zur Unkenntlichkeit

sublimiert durch den von Hamann und Herder eröffneten
„enthusiastischen44 Historismus der Romantik.

Denn was ist das eigentlich Ketzerische dieser Gesinnung? Es ist
dieselbe Gleichgültigkeit gegen die Bindung an die Geschichte, durch die
sich schon die älteste aller Ketzereien, die gnostische, der Kirche als

solche verraten hatte. Das zähe Haften an der Geschichte aber ist das

Kennzeichen schon der uralten Jahwereligion, auf deren Stamm erst
das große Prophetentum - die Deutung geschichtlicher Vorgänge aus
einer neuen Vision von Jahwe -, dann die messianische Hoffnung - erst

ganz nüchtern politisch-geschichtlich, dann nur notgedrungen
metaphysisch-geschichtlich orientiert -, und endlich die gewaltige Erscheinung

des historischen Jesus erwachsen ist. Und nicht nur sie, die fortan
der Gemeinde im Blute liegt, und gegen alle Verfälschung des

Jesusbildes, sei es durch hellenistisch-ahistorischen Intellektualismus, sei es

durch hellenistisch-orientalische Mystik, rebelliert bis zu der letzten

Niederringung des Hellenismus in Chalcedon. Sondern vor allem ist
das pathetische Erlebnis der Kreuzigung und der Auferstehung eben

ein geschichtliches Erlebnis. Keine der mit dem Christentum in den ersten

Jahrhunderten konkurrierenden Religionen hatte einen solchen

geschichtlichen Kern aufzuweisen mit Ausnahme des Manichäismus, der
nichts als eine schwache Nachahmung des Christentums ist.

Es fehlt noch immer in der gewöhnlichen Darstellung dieser Dinge
an der grundsätzlichen Klarheit. Man muß sich klarmachen, was allein
die Tatsache der christlichen Ära bedeutet. Die Erscheinung des

Erlösers ist für sie der Angelpunkt eines weltgeschichtlichen Dramas, das

in der Kreuzigung und der Auferstehung des Messias gipfelt und den

ganzen Weltprozeß in zwei Hälften spaltet: auf Christus hin und von



Die Kirche und die Sekten 733

Christus her. Und viel klarer als bisher muß ferner werden, daß dieser
großartige Historismus unserer Religion keimhaft bereits in dem Ereignis

steckt, das schon die Anfänge der Jahwereligion von den
Kultvorstellungen der umwohnenden Völker geheimnisvoll absondert. Durch
die Erinnerung an den Durchbruch durch das Rote Meer gewinnt das

Gesicht des Gewitter- und Kriegsgottes Jahwe jenen persönlichen und
also persönlich verpflichtenden Zug, der dann über die Phase der
kanaanäischen Baalsreligion - Jahwe als Baal, d. h. als Hausherr des

gelobten Landes (auch diese Vorstellung selbst ist schon gesättigt mit
Geschichte!) - den Prophetismus möglich gemacht hat. Verfolgt man
diese Linie, so kommt man zu dem nachdenklichen Ergebnis, daß der
Historismus des 19. Jahrhunderts, so christentumsfeindlich er sich

gelegentlich gebärdet, im tiefsten Grunde nichts anderes ist als ein höchst
abstrakter Sieg der semitisch-christlichen Idee über den ahistorischen
Hellenismus der Renaissance und der Aufklärung, und daß er den
Reifezustand des mit dem Weltkrieg zu Ende gegangenen „Weltalters der
Renaissance" ebenso bezeichnet, wie etwa die Christusmystik der Kreuzzüge

den Reifezustand des Mittelalters bezeichnet hatte. -
Wir haben diese Gedankenreihe mit solcher scheinbar vom Thema

abführenden Ausführlichkeit erörtert, um das wurzelhaft Unchristliche
aller gegen das Geschichtliche gleichgültigen Mystik deutlichst zu
kennzeichnen. Die Bindung der Kirche an ihre Urkunden - zum wenigsten

an sie! - ist durchaus wesenhaft, und die Probe darauf ist die

empirische Einzigartigkeit dieser Urkunden, denen sich an Kraft und
Fülle nichts in dem ganzen Umkreis der bei uns wirksamen Literatur -
und das ist denn doch die Weltliteratur - vergleichen läßt. Man braucht
sich nur an das Verhältnis Goethes zur Bibel zu erinnern - Goethes,
der religiös im wesentlichen auf dem Boden der Aufklärung stehen
geblieben war.

Zur Totalität dieser Gedankenreihe bedarf es sogar noch einer weiteren,

sehr wichtigen Erinnerung. Oben war von der Entscheidung von
Chalcedon als dem letzten Sieg des historischen Geistes über den

ahistorischen Hellenismus die Rede gewesen. Nun ist es höchst bedeutsam,

von wem damals diese Entscheidung herbeigeführt wurde : es war
der Abendländer Leo der Große. Freilich reichten seine groben
kirchenpolitischen Kategorien bei weitem nicht an die Feinheit der
wissenschaftlichen Skrupel heran, die es den Griechen unmöglich machten,

das Problem einer Einwohnung des Logos in die Seele eines
Menschen zu einer erträglichen Lösung zu führen. Aber es war dennoch



734 Karl August Meißinger

mehr als römische Plumpheit, was Leo befähigte, den gordischen Knoten

zu durchhauen und damit tatsächlich den christlichen Urinstinkt
zu retten, der auf der Ganzheit des historischen Menschen Jesus
bestehen mußte. Es war jener eigentümliche Sinn für das Praktische, der
den Abendländer zu dieser Rolle prädestinierte. Das nüchterne Dringen

auf das Praktische ist bei den Abendländern ebenso wie bei den

Juden die Entsprechung des geschichtlichen Sinnes. Daher die alte
Verbindung des johanneischen Kleinasien mit Nordafrika, dem
Kerngebiet des abendländischen Christentums, schon seit Tertullian, daher
die gewaltige Rolle des Nordafrikaners Augustin, der mit der titanischen
Geschichtsdichtung der Civitas Dei den Geist unseres Abendlandes,
d. h. aber den Geist der lebendigen Kirchengeschichte seitdem,
geprägt hat!

Aus allen diesen Erwägungen ergibt sich mit voller Schlüssigkeit,
daß Luther nicht etwa auf halbem Wege umgekehrt ist, als er sich auf
das feste göttliche Wort zurückzog, sondern daß er vielmehr das Wesentliche

des Christentums eben dadurch gerettet hat, und daß jede
Emanzipation von dem festen Wort, wie sie uns in der Lehre vom Inneren
Licht entgegentritt, wesentlich unchristlich ist.

Nun gibt es freilich eine christliche Mystik, ja sie ist die feinste Blüte
des Christentums. Das hat seinen tiefen Grund darin, daß die
Geschichte dem Christen nie bloße irdische Geschichte ist, sondern eine

göttliche Veranstaltung, deren Sinn durch die dem Glauben transparent
werdende Hülle des Geschichtlichen hindurchscheint. Der historische
Jesus ist mehr als bloß geschichtliche Erscheinung. Der kostbare Wert
seines wirklichen geschichtlichen Lebens und Leidens darf nicht
entleert werden, jeder Versuch dazu ist in der Kirchengeschichte gescheitert,

aber dieses Leben und Leiden erhält seinen Wert eben dadurch,
daß es mehr war als die qualvolle Hinrichtung eines je nach dem Standpunkt

unschuldigen oder schuldigen Schwärmers. Diese Doppelseitigkeit

des Tatbestandes führt schon bei Paulus zu einer Geringschätzung
des „Christus nach dem Fleisch", mit der er sich übrigens auch
polemisch gegen die judenchristliche Verdächtigung seines Apostolats wehren

mußte, die aber gleichwohl der Ansatzpunkt für alle kenotischen
Ketzereien geworden ist. In der Mystik liegt eine ewige Verführung
gerade erhabener Geister, die zwar das Leben der Kirche unendlich
befruchtet haben, aber sämtlich mit einem Fuß in der Ketzerei stehen.

Desto unentbehrlicher ist die Nüchternheit erhaltender Praxis und
bewahrender Treue, der wir es allein verdanken, daß eine christliche



Die Kirche und die Sekten 735

Kirche überhaupt noch vorhanden ist. Sie ist heute, wenn jemals, im
Stande der Niedrigkeit, aber gerade darin liegt ihre Hoffnung.

*

Wir hatten bereits bemerkt, daß schon in dem Namen der Wiedertäufer

eine zweite Tendenz jenes frühen protestantischen Radikalismus
angedeutet sei. Es ist das gewaltsame und eben damit ketzerische Dringen

auf Wiederherstellung urchristlicher Zustände.
Wir hatten gesehen, wie in der Haltung der Renaissance die beiden

Tendenzen der Kritik und der Wiederherstellung organisch miteinander
verbunden waren. In beiden Beziehungen ist Luther ein Sohn der
Renaissance. Aber wie in der Kritik, so hat er auch in der Wiederherstellung

mit feinem Instinkt die mittlere Linie gefunden, auf der das

wesentlich Christliche allein zu erhalten war. Seine eigentliche Größe
liegt in der persönlichen Verbindung des revolutionären mit dem
konservativen Menschen. Sein Grundsatz war, schlechterdings nur
unentbehrliche Neuerungen einzuführen, und auch diese so schonend wie
möglich. (Daß Zwingli in dieser Beziehung so völlig anders empfand
und handelte, liegt in der wesentlich humanistischen Herkunft seiner
Kritik begründet und läßt auch hier Luther als den Größeren erscheinen.)

Die Verwerfung der Kindertaufe mit der Berufung auf die urchristliche

Praxis ist seit den Wiedertäufern ein gemeinsamer Zug einer Reihe

von sektiererischen Bewegungen, wie er heute etwa in der Erscheinung
der Baptisten klassisch ist. An sich handelt es sich dabei um keinen
wesentlichen Lehrunterschied. Es wäre durchaus denkbar, daß die
Kirche in ihrer Gesamtheit zu der Erwachsenentaufe zurückkehrte,
ebenso wie sie vormals zur Kindertaufe übergegangen ist. Aber das
Bestehen auf der Erwachsenentaufe ist gleichwohl von tiefer symptomatischer

Bedeutung. Es mischen sich darin zwei widerkirchliche Motive.
Das eine ist rationalistisch, reinste Renaissance: es sei widersinnig,
sagt man, einen Säugling, der keiner Einsicht und keines Entschlusses
fähig sei, durch die Taufe gewaltsam der Kirche einzuverleiben. Das
freie selbstverantwortliche Individuum müsse seinen Entschluß selber
fassen, nur so habe er den Wert eines sittlichen Entschlusses. Es bedarf
kaum eines Wortes, daß dieser Einwand gegen die kirchliche Praxis
die wirkliche Schicksalsgebundenheit des angeblichen „freien" Individuums

übersieht. Der Mensch wählt sich seine Eltern und seine
Umgebung nicht. Er wird unwillentlich in eine Gemeinschaft hineingeboren,



736 Karl Augu81 Meißinger

die Gemeinschaft muß ihn erziehen und kann dies gar nicht, ohne den

jungen Menschen auf Schritt und Tritt entscheidend zu formen. Das
Individuum kann sich später dieser Formung entziehen und
widersetzen, aber selbst diese Widersetzung ist im voraus bestimmt durch
das, wogegen man sich widersetzt.

Weit wichtiger aber ist das zweite Motiv, das hinter dem Dringen auf
Erwachsenentaufe steht. Durch die Erwachsenentaufe soll sozusagen
mechanisch die Gemeinschaft der Heiligen aus der gottverlassenen
Weltkirche ausgesiebt werden.

Um das hier erscheinende Problem in seinem vollen Umfang zu
fassen, müssen wir wiederum auf die Urgemeinde zurückgehen. Die
Urgemeinde war auch in der empirischen Wirklichkeit eine Gemeinde

der Heiligen, die sichtbare und die unsichtbare Kirche waren bei ihr
identisch. Dies währte so lange, als der unvorstellbar starke persönliche
Eindruck Jesu unmittelbar nachwirkte, d. h. so lange seine Jünger am
Leben waren ; ferner, so lange die Hoffnung auf seine nahe bevorstehende
Wiederkunft (wozu man sich durch deutliche Äußerungen des Meisters

berechtigt glaubte) ohne offenbare Gewaltsamkeit aufrecht erhalten
werden konnte; endlich, so lange die Gemeinde eine kleine Gemeinde

war.
Eine Reihe von Sekten sind auf dem Versuch aufgebaut, wenigstens

die zweite und dritte dieser Voraussetzungen wiederherzustellen.
Warum sind diese Versuche zu verurteilen?

Die Kirche hat sich vom zweiten Jahrhundert an, ja im Grundsatz
schon mit der paulinischen Mission in die Welt begeben. Sie ist in der
Berührung mit der Welt notwendig „verweltlicht". Um das Entscheidende

dieser Wendung zu begreifen, muß man sich zuerst klar darüber
sein, daß die historische Rolle des Stifters unserer Religion in ihrem
Verhältnis zur „Welt" auf eine eigentümliche Weise bedingt war. Der
historische Jesus hat an eine Weltmission im Sinne des Paulus nicht
gedacht, oder wenigstens stand sie nur in der äußersten Peripherie seines

Denkens (Hauptmann von Kapernaum, Syrophönizierin). Er sah sich
als den Messias. Man vergißt zu leicht, daß das Wort Christus die

Übersetzung von Messias ist, daß die Voraussetzungen für diesen Begriff
in der Heidenwelt fehlten, also der judenchristliche Ursinn des Wortes
der umdeutenden Ergänzung durch den hellenistischen Begriff des

Logos bedurfte, um draußen verstanden zu werden. (Daß der Begriff
des Christus gleichwohl festgehalten wurde, ist ein Beweis mehr für
den zähen historischen Instinkt des Christentums.)



Die Kirche und die Sekten 737

Der historische Jesus also hat zu der großen hellenistisch-römischen
Welt kein Verhältnis gehabt und folglich sich mit ihr auch nicht
auseinandersetzen können. Höchst bezeichnend dafür ist die Geschichte
vom Zinsgroschen. Die Antwort Jesu auf die verfängliche Frage seiner
Gegner ist nichts weiter als ein verblüffend geistreiches Ausweichen.
Wer aus ihr apriorische Richtlinien für das Verhältnis des heutigen
Christen zur Welt machen will, kommt notwendig zu schiefen Ergebnissen.

Das Unbegreifliche an der Gestalt Jesu ist eben, daß er trotz
dieser historischen Ort- und Zeitgebundenheit zu uns spricht, als ob
er unter uns lebte.

Jedenfalls aber: der heutige Christ muß zu der Welt um ihn her Stellung

nehmen, er ist viel zu tief in ihre tausendfältigen Beziehungen
verflochten, um sich dem entziehen zu können. Die Kirche hat in der
Geschichte gar nicht anders gekonnt als sich der Welt zu öffnen, und wer
mit dieser Entwicklung nicht zufrieden ist und der Kirche daraus einen
Vorwurf machen will, hätte erst zu zeigen, wie es anders hätte gehen
können. Es kann nicht die Absicht der gegenwärtigen Betrachtung sein,
über die Schärfe der Spannung zwischen der Christlichkeit und
Weltlichkeit sophistisch hinwegtäuschen zu wollen. Das Bewußtsein dieser
Spannung ist lebenswichtig für die Kirche. Aber wir verlangen
Gerechtigkeit für die heroisch nüchterne Leistung, die in dem Eingehen
der Kirche in die Welt liegt. Es ist sehr bequem, aus dem stillen
problemlosen Schmollwinkel einer Sekte über die Verderbnis der
Weltkirche zu zetern und zu wettern. Gesetzt selbst, der Kampf der Kirche
mit dem Bösen in der Welt wäre ganz vergeblich, ja sie trüge in diesem
Kampf dauernd den schwersten inneren Schaden davon (für beide
Behauptungen gibt es sehr scheinbare Gründe), so hat darüber abzusprechen
offenbar niemand das Recht, der sich nicht selbst mit seiner ganzen
Person in diesem Kampf eingesetzt hat.

Gesetzt ferner den Fall, die Weltkirche verschwände plötzlich, es
träte in der ganzen Welt plötzlich ein Zustand ein, wie ihn etwa die
Bolschewisten erstreben - freilich nicht einmal im eigenen Lande, wo
S1e doch die Macht rücksichtslos genug brauchen, durchsetzen können -,
So möchten wir wohl wissen, was alsdann aus den Sekten würde. Die
Sekten setzen die breite Existenz der Weltkirche voraus. Das Verhältnis
,st ähnlich wie das der Anarchisten zum Staat. (Eine Reihe von Sekten
lehnen ja mit der Weltkirche auch den Staat ab.) Wenn der Staat im
nüchternen Alltag des Lebens unmerklich seine gewaltige Leistung
vollbringt, so mögen kleine anarchistische Gruppen, die er unter seinem



738 Karl August Meißinger

breiten, sicherern Dach gelassen mitwohnen läßt (solange sie nicht offen

gegen seine Gesetze verstoßen und den Bestand des Ganzen unmittelbar

in Gefahr bringen), immer gegen ihn deklamieren : aber unausdenkbar

wäre es, was geschähe, wenn dieser Staat, dessen Einrichtungen im
einzelnen beliebig fehlerhaft sein mögen, einmal wirklich verschwände
und die deklamierenden Anarchisten plötzlich vor der Aufgabe stünden,
für all die lebensnotwendigen Selbstverständlichkeiten aufzukommen,
die der Staat ohne Aufhebens täglich verschafft.

Es soll mit alledem keineswegs geleugnet werden, daß die Kritik an
der Weltkirche und ihrer Geschichte ihre guten, allzuguten Gründe
hat, ja daß diese Kritik der Kirche selbst unentbehrlich ist. Brauchen
die Sekten die Kirche, so braucht die Kirche hinwiederum auch die
Sekten. Und vergessen werden darf ferner nicht, daß ein Hauptgrund
des Ressentiments weiter Kreise gegen die Kirche (z. B. der Sozialisten)
in der Hauptsache aus einer heute schon überwundenen Verfälschung
der Kirche stammt. Diese Verfälschung kam aus der unnatürlichen
Verkoppelung der Kirche mit dem modernen Staat. Der Lehensstaat
des Mittelalters hatte in der religiösen Idee des Kaisertums eine gewiß
ebenfalls innerlich problematische, aber doch wenigstens redliche
Verbindung mit der Kirche und ihrem Augustinischen Programm der
Civitas Dei. Der moderne Staat dagegen beruht auf der religiös völlig
neutralen Geldwirtschaft, die sich mit dem Beginn der Renaissance (im
Grunde schon mit dem Normannenstaat in Sizilien) in der Geschichte
hervortut. Die von dem vollentwickelten Absolutismus per nefas

festgehaltene Verbindung mit dem religiösen Gedanken (die Könige fuhren
fort, sich „von Gottes Gnaden" zu nennen) lief auf die betrügliche
Konservierung gegenstandslos gewordener feudaler Vorrechte hinaus, und
hier kam Luthers Landeskirchentum in einen sehr fatalen Zusammenhang

hinein. Die protestantischen Landesfürsten erkannten sehr rasch
die willkommene Machtsteigerung, die in dieser Neuerung für sie lag,
und die katholischen Fürsten beeilten sich, sie hierin nachzuahmen.
Und als dann die Französische Revolution diese unnatürlichen
Zusammenhänge gewaltsam gelöst hatte, hat die romantische Restauration sie

für ein volles Jahrhundert noch einmal wiederhergestellt.
Heute ist nicht nur in Rußland der Cäsaropapismus vernichtet,

sondern vor allem ist in dem entscheidenden Mitteleuropa die Trennung
von Kirche und Staat in dem wünschbaren Umfang durchgeführt. Die
segensreichen Folgen würden sich in dem Zustand der Kirche bald

zeigen, wenn es nicht erstens gerade in den kirchlichen Kreisen noch zu



Die Kirche und die Sekten 739

viele Leute gäbe, die die eingetretene Veränderung nicht ernst nehmen
und auf eine Rückkehr des alten Verhältnisses hoffen, und wenn zweitens

nicht die Entseelung der Kirche in den letzten Jahrhunderten,
und besonders in dem neunzehnten, schon viel zu große Fortschritte
gemacht hätte. Dem jetzt beginnenden Zeitalter der Hochtechnik, das
Friedrich Dessauer in seinem neuen Buch Philosophie der Technik1) eine
»neue Schulklasse der Menschheit" nennt, wird es vielleicht vorbehalten

sein, mit seinem neuen Solidaritätsgedanken auch dieses Feld voll
dürrer Totengebeine lebendig zu machen, nachdem die entsetzliche
Lektion des Weltkrieges im ganzen ergebnislos gewesen zu sein scheint.

*

Wir hatten gesehen, daß der Gedanke einer Wiederherstellung der
Gemeinde der Heiligen auf unnatürlicher Romantik beruht. Noch
deutlicher ist dies bei den künstlichen Wiederbelebungsversuchen, die im
neunzehnten Jahrhundert mit den eschatologischen Vorstellungen der
Urgemeinde gemacht worden sind. Für diese Sparte sind die Irvingianer
und die Adventisten klassisch.

Es ist vollkommen richtig, daß der heilige Lebenswandel der ersten
christlichen Generationen wesentlich auf der Vorstellung des nahen
Weltgerichts beruhte. Dieser Enthusiasmus des Urchristentums mußte
sich angesichts des Ausbleibens der Parusie notwendig verflüchtigen.
Die Zerstörung Jerusalems im Jahre 70 n. Chr. bedeutet hier einen
Markstein der Entwicklung, erstens weil man damals besonders lebhaft
die Wiederkunft des Herrn erwartet hatte (Kleine Apokalypse des

Matthäusevangeliums), zweitens weil diese Zeit ohnedies die ungefähre
Lebensgrenze der letzten Augenzeugen darstellt. Drittens aber ist mit
diesem Ereignis der Sieg des Heidenchristentums über das
Judenchristentum der Urgemeinde entschieden, die Mission erhält ohne
Zweifel einen mächtigen Antrieb, große Massen strömen besonders
Ju Kleinasien, dem Hauptarbeitsgebiet des Paulus, in die Kirche
ein (Brief des jüngeren Plinius an Trajan). Es ist nun sehr interessant
2u sehen, wie im Laufe des zweiten Jahrhunderts noch verschiedene
leidenschaftliche Versuche gemacht werden, das schwindende sittliche
Niveau sowohl als die ganze urchristliche Gemeindeordnung durch die
Wiederbelebung der Parusiehoffnung zu retten. Der letzte dieser
Versuche ist der Montanismus in Kleinasien, der eben um des moralischen
Nebenerfolgs willen sogar den nüchtern scharfsinnigen Nordafrikaner

*) Verlag F. Cohen, Bonn, 2. Aufl. 1928.



740 Karl August Meißinger

Tertullian einfängt. Nach dem raschen Verflackern dieser Bewegung
hat die neue Weltkirche mit ihrem organisierten Priestertum auf der

ganzen Linie gesiegt. Das Christentum unterliegt sehr starken Veränderungen,

wenn man will Verfälschungen, aber der gläubige Mensch wird
nicht umhinkönnen, auch in diesen Veränderungen, die der einzige
Weg waren, der der Entwicklung offen blieb, den Willen der Vorsehung

zu verehren. Chiliastische Vorstellungen kommen je und je in und neben
der Kirche wieder auf, aber es fehlt ihnen fortan der Ernst jener
tragischen Restaurationsversuche des 2. Jahrhunderts, aus deren Untergang
unsere chiliastischen Sekten vieles lernen könnten, wenn sie nur lernen
wollten.

Von großem Interesse ist es hier, sich Luthers eigene lebhafte Hoffnung

auf den „lieben jüngsten Tag" zu vergegenwärtigen. Es ist kein
Zufall, daß seine doch vielfältigen Äußerungen über diesen merkwürdigen

Gegenstand außerhalb der Fachkreise so wenig bekannt sind. Es

zeigt sich an dieser Stelle deutlicher als vielleicht sonst irgendwo, ein
wie unmoderner Mensch Luther im Grunde war. Er hat die neue Theorie

des Kopernikus, die eben noch in seinen letzten Jahren bekannt

wurde, als Modeunsinn behandelt. Aber dieses neue Weltbild, mit dem

die Wissenschaft der Renaissance das letzte Tor in die Neuzeit aufstößt,
hat den Chiliasmus seiner natürlichen Grundlagen beraubt. Wenn man
mit Gewalt will, kann man sich freilich auch im Rahmen des koperni-
kanischen Weltbildes irgend eine planetarische Katastrophe als Ersatz
für das Endgericht ausdenken, aber der Ort für das neue Jerusalem
würde dann doch mit entfallen, und vor allem hat die Erkenntnis von
der Winzigkeit und Belanglosigkeit unserer Erde im unendlichen Weltraum

die ganze Vorstellung innerlich unmöglich gemacht. Daraus folgt
mit Notwendigkeit, daß ausgesprochen chiliastische Sekten in der Hauptsache

sich nur aus ungebildeten, unkritischen, um ein einheitliches Weltbild

verhältnismäßig unbekümmerten Leuten rekrutieren können, und

von solchen wird niemals eine große religiöse Veränderung ausgehen.
Die großen Führer der christlichen Kirche - und der anderen
Weltreligionen - hatten auch in diesem Stück ein ganz anderes

Verantwortungsgefühl. Augustin und Luther, um nur diese beiden zu nennen,
standen auf der Höhe ihrer Zeitbildung und haben ihre ganze Kraft
daran gesetzt, die besten Köpfe ihrer Zeit auf ihrer Seite zu haben.
Jede romantische Stimmung solchen Weltveränderungen gegenüber, wie
die Kopernikanische Neuerung eine war, ist im Grunde unfromm. Auch
diese Veränderungen müssen von Gott gewollt und gewirkt sein, und



Die Kirche und die Sekten 741

die Religion hat also die Aufgabe, sich mit ihnen auseinanderzusetzen.
Bequem ist diese Aufgabe nie, aber das Christentum hat im Lauf seiner
wunderbaren Geschichte eine man möchte fast sagen biologische
Anpassungsfähigkeit bewiesen, der sich kaum etwas an die Seite setzen
läßt, und die ein günstiges Vorurteil auch für die Zukunft sollte
erwecken können.

*
Ernst Trceltsch hat in meisterhafter Weise gezeigt, daß die große

Auflockerung des europäischen Geistes, die wir unter dem Namen der
Aufklärung begreifen, im tiefsten Grunde der späte, aber vollständige Sieg
des „Wiedertäufertums" ist. Dieser Sieg wurde zunächst auf englischem
Boden erfochten und hat - nach dem in England selbst schnell
vergessenen und erst nach anderthalb Jahrhunderten wiederentdeckten
Giganten Shakespeare - die Hegemonie des englischen Geistes in Europa
eröffnet. Besonders aber sind die nordamerikanischen Kolonien ganz
eigentlich die Schöpfung des Dissentergeistes, und Amerika ist denn auch
das gelobte Land der Denominationen, die dort zum Teil in echt
amerikanischem Stil, d. h. großartig, ja kolossalisch entwickelt sind und
demgemäß besonders in unserer Inflationszeit sehr stark herübergewirkt
haben.

Man ist von der im 19. Jahrhundert unter dem Einfluß der Romantik
üblich gewesenen Geringschätzung der Aufklärung wieder einigermaßen

zurückgekommen. Die Aufklärung war die letzte große
Gesamtmanifestation des europäischen Geistes, und wir fühlen heute schmerzlich,

wie viel uns inzwischen abhanden gekommen ist, was damals noch
selbstverständlicher Kulturbesitz war.

Betrachtet man jedoch den großen Schritt der Geschichte durch die
Jahrhunderte, so fällt in die Augen, daß der Geist der Aufklärung, der
Geist wiedertäuferisch-liberalistischen Freiheitsstrebens, sich wirklich
ausgelebt hat. Was dieser Geist der Welt geben konnte, hat er ihr
gegeben. Mit dem Weltkrieg aber hat ein neues Weltalter begonnen, das

eines neuen Kultursystems bedarf. Das tiefste Fundament aller Kultur
aber, gar nicht als Kulturfundament gemeint, aber doch immer so
wirkend, ist überall Religion. Das Christentum wird in dem kommenden
Weltalter gewaltige Veränderungen erleiden. Es wird in einen Schmelz-
tlegel geworfen werden, daraus es mit unveränderter weil unveränderlicher

Substanz, aber ganz neuer Gestalt hervorgehen wird. Die Sekten
sind wie der Protestantismus selbst Kinder des Renaissanceweltalters.
Der Schluß macht sich von selber.

*



742 Karl August Meißinger

Der Schreiber dieser Zeilen ist in der ersten Nachkriegszeit den Quäkern

nahegetreten und wünscht seine Betrachtung nicht zu schließen,
ohne ihnen ein bescheidenes Denkmal gesetzt zu haben. Es wird den

Quäkern unvergessen bleiben, daß sie die erste Gruppe waren, die schon
während des Krieges, besonders aber nachher, den erdrosselten Geist
der Menschlichkeit wieder erweckt haben. Im Grunde kann man sie

nicht als Sekte bezeichnen. Die Lehre vom inneren Licht war bei ihnen,
den großen Praktikern, nie in dem Maße dogmatisch, wie es zum Begriff
der Sekte gehört. Sie haben ihre große Rolle nach dem Krieg in

Mitteleuropa, in Rußland, in Japan nach dem Erdbeben, als genau die gleichen
Menschen spielen können, die vor 250 Jahren Pennsylvanien gründeten.
Die Quäker werden in der Gesamtsubstanz des christlichen Geistes im
20. Jahrhundert ein gutes Gewicht bedeuten.

Sie haben sich wie die meisten Denominationen der Weltkirchenkonferenz

angeschlossen. Die Weltkirchenkonferenz ist wie der Genfer
Völkerbund ein problematischer Anfang, aber sie ist ein Anfang. Wie
Rußland und die Vereinigten Staaten im Völkerbund fehlen, so fehlt
die katholische Kirche in der Weltkirchenkonferenz. Unsere Zeit ist
mehr als andere eine Zeit der Erwartung. Das Programm der bloßen
Praxis, auf das sich die Weltkirchenkonferenz fürs erste geeinigt hat,
geht über die Linie der Aufklärung noch nicht hinaus. Aber aus der
babylonischen Sprachverwirrung der Religion seit der Renaissance
erhebt sich zum erstenmal das Verlangen nach Verständigung überhaupt.
Und das ist mehr als Aufklärung.


	Die Kirche und die Sekten

