
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 10

Artikel: Max Scheler

Autor: Gasset, José Ortega y

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


725

Max Scheler

Von José Ortega y Gasset

Deutsch von Helene Weyl

Der Europäer von 1870, von 1880 machte aus seinem Leben ein

Akrobatenkunststück, das uns von einem Tag zum andern schwieriger und

unmöglicher erscheint. Wie ein Wahrzeichen hat sich aus jener Epoche
ein Stich erhalten, auf dem der Seiltänzer Blondin fünfzig Meter über
dem Erdboden einen großen Platz überquert. Dieser Seiltänzer - Keno-
bates, der über Leeres Schreitende - ist der positivistische Europäer von
1880. Das Leere war die Welt, die auf den ersten Blick so voll erscheint,
deren Name nach Fülle jeder Fülle klingt. Der Positivismus bestand in
einem geistigen Verfahren, vermittels dessen durch das Denken über
die Welt die Welt entleert, ausgeblasen, zerrieben wurde. Damit soll
nicht gesagt sein, daß der Positivismus der Berechtigung entbehrte. Er
besitzt sie in solchem Maße, daß wir, wären die Männer von 1880 nicht
Positivisten gewesen, uns gezwungen sähen, es jetzt unserseits zu sein.
Der Gedanke ist ein sonderbarer Vogel ; er nährt sich von seinen eigenen
Irrtümern. Er schreitet fort dank jener Kraftverschwendung, mit der er
darauf beharrt, tote Geleise zu Ende zu fahren. Nur wenn eine Idee bis

zu ihren äußersten Konsequenzen durchgeführt wird, kommt ihre Un-
haltbarkeit klar an den Tag. Man hat sich in ihr einzuschiffen,
entschlossenen Herzens, als Ziel den Schiffbruch. Auf diese Art werden die
großen Widersprüche ausgemerzt, und die Wahrheit bloßgelegt. Der
Mensch muß jeden Irrtum durchprobieren, um den störrischen Leib der
Wahrheit zu bändigen.

Wenn die Welt voll scheint, so ist es der Sinn, wovon sie voll ist; wenn
nian sie leer macht, ist es wiederum der Sinn, dessen sie beraubt wird.
Das war das Kunststück, das unsere Väter übten: sie brachten es fertig,
auf einer Welt ohne Sinn zu leben, sie balanzierten auf dem hohen Seil.

Es ist billig, daß wir uns fragen, was dieser Sinn ist, den die Welt hat
oder nicht hat. Er braucht nicht gut zu sein ; denn offenbar hat Sinn, auch

was einen bösen Sinn hat. Er braucht nicht « letzter Sinn » zu sein, das

was der Katechismus das « Endziel der Schöpfung » nennt. Damit die
Welt Sinn hat, genügt es, daß sie und die Gegenstände in ihr irgendeine



726 José Ortega y Gasset

Art zu sein besitzen. Gleichgültig welche. Daß sie sind, was sie sind.
Das reicht hin. Wenn wir herausfinden, was eine Sache ist, hat sie schon

einen Sinn für uns. Aber für den Positivismus - und das können wir
schwer nachfühlen - hat kein Ding ein Sein. Es gab für ihn nur
Vorgänge. Und Vorgang bedeutet eine Verwandlung am Ding. Existiert
aber nichts als Verwandlungen, so ergibt sich, daß jedes Ding in jedem
Augenblick aufhört zu sein, was es war, und etwas anderes wird. Damit
verkehrt sich die Welt, wenn ihr dies in ihrem ganzen Umfang und allen
ihren Verhältnissen stets geschehen ist und weiter geschehen wird, in
ein vollkommenes Chaos; sie ist der reine non-sens, Un-sinn.

Angesichts einer Welt, die so entfesselt, im wörtlichen Sinn so außer
sich ist, daß sie weder auf diese noch auf jene Art existiert, blieb dem
Verstand nichts übrig, als sich zu benehmen wie ein Forschungsreisender
bei den Wilden in Innerafrika: er beschäftigte sich mit dem Studium
ihrer Sitten und Gewohnheiten. Wenn die Ereignisse kein Sein, kein
festes, vertrauenswürdiges und ernsthaftes Benehmen an den Tag legen,

so finden sich an ihnen vielleicht doch zufällige, aber häufige
Übereinstimmungen. Damit begnügte sich der Positivist. Verzichtend auf jede
innere Gestalt der Dinge, registrierte er nur die Häufigkeit der Beziehungen

zwischen Geschehnissen. Nicht ohne seinem eigenen Gefühl Gewalt

anzutun, gelangte er zu Sätzen wie folgendem : Bis jetzt haben sich die

Ereignisse auf diese und diese Art verhalten. Aber weiter nicht. Einen

Augenblick später konnte sehr wohl das Gegenteil eintreten. Ich sagte

es bereits, er lebte in der Schwebe und glitt auf dem dünnen Seil
zufälliger Häufigkeiten über Leeres hin.

Eine solche geistige Situation müßte uns unbegreiflich erscheinen,

wenn wir nicht sähen, daß diese instabile Weltansicht im Gleichgewicht
gehalten wurde durch eine wirkende Kraft praktischer Art. Es geschah

nämlich, daß die Beobachtung der Ereignisse und der Häufigkeit ihrer
Verknüpfung «wissenschaftliche» Gesetze zu formulieren gestattete, die

sich zufällig mit verblüffender Promptheit bestätigten. In einer Welt
ohne Ordnung noch Einstimmigkeit war es angängig, Voraussagen zu
machen und daher Maschinen zu konstruieren. Allerdings gelang dies

dank einer wissenschaftlichen Haltung, der sogenannten Physik, die

durchaus unpositivistisch und in Zeiten von entgegengesetzter Prägung
erworben war, in den kristallinen Zeiten des reinsten Rationalismus.
Eine positivistische Generation hätte niemals die nuova scienza von
Galilei und Kepler erfunden, welche beide des unerschütterlichen Glaubens

waren, nicht nur daß diese Welt ihre eigene Art zu sein besitze,



Max Scheler 727

sondern daß diese Art zu sein von äußerster formaler Strenge sei. Die
Dinge des Universums verhielten sich nach Ansicht dieser klaren Geister
gemäß geometrischer Gesetze, more geometrico.

Aber es läßt sich nicht leugnen, daß die angenehmen Folgen jenes
Rationalismus mitten im vollsten Positivismus geerntet wurden. Europa
wurde reich ; die Welt, die leer an Sinn war, füllte sich mit Maschinen ;

sie wurde komfortabel. Das war die Entschädigung; Nützlichkeit spielte
die Rolle einer Balanzierstange für den seiltanzenden Europäer.

Dennoch fehlte es nicht an Menschen, welche das Linsengericht der
Technik, der Ökonomie, der Herrschaft über den Stoff nicht zu
bestechen vermochte. Je mächtiger eben dies alles sich entfaltet, je sicherer
der Mensch sich fühlt, daß er mit den Dingen nach seinem Willen schalten

kann, umso dringender wird sein Bedürfnis zu wissen, welchen Sinn
seine eigene Tätigkeit besitzt. Es ist das Problem des Millionärs, von
dem der Arme nichts ahnt: wofür soll er sein Geld ausgeben. Diese

unbestechlichen Menschen bemühten sich zu zeigen, daß die Lehre von
der Sinnlosigkeit der Dinge ihrerseits des Sinnes entbehrt, daß innerhalb
eines Chaos von bloßen Vorfällen die Wissenschaft selber zu einem
unerklärlichen Vorfall wird und der Positivismus, kurz gesagt, sich selber
aufhebt. Aber auch diese vortrefflichen Menschen waren letzten Endes
Kinder ihrer Zeit und hatten positivistisches Blut im Leibe. Das zwang
sie zu einem ungeheuren Umweg, um den Beweis zu erbringen, daß

einigen Dingen in der Tat Sinn und Sein zukomme. Streng genommen
entdeckten sie beides nur in der Kultur. Es waren dies die Restaurationsphilosophen,

die um 1900 blühten - Neukantianer, Neuhegelianer. In
Tat und Wahrheit aber spielt die Kultur, ungeachtet des Pathos, mit
dem die deutschen Denker des vorigen Jahrhunderts sie salbten, im
Ganzen der Welt eine sehr untergeordnete Rolle. Selbst innerhalb des

Menschen besetzt sie nur einen Winkel. Wissenschaft, Ethik, Kunst
usw. erscheinen auch uns als vortreffliche Bemühungen, solange die
Stimme, die sie aufzählt, nicht mit Brustton redet. Dann allerdings fühlt
sich der wahrheitsliebende Grobian in uns gedrängt, auf das bescheidene
Haben jener Kulturmächte hinzuweisen.

Heute klingt es wie eine Fabel, daß man sich so anstrengen, so krampfhaft

auf die Zehen stellen mußte, um in utopischer Ferne etwas zu
ahnen, das irgendwie Sein und Sinn aufwies. Die gigantische Erneuerung,
die zwischen damals und heute vorfiel, ist die Husserlsdbe Phänomeno-
logie. Mit einem Schlag gerann die Welt und begann Sinn aus allen
Poren zu schwitzen. Die Poren sind die Dinge, alle Dinge; die fernen



728 José Ortega y Gasset

und feierlichen - Gott, Gestirne, Zahl - nicht anders als die bescheidenen

und nächsten - die Gesichter der Mitmenschen, Kleider, einfältige
Gefühle, das Tintenfaß, das sich in alltäglicher Monumentalität vor dem
Schreibenden aufbaut. Ein jeder dieser Gegenstände begann ruhig und
entschlossen zu sein, was er war, gewann eine bestimmte, unwandelbare

Art des Existierens und Sichverhaltens, gewann ein «Wesen ».

Der Wechsel ähnelt in der Plötzlichkeit des Umschlags einem Erlebnis,

das wir haben können, wenn wir bäuchlings ins Wasser eines Teiches
schauen. Zunächst erblicken wir Wasser, das je klarer umso unsichtbarer,

umso leerer an Linien und Figuren daliegt. Aber plötzlich, wenn
wir die Akkomodation des Auges ein wenig ändern, sehen wir, wie in
den Teich eine ganze Landschaft eingehängt ist. Der Garten badet sich

in ihm; Äpfel schwimmen gespiegelt im Feuchten, und der Mond der

ersten Nachtstunden zieht wie ein glotzendes Taucherauge seines Wegs
durch den dunklen Grund. Ähnliches geschieht in den großen historischen

Wandlungen; auch ihre letzte Ursache ist nichts als eine

Einstellungsänderung an dem geistigen Aufnahmeapparat des Menschen,
durch welche er instandgesetzt wird, vorher unbemerkte Strahlen zu
empfangen.

Die ewige Sehnsucht der Philosophie - die Wesen zu schauen - erfüllt
sich in der Phänomenologie auf die einfachste Art. Leicht begreift sich

daher die Trunkenheit des ersten, der diese neue Optik übte. Alles um
ihn her schwoll von Sinn, alles war wesentlich, alles abhebbar, unzweideutig

umrissen wie Gebirgszacken, alles Diamant. Der erste Genius,
der Adam dieses neuen Paradieses, war Max Scheler. Aus diesem
Grunde war er für unsere Epoche der Denker par excellence. Nun mit
seinem Tode endet dies Zeitalter, das Zeitalter der Entdeckung
der Wesen. - Charakteristisch für sein Werk ist das sonderbarste

Zweigespann von Eigenschaften: Klarheit^jmd Unordnung. In all seinen

Büchern - die ohne Aufbau und Struktur sind - wird ungefähr von allen

Gegenständen gesprochen. Beim Lesen spüren wir, daß der Autor die
Lawine von Sinn, die über ihn kam, nicht zu dämmen vermochte. Statt
ihn mühevoll in undeutlichen Fernen zu entdecken, fühlt er sich von
ihm überfallen. Die nachbarlichsten Dinge bedrängen ihn mit ihrem
Wesensgeheimnis. Scheler vermag nicht zu widerstehen, und ausgezogen

zur Fahrt nach den großen Problemen, vergißt er alles, um die Wahrheit
über das Unmittelbare zu verkünden. Er war der Philosoph der
Nahefragen: der menschlichen Charaktere, der^ Gefühle, der historischen

Wertungen. Metaphysik, Erkenntnistheorie, Logik schob er immer



Max Scheler 729

wieder auf. Dennoch hatte er auch über sie nachgedacht. Aber er lebte,

aus purem Überreichtum, in einer Hetzjagd des Geistes. Wenn er die
Hände durch die Luft bewegte, füllten sie sich ihm wie einem
Zauberkünstler mit Juwelen. Er ist ein äußerst interessanter Fall von
Ideenüberproduktion. Er hat keinen einzigen Satz geschrieben, der nicht
direkt, einsilbig und dicht etwas Wesentliches, Klares und Einleuchtendes

aufdeckte. Aber er hatte so viel Lichtvolles zu sagen, daß er sich

überstürzte, taumelte, berauscht von Klarheiten, wirr von Einsichten,
trunken von Wahrheiten. Der Ausdruck ist barock, aber wie alles Barocke

trifft man ihn häufig bei den Klassikern. Plato erkannte den Philosophen

an dieser zweideutigen Gebärde. Der Philosoph ist nach seinem Urteil
kein ruhiger, kühler, gelassener Mann. Er ist ein Rasender, ein

Verstiegener, ein « Enthusiast ». « Enthusiasmus » war der orgastische
Zustand, den gewisse Kulte, insbesondere der des Dionysos hervorbrachten.

Der Philosoph also ist ein Betrunkener. Nur daß der Stoff, an dem

er sich berauscht, das strikte Gegenteil ist von Raserei, nämlich die
heitere Stille des Evidenten, die kosmische Verklärtheit des Wahren,
das in sich ruht, wandellos, ewig. In der Tat, es ist unwahrscheinlich,
daß jemand etwas von einem Philosophen hat und in seinem Gesicht
nicht irgendeine Spur der helläugigen Verzückung sichtbar wird, die

untrennbar zu den vom Wesen Trunkenen gehört. Die Alten, diese
Einsicht auf ihre plastische Art ausdrückend, schufen jene sonderbare

Doppelbüste, die sie Dionysoplaton nannten. Zwei Gesichter, die mit
den Nacken zusammenhängen; das eine mit klarblickenden Zügen, das

andere in orgiastischer Hingerissenheit.
Der Tod Max Schelers raubt Europa den Geist, der alle Strahlen

unserer Zeit, ihr zur Lust, mit überwältigender Präzision zurückwarf.
Nun ist es notwendig, seine Bemühungen zu ergänzen, indem man ihnen

anfügt, was ihnen fehlte : Architektur, Ordnung, System.


	Max Scheler

