Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 10

Artikel: Max Scheler

Autor: Gasset, José Ortega y

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759719

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

725

Max Scheler

von José Ortega y Gasset
Deutsch von Helene Weyl

Der Europier von 1870, von 1880 machte aus seinem Leben ein Akro-
batenkunststiick, das uns von einem Tag zum andern schwieriger und
unméglicher erscheint. Wie ein Wahrzeichen hat sich aus jener Epoche
ein Stich erhalten, auf dem der Seiltinzer Blondin fiinfzig Meter iiber
dem Erdboden einen grofien Platz iiberquert. Dieser Seiltinzer — Keno-
bates, der iiber Leeres Schreitende — ist der positivistische Européer von
1880. Das Leere war die Welt, die auf den ersten Blick so voll erscheint,
deren Name nach Fiille jeder Fiille klingt. Der Positivismus bestand in
einem geistigen Verfahren, vermittels dessen durch das Denken iiber
die Welt die Welt entleert, ausgeblasen, zerrieben wurde. Damit soll
nicht gesagt sein, daf} der Positivismus der Berechtigung entbehrte. Ex
besitzt sie in solchem Mafle, da} wir, wiren die Minner von 1880 nicht
Positivisten gewesen, uns gezwungen sihen, es jetzt unserseits zu sein.
Der Gedanke ist ein sonderbarer Vogel; er nihrt sich von seinen eigenen
Irrtiimern. Er schreitet fort dank jener Kraftverschwendung, mit der er
darauf beharrt, tote Geleise zu Ende zu fahren. Nur wenn eine Idee bis
zu thren duflersten Konsequenzen durchgefiihrt wird, kommt ihre Un-
haltbarkeit klar an den Tag. Man hat sich in ihr einzuschiffen, ent-
schlossenen Herzens, als Ziel den Schiffbruch. Auf diese Art werden die
groflen Widerspriiche ausgemerzt, und die Wahrheit blofigelegt. Der
Mensch muf} jeden Irrtum durchprobieren, um den stérrischen Leib der
Wahrheit zu bandigen.

Wenn die Welt voll scheint, so ist es der Sinn, wovon sie voll ist; wenn
man sie leer macht, ist es wiederum der Sinn, dessen sie beraubt wird.
Das war das Kunststiick, das unsere Viter iibten: sie brachten es fertig,
auf einer Welt ohne Sinn zu leben, sie balanzierten auf dem hohen Seil.

Es ist billig, daB wir uns fragen, was dieser Sinn ist, den die Welt hat
oder nicht hat. Er braucht nicht gut zu sein; denn offenbar hat Sinn, auch
was einen bésen Sinn hat. Er braucht nicht « letzter Sinn » zu sein, das
was der Katechismus das « Endziel der Schopfung » nennt. Damit die
Welt Sinn hat, geniigt es, daf sie und die Gegenstinde in ihr irgendeine



726 José Ortega y Gasset

Art zu sein besitzen. Gleichgiiltig welche. Daf} sie sind, was sie sind.
Das reicht hin. Wenn wir herausfinden, was eine Sache ist, hat sie schon
einen Sinn fiir uns. Aber fiir den Positivismus — und das kénnen wir
schwer nachfiihlen - hat kein Ding ein Sein. Es gab fiir ithn nur Vor-
ginge. Und Vorgang bedeutet eine Verwandlung am Ding. Existiert
aber nichts als Verwandlungen, so ergibt sich, daf} jedes Ding in jedem
Augenblick aufhért zu sein, was es war, und etwas anderes wird. Damit
verkehrt sich die Welt, wenn 1hr dies in ithrem ganzen Umfang und allen
ihren Verhiltnissen stets geschehen ist und weiter geschehen wird, in
ein vollkommenes Chaos; sie ist der reine non-sens, Un-sinn.

Angesichts einer Welt, die so entfesselt, im wértlichen Sinn so aufler
sich ist, daf} sie weder auf diese noch auf jene Art existiert, blieb dem
Verstand nichts iibrig, als sich zu benehmen wie ein Forschungsreisender
bei den Wilden in Innerafrika: er beschiftigte sich mit dem Studium
ithrer Sitten und Gewohnheiten. Wenn die Ereignisse kein Sein, kein
festes, vertrauenswiirdiges und ernsthaftes Benehmen an den Tag legen,
so finden sich an ihnen vielleicht doch zufillige, aber haufige Uberein-
stimmungen. Damit begniigte sich der Positivist. Verzichtend auf jede
mnnere Gestalt der Dinge, registrierte er nur die Haufigkeit der Beziehun-
gen zwischen Geschehnissen. Nicht ohne seinem eigenen Gefiihl Gewalt
anzutun, gelangte er zu Sitzen wie folgendem: Bis jetzt haben sich die
Ereignisse auf diese und diese Art verhalten. Aber weiter nicht. Einen
Augenblick spiter konnte sehr wohl das Gegenteil eintreten. Ich sagte
es bereits, er lebte in der Schwebe und glitt auf dem diinnen Seil zu-
falliger Haufigkeiten iiber Leeres hin.

Eine solche geistige Situation miifite uns unbegreiflich erscheinen,
wenn wir nicht sihen, daf} diese instabile Weltansicht im Gleichgewicht
gehalten wurde durch eine wirkende Kraft praktischer Art. Es geschah
namlich, daf} die Beobachtung der Ereignisse und der Héaufigkeit ihrer
Verkniipfung « wissenschaftliche» Gesetze zu formulieren gestattete, die
sich zufillig mit verbliiffender Promptheit bestitigten. In einer Welt
ohne Ordnung noch Einstimmigkeit war es angingig, Voraussagen zu
machen und daher Maschinen zu konstruieren. Allerdings gelang dies
dank einer wissenschaftlichen Haltung, der sogenannten Physik, die
durchaus unpositivistisch und in Zeiten von entgegengesetzter Prigung
erworben war, in den kristallinen Zeiten des reinsten Rationalismus.
Eine positivistische Generation hitte niemals die nuova scienza von
Galilei und Kepler erfunden, welche beide des unerschiitterlichen Glau-
bens waren, nicht nur dafl diese Welt ihre eigene Art zu sein besitze,



Max Scheler 727

sondern daf} diese Art zu sein von duflerster formaler Strenge sei. Die
Dinge des Universums verhielten sich nach Ansicht dieser klaren Geister
gemif) geometrischer Gesetze, more geometrico.

Aber es lifit sich nicht leugnen, da} die angenehmen Folgen jenes
Rationalismus mitten im vollsten Positivismus geerntet wurden. Europa
wurde reich: die Welt, die leer an Sinn war, fiillte sich mit Maschinen;
sie wurde komfortabel. Das war die Entschiadigung; Niitzlichkeit spielte
die Rolle einer Balanzierstange fiir den seiltanzenden Europer.

Dennoch fehlte es nicht an Menschen, welche das Linsengericht der
Technik, der Okonomie, der Herrschaft iiber den Stoff nicht zu be-
stechen vermochte. Je michtiger eben dies alles sich entfaltet, je sicherer
der Mensch sich fiihlt, daf8 er mit den Dingen nach seinem Willen schal-
ten kann, umso dringender wird sein Bediirfnis zu wissen, welchen Sinn
seine eigene 1 atigkeit besitzt. Es ist das Problem des Millionirs, von
dem der Arme nichts ahnt: wofiir soll er sein Geld ausgeben. Diese
unbestechlichen Menschen bemiihten sich zu zeigen, daf} die Lehre von
der Sinnlosigkeit der Dinge ihrerseits des Sinnes entbehrt, daf innerhalb
eines Chaos von bloflen Vorfillen die Wissenschaft selber zu einem
unerklirlichen Vorfall wird und der Positivismus, kurz gesagt, sich selber
authebt. Aber auch diese vortrefflichen Menschen waren letzten Endes
Kinder ihrer Zeit und hatten positivistisches Blut im Leibe. Das zwang
sie zu einem ungeheuren Umweg, um den Beweis zu erbringen, dafl
einigen Dingen in der Tat Sinn und Sein zukomme. Streng genommen
entdeckten sie beides nur in der Kultur. Es waren dies die Restaurations-
philosophen, die um 1900 bliihten — Neukantianer, Neuhegelianer. In
Tat und Wahrheit aber spielt die Kultur, ungeachtet des Pathos, mit
dem die deutschen Denker des vorigen Jahrhunderts sie salbten, im
Ganzen der Welt eine sehr untergeordnete Rolle. Selbst innerhalb des
Menschen besetzt sie nur einen Winkel. Wissenschaft, Ethik, Kunst
usw. erscheinen auch uns als vortreffliche Bemiihungen, solange die
Stimme, die sie aufzahlt, nicht mit Brustton redet. Dann allerdings fiihlt
sich der wahrheitsliebende Grobian in uns gedriingt, auf das bescheidene
Haben jener Kulturmichte hinzuweisen.

Heute klingt es wie eine Fabel, dafl man sich so anstrengen, so krampf-
haft auf die Zehen stellen mufite, um in utopischer Ferne etwas zu
ahnen, das irgendwie Sein und Sinn aufwies. Die gigantische Erneuerung,
die zwischen damals und heute vorfiel, ist die Husserlsche Phénomeno-
logie. Mit einem Schlag gerann die Welt und begann Sinn aus allen

“Poren zu schwitzen. Die Poren sind die Dinge, alle Dinge; die fernen



728 José Ortega y Gasset

und feterlichen — Gott, Gestirne, Zahl — nicht anders als die bescheide-
nen und néchsten — die Gesichter der Mitmenschen, Kleider, einfiltige
Gefiihle, das TintenfaB, das sich in alltiglicher Monumentalitit vor dem
Schreibenden aufbaut. Ein jeder dieser Gegenstinde begann ruhig und
entschlossen zu sein, was er war, gewann eine bestimmte, unwandelbare
Art des Existierens und Sichverhaltens, gewann ein «Wesen ».

Der Wechsel dhnelt in der Plstzlichkeit des Umschlags einem Erleb-
nis, das wir haben kénnen, wenn wir bauchlings ins Wasser eines Teiches
schauen. Zunichst erblicken wir Wasser, das je klarer umso unsicht-
barer, umso leerer an Linien und Figuren daliegt. Aber plstzlich, wenn
wir die Akkomodation des Auges ein wenig dndern, sehen wir, wie in
den Teich eine ganze Landschaft eingehingt ist. Der Garten badet sich
in ihm; Apfel schwimmen gespiegelt im Feuchten, und der Mond der
ersten Nachtstunden zieht wie ein glotzendes Taucherauge seines Wegs
durch den dunklen Grund. Ahnliches geschieht in den grofien histori-
schen Wandlungen; auch ihre letzte Ursache ist nichts als eine Ein-
stellungsinderung an dem geistigen Aufnahmeapparat des Menschen,
durch welche er instandgesetzt wird, vorher unbemerkte Strahlen zu
empfangen.

Die ewige Sehnsucht der Philosophie ~ die Wesen zu schauen — erfiillt
sich in der Phianomenologie auf die einfachste Art. Leicht begreift sich
daher die Trunkenheit des ersten, der diese neue Optik iibte. Alles um
thn her schwoll von Sinn, alles war wesentlich, alles abhebbar, unzwei-
deutig umrissen wie Gebirgszacken, alles Diamant. Der erste Genius,
der Adam dieses neuen Paradieses, war Max Scheler. Aus diesem
Grunde war er fiir unsere Epoche der Denker par excellence. Nun mit
seinem lode endet dies Zeitalter, das Zeitalter der Entdeckung
der Wesen. — Charakteristisch fiir sein Werk ist das sonderbarste Zwei-
gespann von Eigenschaften: Klarheit und Unordnung. In all seinen
Biichern — die ohne Aufbau und Struktur sind — wird ungefihr von allen
Gegenstinden gesprochen. Beim Lesen spiiren wir, daf} der Autor die
Lawine von Sinn, die iiber thn kam, nicht zu dimmen vermochte. Statt
ithn miihevoll in undeutlichen Fernen zu entdecken, fiihlt er sich von
ihm iiberfallen. Die nachbarlichsten Dinge bedringen ihn mit threm
Wesensgeheimnis. Scheler vermag nicht zu widerstehen, und ausgezogen
zur Fahrt nach den grofien Problemen, vergifit er alles, um die Wahrheit
iiber das Unmittelbare zu verkiinden. Er war der Philosoph der Nahe-
fragen: der menschlichen Charaktere, der Gefiihle, der }ustorlschen
Wertungen. Metaphysik, Erlienntmstheone, Logik schob er immer



Max Scheler 729

_wieder auf. Dennoch hatte er auch iiber sie nachgedacht. Aber er lebte,
aus purem Uberreichtum, in einer Hetzjagd des Geistes. Wenn er die
Hinde durch die Luft bewegte, fiillten sie sich thm wie einem Zauber-
kiinstler mit Juwelen. Er ist ein duflerst interessanter Fall von Ideen-
iiberproduktion. Er hat keinen einzigen Satz geschrieben, der nicht
direkt, einsilbig und dicht etwas Wesentliches, Klares und Einleuchten-
des aufdeckte. Aber er hatte so viel Lichtvolles zu sagen, daf} er sich
iiberstiirzte, taumelte, berauscht von Klarheiten, wirr von Einsichten,
trunken von Wahrheiten. Der Ausdruck st barock, aber wie alles Barocke
trifft man ihn hiufig bei den Klassikern. Plato erkannte den Philosophen
an dieser zweideutigen Gebirde. Der Philosoph ist nach seinem Urteil
kein ruhiger, kiihler, gelassener Mann. Er ist ein Rasender, ein Ver-
stiegener, ein « Enthusiast ». « Enthusiasmus » war der orgiastische Zu-
stand, den gewisse Kulte, insbesondere der des Dionysos hervorbrach-
ten. Der Philosoph also ist ein Betrunkener. Nur daf} der Stoff, an dem
er sich berauscht, das strikte Gegenteil ist von Raserei, namlich die
heitere Stille des Evidenten, die kosmische Verklirtheit des Wahren,
das in sich ruht, wandellos, ewig. In der Tat, es ist unwahrscheinlich,
daf} jemand etwas von einem Philosophen hat und in seinem Gesicht
nicht irgendeine Spur der helldugigen Verziickung sichtbar wird, die
untrennbar zu den vom Wesen Trunkenen gehért. Die Alten, diese Ein-
sicht auf ihre plastische Art ausdriickend, schufen jene sonderbare
Doppelbiiste, die sie Dionysoplaton nannten. Zwei Gesichter, die mit
den Nacken zusammenhingen; das eine mit klarblickenden Ziigen, das
andere in orgiastischer Hingerissenheit.

Der Tod Max Schelers raubt Europa den Geist, der alle Strahlen
unserer Zeit, thr zur Lust, mit iiberwaltigender Prizision zuriickwarf.
Nun ist es notwendig, seine Bemiihungen zu erginzen, indem man ihnen
anfiigt, was 1hnen fehlte: Architektur, Ordnung, System.



	Max Scheler

