
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 9

Artikel: Geistige Strömungen in Frankreich

Autor: Jourdan, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


645

Geistige Strömungen in Frankreich
Von Henri Jourdan

Deutsch von Joachim Moras

Auf die Frage nach den geistigen Strömungen in seinem Lande
scheint der Franzose die Antwort leichter zu haben als der Deutsche.
Die Franzosen, die den Anspruch erheben, ein Volk von Individualisten

zu sein, sind sich nicht bewußt, daß dieser Individualismus auf sozialem

Gebiet zum Ausdruck kommt, daß er darin besteht, mit Gesetzen und
Polizeiverordnungen fertig zu werden, Verboten auszuweichen oder

sich um die Steuer zu drücken. Um diesen Individualismus zu
kennzeichnen, schuf der Volksmund das Wort «débrouillard». Aber die
Gewandtheit des «débrouillard» ist eine Kunst. Sie erfordert
Entschlossenheit, Blick, einen gewissen psychologischen Scharfsinn, Takt,
sie ist das Ergebnis von praktischem Verstand und Menschenkenntnis.
Im Sozialen entstanden, wendet sie sich zum Sozialen zurück.

Den deutschen Individualismus übersehen die meisten Franzosen.
Sie sind geneigt, in Deutschland nur das Land der Organisation, der
Methode zu sehen; wie Henri Béraud, der nichts gesehen und nichts
begriffen hat, glauben sie festzustellen, daß sich die Deutschen gern
zusammenschließen, Gruppen, Korporationen (Corps), Vereine,
Gesellschaften bilden. Natürlich begegnen sie nicht auf dieser Ebene dem
deutschen Individualismus. Es ist dies ein wahres Mißverständnis, das

ich in Frankreich oft habe feststellen können. Man sieht dort nicht, daß
diese begrenzten, festgelegten, manchmal konventionellen Formen des

deutschen sozialen Lebens die notwendige Folge sind des Fehlens oder
der schwierigen Verwirklichung eines schmiegsameren, freieren,
gelösteren sozialen Lebens im französischen Sinne. Man versteht das

nicht, weil man Mühe hat zu begreifen, daß der deutsche Individualismus

auf ganz anderer Basis steht, und daß gerade er, und gerade infolge
seiner Kraft, das Hindernis ist, dem man überall begegnet, selbst in den

Universitäten, und vor allem dort. Man begreift nicht, daß diese Sehnsucht

nach Einsamkeit, diese Sehnsucht, in der Einsamkeit Zuflucht
und Freiheit zu finden, die Triebkraft der besten Geister Deutschlands

gewesen ist, und daß sie kraft dieses Triebes, kraft dieser Sehnsucht
haben schaffen können und der Welt etwas zu sagen hatten. Von diesen



646 Henri Jourdan

beiden Polen, zwischen denen das Schicksal Deutschlands liegt, sehen

viele Franzosen nur den ersten. Denn er liegt ihnen am nächsten.

Und so kommt es, daß ihnen die ganze Fülle des deutschen Problems

entgeht. -
Wenn in Frankreich das soziale Leben das Entstehen allgemeiner

geistiger Bewegungen begünstigt, so mischt es sich auch selbst mit in
diese geistigen Bewegungen ein, so belastet es sie mit Außergeistigem.
Eine rein geistige Bewegung ist sehr selten bei uns. Sie nimmt literarische

oder politische oder religiöse Formen an, meist alle diese Formen
zugleich. Eine sonderbare Tatsache - es würde hier zu weit führen, sie

im einzelnen zu verfolgen: Frankreich, das Land, wo man für eine

Trennung der ästhetischen Gattungen gekämpft hat und noch kämpft,
ist gleichzeitig das Land, wo man ohne allzugroßes Widerstreben einem
Politiker zugleich als Literaten, oder einem Botschafter als Dichter
begegnet; Politik, Religion, Literatur, Philosophie vertragen sich ohne
weiteres im Kopf eines Franzosen. Was nicht heißen soll, daß ein
solches Nebeneinander immer von Vorteil ist. Bemerken möchte ich

nur, daß immerhin die Literatur am reinsten aus solchen gefährlichen
-Verbindungen hervorgeht.

Aber diese ständige Beziehung auf das soziale Leben gibt uns ein
Mittel an die Hand, uns zu orientieren. Unter all diesen Ideen, die, in
vielerlei Verbindungen, von Verein zu Verein, von Salon zu Salon, von
Hörsal zu Hörsal kommen und gehen, ist es möglich, einen Punkt zu
bestimmen, der feststeht oder sich nur sehr langsam verschiebt: Die
offizielle Tradition. Sie zu unterstützen, sie zu festigen, sie zu bekämpfen,
sie zu ignorieren, auch das heißt noch, sich mit ihr befassen.

Im Ausland ist man leicht geneigt, die Wichtigkeit dieser offiziellen
und akademischen Tradition zu übertreiben. Ohne sie leugnen zu wollen,

möchte ich versuchen, darzutun, daß sie durchaus nicht die wahre
französische Tradition verkörpert und daß sie sich augenblicklich in
einer der schwersten Krisen ihrer Geschichte befindet. Auszusprechen,
worin diese offizielle Tradition besteht, sie so genau wie möglich zu
bestimmen und die Krise aufzuzeigen, in der sie sich heute befindet, das,

glaube ich, heißt die Frage beantworten, die uns hier beschäftigt.
Zunächst, wo erhält sich die offizielle Tradition? Sicherlich in allen

Institutionen des Staates, in allen Einrichtungen, die unsere Könige,
die Revolution, und schließlich Napoleon geschaffen haben. Gleichviel,
ob ihre Ursprünge verschieden sind, ob sie umgestaltet wurden : unsere
Académies de l'Institut, unsere Universitäten, unsere grandes Ecoles,



Geistige Strömungen in Frankreich 647

die Ecole des Beaux-Arts, die Ecole Polytechnique, die Ecole
normale supérieure, oder die Conservatoires de Musique, das Collège de
France oder die Académie française, alle diese Organismen hangen
direkt vom Staat ab und sind Ausdruck eines Jahrhunderte alten und der
Einheit, der Konzentration, der Zentralisation nie müden Willens. In
diesen Wirkungskreisen erhält sich die Tradition. Durch sie teilt sie sich
mit und überträgt sich. Dieser Sinn für die Tradition hat nichts von der
Vorliebe für überlebte und äußerliche Formen der Vergangenheit, wie
man sie in England trifft; was diese Institutionen zum Leben befähigt,
das ist ihre Autorität, die sich ohne Zweifel auf historische Erinnerungen,
auf das Gedächtnis der großen Männer gründet, die sie gebildet haben,
aber die sich zugleich auf das Gefühl gründet, daß diese Vergangenheit
noch wirkt, wie eine übertragbare Kraft, wie ein genius loci, und daß

sie uns hilft und uns verpflichtet, unsere Vorfahren nachzuahmen.
Die Nachahmung spielt denn auch auf allen Gebieten eine ungeheure

Rolle in diesen Institutionen. Es gilt eine Tradition zu lehren, demnach

Regeln, Vorschriften, Rezepte, einen Code, einen Kanon
weiterzugeben. Aber man sollte darum nicht glauben, daß solche Institutionen

mit dem modernen Leben nichts zu schaffen hätten. Sie nehmen
nicht teil daran, aber sie beobachten es. Und wenn der Zeitgeist sie

allzuheftig drängt, so können sie ihm auch Opfer bringen, vorsichtig,
ängstlich, nur um nicht jeden Kontakt zu verlieren. -

Ihrem eigentümlichen Charakter verdanken es die französischen
Institutionen, die Hüterinnen der Traditionen, daß sie mühelos Diener
und Schüler finden. Wenn sie sich auch mit dem Nimbus einiger großer
Namen der Vergangenheit umgeben, so halten sie doch ein Tor zur Welt
offen. Eine schmale Pforte zwar, die nur gründlichst geprüften oder im
Wettbewerb gesiebten Kandidaten Einlaß gewährt, aber die bisweilen
doch neue und belebende Elemente eintreten läßt.

Unter solchen Bedingungen besteht keine Gefahr, daß diese neuen
Elemente die herkömmlichen Formen sprengen. Sich um Aufnahme
bewerben, sei es in eine der Hochschulen, sei es in die Académie française,
heißt sich in gewissem Sinne Regeln unterwerfen. Kann man sich Männer

wie Baudelaire, Verlaine, Rimbaud in der Académie française
vorstellen ; Cézanne, Derain, Picasso im Institut oder in der Ecole des Beaux-
Arts? Das soll nicht heißen, daß diese Institutionen nur Mittelmäßigkeiten

aufnehmen. Sie schließen in der Regel ebenso Mittelmäßigkeit
wie Genie aus. Es ist bezeichnend, daß unsere besten Maler, unsere
größten Musiker, unsere stärksten Bildhauer nie den Prix de Rome



648 Henri Jourdan

bekommen haben, oder daß sie ihn erst nach unendlichen Schikanen

erlangt haben.

Aber, so wird man fragen, warum bemühen sie sich darum? So groß
ist das Prestige, das Preise, erfolgreiche Wettbewerbe, Schulen haben,
daß selbst außerhalb der offiziellen Organisation, aber ihr sehr
nahestehend, die Académie Goncourt, der Prix Goncourt, der Prix Femina
und viele andere noch Stufen bedeuten, auf denen man zur offiziellen
Sanktionierung emporsteigt. -

Die öffentliche Sanktionierung bedeutet aber im Prinzip den gesicherten

Erfolg. Und hier finden wir wieder die soziale Bedeutung dieser

Institutionen. Sie sind geistige Hüterinnen und Quelle sozialer Stellungen

zugleich. Was sie uns lehren, die Titel, die sie uns verschaffen, sind
Vorteile, die uns Rechte geben, aber auch Pflichten. Sie sichern uns einen
angesehenen Platz im sozialen Leben, aber zugleich stellen sie uns eine

Aufgabe, erlegen uns eine Rolle auf. Ein Schüler der Ecole Polytechnique
oder der Ecole normale, der seinen Abschied nimmt, ein Mitglied der
Académie, das sich für eine unpassende Kandidatur aufstellen läßt, gelten
als Deserteure. Wenn dieses Regime zweifelsohne dem französischen
Geiste gemäß ist, so wurde es doch von Napoleon in hohem Grade
verschärft, und, ohne die Bedeutung dieser Disziplin übertreiben, ohne

weiter daran erinnern zu wollen, daß zum Beispiel ein Professor in
seinem Lehramt einer ständigen Kontrolle unterworfen ist und sich

vom Ministerium verordneten Programmen zu fügen hat, glaube ich
versichern zu können, daß dieses Regime eine der oft allzu unbekannten

Ursachen ist des Mangels an Enthusiasmus für Napoleon, der den
Ausländer so sehr überrascht.

In der Tat, alle diese Traditionen finden Anhänger. Unsere Institutionen

entsprechen in ihrer Vermischung geistiger und sozialer Garantien

einem tiefen Bedürfnis der französischen Masse, die aus kleinen

und großen Bourgeois besteht. In Paris und besonders in der Provinz
wuchert dieser Typ des Bourgeois. Betrachten wir ein solches

Musterbeispiel, sagen wir einen Steuerbeamten aus Amiens oder Nevers oder

Avignon. Wir finden ihn in seinem Bureau; die Tapete ist blau und rosa

geblümt; auf dem Kamin die unvermeidliche Uhr mit ihren zwei Leuchtern,

und ungezählten Photographien der ganzen Familie. In einem

abgeschlossenen Bücherschrank gewahren wir hinter den Scheiben die roten
Bände eines vollständigen Victor Hugo, einen Racine, einen Corneille,
Schulbücher, einen Horaz, einen Don Quixote, der allein die fremde
Literatur vertritt, vielleicht noch einen Robinson Crusoe, dann ein paar



Geistige Strömungen in Frankreich 649

Moderne, Paul Bourget, Anatole France, ein paar Dramen von Henry
Bataille. Befragen wir den glücklichen Besitzer dieser Bücher, so wird er
uns über die letzte Nummer der Revue des Deux-Mondes unterhalten,
und wenn er sich sicher fühlt, wird er uns seine Überraschung
gestehen, daß die Annales Politiques et Littéraires aus Moderücksichten
unbekannte und unlesbare junge Schriftsteller würdigen, wie Proust und
Valéry. Wir stürzen ihn in Verwirrung, in tiefes Grübeln, wenn wir ihm
beibringen, daß Valéry Académicien ist. «Also wirklich, man hält ihn
für talentiert? » Und er wird uns im Vertrauen sagen, daß er Clément
Vautel recht gibt, daß er wie dieser die moderne Literatur, die
bedauerlicherweise vom Ausland beeinflußt sei, für unverständlich, moralisch
gefährlich und wirklich anormal halte, aber daß man schon früher oder

später zur gesunden Vernunft zurückkehren werde. Eine Ausnahme wird
er machen für einen Roman, den er kürzlich gelesen hat, und der
ausgezeichnete Beschreibungen enthielt. Übrigens habe dieser den Prix
Goncourt erhalten. Schade, daß er den Verfasser vergessen habe, er sei

noch recht jung, aber Sohn eines Professors an der Sorbonne. Wenn wir
ihn nur ein wenig zu vertraulichen Mitteilungen reizen, so führt er uns
niit geheimnisvoller Miene in den Salon, wo die Möbel in ihren Überzügen

stehen, und läßt uns ein Bild bewundern, das er im letzten Salon
National erworben hat. « .Er hat Talent, wissen Sie, ein ehemaliger
Prix de Rome. Man hat ihm hier die Wandgemälde im Rathaus anvertraut

», und da stehen wir vor einem riesigen Gemälde, das mit einem
unerhörten Detailaufwand « Die Hochzeit beim Photographen » oder
<( Monseigneurs' Mahl » darstellt. Er gibt Erklärungen, zitiert ein paar
Horazverse und seufzt : « Ja, zu unserer Zeit, da konnte man Latein »

Man glaube nicht, diese Szene sei ganz aus freien Stücken erfunden.
Diesen Typus des Bourgeois, der nicht ohne Bildung, aber starrköpfig
und auf Diplome und offizielle Anerkennungen erpicht ist, findet man
fast überall ; man findet ihn selbst in der jüngeren und modernen Gruppe
der Reichgewordenen. Denn es ist eine bemerkenswerte Tatsache, daß
bei uns der Reichgewordene nicht im geringsten zum Snobismus neigt.
Er hat es eilig, seine soziale Lage zu befestigen und zu bestätigen;
darum bemüht er sich um gültige Autoritäten, darum wendet er sich

zur Tradition. Er ist empfänglich für Titel, er fürchtet die Lächerlichkeit;

darum hilft er seiner Unwissenheit und seiner Unsicherheit mit
staatlich kontrollierten Bestätigungen und offiziellen Sicherheiten auf.

Diese kurzen Bemerkungen machen begreiflich, daß der Inhalt
dieser Tradition sich nur beurteilen läßt in Verbindung mit einer be-



650 Henri J our dan

stimmten französischen Gesellschaftsschicht, der Bourgeoisie, die sich
einer konservativen Republik angeschlossen hat, begierig, sich die besten
Plätze in der Cité zu sichern, besorgt, die bestehende Ordnung zu ver-
teidigen, und die gerade in der offiziellen Ideologie Begründung und
Argumente findet, auf denen diese Ordnung ruht, und die sie legitimieren.

Diese Ordnung umfaßt zugleich geistige, religiöse, politische und
ästhetische Werte. Doch der Begriff des Homme classique beherrscht
sie. Diese sonderbare Mischung von Nationalismus und katholischer
Tradition, diese Ideologie vereinigt ohne Mühe einen vorsichtigen, von
dem Begriff der Hierarchie der sozialen Klassen stark beeinflußten
Demokratismus mit moralischen Grundsätzen, die vom Katholizismus nur
das Äußerliche der Doktrin, den Apparat, in einem Wort die soziale

Funktion haben. Die Thesenromane von Paul Bourget spiegeln diesen

Geist wieder. Auf wissenschaftlicher Ebene könnte man noch die
Bücher von Jean Izoulet, Professor am Collège de France, nennen,
vor allem seine La Cité Moderne. Man begreift, daß in diesem

Milieu selbst die Literatur in den Dienst moralischer Angelegenheiten
gestellt wird. Sie hat gerade für die klassische Vorstellung vom
Menschen und die bürgerlichen Tugenden zu kämpfen. Anhänglichkeit
ans engere Vaterland, an seine Provinz, Aufopferung für die Familie,
alles das findet man in den Romanen von René Bazin und Henry
Bordeaux, in den fürchterlich künstlichen und drolligen Gestalten, die in
banale Handlungen verwickelt sind, wo die Leidenschaften sanft, farblos,

fad sind, aber wo alles wohl konstruiert ist, wo man nie den Boden

unter den Füßen verliert; das gibt diesen harmlosen Familien die Illusion

von Leben. In diesen Kreisen wirken Namen wie Baudelaire,
Rimbaud, Gide, Kubismus und selbst Impressionismus wie Brandfackeln.

Ein wenig verschieden in ihren moralischen Reaktionen, aber ebenso

traditionell ist die Bourgeoisie, die von der bourgeoisie Voltairienne des

19. Jahrhunderts herkommt. Entschiedener auf ihre eigenen Vorteile
erpicht, aktiver und skrupelloser, tritt sie ganz und gar für die Idee der
Laizität ein, gegen jede Vorherrschaft des Klerus im Staate. Damit
scheint sie geneigt, die republikanische Regierung zu unterstützen, aber

unter der Bedingung, daß sie die Ordnung aufrecht erhalten kann ; denn

von der Ordnung hat diese Klasse eine ganz lateinische Auffassung:
Ordnung, gegründet auf Vernunft. Sie ist scheinbar in der Fronde,
aber doch ebenso entschlossen grundkonservativ wie es Voltaire

war. Ihr kluger Egoismus macht sie beweglicher in der Parteipolitik
und empfänglicher für neue geistige Bewegungen, aber man darf sich



Geistige Strömungen in Frankreich 65!

davon nicht täuschen lassen. Sie bleibt im letzten erfüllt von
bestimmten Ideen des 18. Jahrhunderts, wenn man darunter einerseits
einen gewissen Optimismus hinsichtlich der Macht des Menschen und
seiner sozialen Schöpfungen, und anderseits eine naive Anhänglichkeit
an einen universellen Begriff vom Menschen versteht, der nur der
verallgemeinerte Begriff des lateinisch-französischen Westmenschen ist,
etwas sehr Enges also, was sie unfähig macht, mit den sogenannten
brumes du germanisme und Mirages de l'Orient zu sympathisieren.
Skeptisch für alles übrige, wahrt diese Geistesfamilie eine verblüffende
Selbstsicherheit. -

Dort vor allem kann man den französischen Geist finden, wie man
ihn im Auslande definiert, in dieser wenig religiösen, leicht unzufriedenen,

leicht beruhigten Bourgeoisie, die so wenig Interesse hat an dem,
was im Auslande vorgeht, die das Leichte, aber ebenso das Maßvolle
liebt, die eine Schwäche für ehrenvolle Auszeichnungen, und doch Sinn
für Spott hat. Hier findet man die Romane eines René Bazin langweilig.
Man zieht Anatole France vor, die leichten Erzählungen des 18.

Jahrhunderts, die Schriftsteller, die zugleich flott (alertes) und klar sind,
man ist empfänglich für die rhetorischen Dichter, man liebt jeden, der
<( gut spricht ». Aber von schwierigen Dichtern, oder von scharfsinnigen
Psychologen, oder von Moralisten, die Probleme umstürzen, will man
nichts wissen. Nicht weil man diese für gefährlich hielte, nein, aber

man sieht Lästige in ihnen, die die Welt stören würden, wo man sich
so wohl fühlt. Diesem Neuen erwidert man nicht mit moralischem
Blitzstrahl, sondern man setzt ihm eine ruhige Gleichgültigkeit, oder

gar das fast triumphierende Zugeständnis völligen Unverstehens

entgegen.
Aber ist das denn das ganze Frankreich? Kann man behaupten, daß

dies der unveränderliche Fonds sei?
Wenn man näher hinsieht, so ist dieser Traditionalismus vielmehr die

Haltung des französischen Geistes nur dann, wenn er sich träge gehen
läßt. Was man den Durchschnittsfranzosen nennt, ist eine Abstraktion,
die sich bestätigt und verwirklicht in Zeiten der Erschlaffung. In einer
kritischen Periode entwickelt diese berühmte Tradition ihre inneren
Widersprüche. Man entdeckt Risse an ihr und man bemerkt, daß sie

nur das zufällige Residuum der mechanischen Wirkung der Zeit und
der größten Zahl ist.

Die Krise, in der sich augenblicklich der französische Geist befindet,
ist wesentlich eine Kritik dieser Tradition und das Bewußtsein ihrer Un-



652 Henri Jourdan

zulänglichkeiten und Widersprüche. Aber die Angriffe gehen von den

verschiedensten Seiten aus und richten sich auf die verschiedensten
Ziele.

Über diese Zusammenhanglosigkeit besonders ereifert sich Charles

Maurras, der Theoretiker der Action Française. Diese Bewegung als

royalistisch kennzeichnen, heißt sie nur von außen nehmen. Die Doktrin
des Königtums ist bei Maurras das logische Ergebnis einer ganzen Folge

eng aneinander gereihter Sätze und einer totalen Kritik der geistigen,
politischen und religiösen Werte seines Landes. Maurras plante eine

außerordentlich rationale Konstruktion, gegründet zugleich auf den bon

sens und auf die Geschichte. Im Namen der Vernunft kritisiert er den

republikanischen Rationalismus. Im Namen der Geschichte erblickt er
in der Zusammenhanglosigkeit des demokratischen Regimes die Folgen
einer ganzen Reihe von Übeln, die sich auf Europa gestürzt haben und
für die er zuguterletzt Deutschland verantwortlich macht, da ihr
Anfang für ihn die Reformation ist. Denn die Reformation hat den
Individualismus hervorgebracht, somit die Romantik, somit die Revolution.
Dem Eindringen des Protestantismus, den er an der Universität in der
Person bestimmter Professoren, den er im Einfluß Kants zu sehen glaubt,
in den « Missetaten » Rousseaus und der Mme de Staël, die es fertig
gebracht haben « à passer par l'échancrure de Genève et de Coppet »,

im Unsinn schließlich, den für ihn die Déclaration des Droits de

l'Homme enthält, stellt Maurras die dreifache Wehr des Katholizismus,
des Klassizismus und der Gegenrevolution, mag sie auch gewalttätig
sein, entgegen.

Thibaudet unterscheidet in dem Buche, das er Charles Maurras
gewidmet hat, vier verschiedene Elemente in dieser Doktrin und nennt sie :

das Licht Griechenlands, die Luft der Provence, der römische Stein und
die französische Erde. Es ist in der Tat etwas von alledem in Maurras,
und wenn er einmal ausrufen konnte « Je suis latin » im Gedanken an
seine ausschließliche Liebe der Ordnung (ordre) und des Ausdrucks dieser

Ordnung in der Römischen Kirche, so ist er Grieche oder behauptet

er Grieche zu sein durch seinen Sinn für Ideenanalyse, durch seine Sehnsucht

nach Klarheit, nach intellektueller Reinheit, durch seinen Haß

gegen die Romantik. Schenkt ihm nicht die Provence, seine Heimat, diese

innige Verschmelzung von Romanischem und Griechischem Grieche
will er auch sein aus Humanismus, denn er versteht darunter ein
bestimmtes heidnisches Element, ein Vertrauen einzig in die Kraft des

Menschen, der die Waffen der Vernunft trägt, der Minerva, nicht der



Geistige Strömungen in Frankreich 653

Ratio. Daher auch seine Verehrung für Auguste Comte. Was er an Comte
rühmt, ist nämlich, dass dieser als erster die « immense question de Tordre»
gestellt habe. Ordnung im Menschen, Ordnung im Denken, Ordnung
im Staat, eines impliziert das andere bei Maurrras genau wie alles sich
bei Auguste Comte implizierte. Wie bei Comte ist das Resultat dieser
Kritik eine Reform des Staates. Die Politik zuerst, so lautet das Axiom
von Maurras. Nur muß man begreifen, daß dieses Axiom am Ende einer
langen Reihe von Überlegungen steht. Wenn dieser Theoretiker bei
dem Gedanken einer gewaltsamen Revolution landet und bei Artikeln
einer Revolutionspraxis, wie sie täglich in seiner Zeitung erscheinen,
und bei Aufrufen, die in allen Punkten, im Ton und in demagogischen
Finten den Artikeln der kommunistischen Zeitung L'Humanité gleichen,
so hat das seinen Grund darin, daß seine Lehre eine wesentlich
positivistische Lehre ist. Nicht weil sie ewig wahr sind, unterstützt Maurras
den Katholizismus und den Klassizismus in der Literatur, oder die

royalistische Tradition, sondern weil es menschliche Ordnungen sind,
sichere Heilmittel, die sich bewährt haben. Maurras hat bisweilen die

tragische Vision, daß Frankreich im Sterben liege, und daß man es um
jeden Preis retten müsse. Dann zögert er nicht, sich als

Romantiker und Demagog zu zeigen, zu lügen, zu hassen, zu
beschimpfen. -

Man stelle sich jetzt die Erschlaffung des alten Traditionalismus vor,
die ganze Starrheit des bürgerlichen Lebens, die Plattheit des offiziellen
Geschmacks, man denke auch an den instinktiven Wunsch des Franzosen,

sich in einer geordneten Welt zu fühlen, und man wird den Erfolg
dieser Lehre begreifen. Viele mußten jeder Ungewißheit diesen Dogmatismus

vorziehen, wenn er auch ungerecht, wenn er auch falsch war.
Sie fanden hier in einem harmonischen Ganzen moralische, ästhetische,
politische Regeln, die Möglichkeit einer religiösen und sozialen Haltung.
Selbst die Künstler fühlten sich angezogen durch den beschränkten,
aber so reinen und oft so delikaten Geschmack von Maurras. Sicherlich

verengte er die französische Tradition, aber er verstand auch zauberhaft
zu bereichern und zu würdigen, was er davon bewahrte, wie eine
kostbare Essenz. Und so sah die Action Française Intellektuelle ihr
zuströmen, Verwöhnte vor allem, aber auch unruhige Geister und solche,
die sie aus Verzweiflung liebten. Schließlich gewann ihr demagogisches
Element die Unzufriedenen, unter den Reichen vor allem, denen diese
Art von Artikeln gefielen, worin sich die ganze innere und äußere
Geschichte, wie durch ein umgekehrtes Fernglas gesehen, als eine Folge



654 Henri Jourdan

von geheimnisvollen und mysteriösen Abenteuern ausnimmt, und die
sie lasen wie ihr concierge das Feuilleton des Petit Journal.

Aber die Doktrin von Maurras vermochte nicht, die ganze Intelligenz
für sich zu gewinnen. Es war gewiß ein schönes Bemühen, die Tradition
zu retten und sie zu unterstützen, indem man sie mit einem so unerbittlichen

Willen abklärte und reduzierte, aber es war doch auch ein Kunstgriff.

Zwischen Maurras und dem Leben standen Bibliotheken und Re-
daktionsbureaux ; nach dem Kriege schien es vielen, als wolle dieser
Mann in den Mauern seiner Doktrin, in den Mauern auch seiner Taubheit

(er ist tatsächlich taub) nichts mehr dazu lernen und nichts

vergessen. Das Gebäude, das er mit unendlicher kunstreicher, bewußter

Anstrengung errichtet hatte, ruhte auf einer angeborenen Schwäche, auf
einer Unfähigkeit, zu lieben und Vertrauen zu haben in das, was die
Zukunft hervorbringt.

Die Stärksten, die in sich den gleichen Widerwillen gegen die Gegenwart

empfanden, aber die, obwohl sie Mißvergnügte waren, sich unfähig
fühlten, sich in einem solchen Turm der Verwöhnten abzuschließen,
nachdem sie die blutige Wirklichkeit des Krieges gesehen und gelebt
hatten, überließen sich wahrer Verzweiflung. Sie verzweifelten an aller
Tradition, und statt sich in eine Doktrin zu flüchten, suchten sie ihre
Zuflucht in der Phantasie. Im Leben handeln, wie im Traum, alles was

an Logik erinnern könnte, unterdrücken. « Trouver sacré le désordre de

son esprit », wie schon Rimbaud gesagt hatte, die Phantasie in alle ihre
Rechte wiedereinzusetzen, das bedeutete, sich ins Extrem zu stürzen,
in der Hoffnung, so die Freiheit und eine neue, unberührte Wirklichkeit
zu gewinnen. So entstanden Dadaisten und Surrealisten. Selbstverständlich

war in dieser Bewegung ein gut Teil Snobismus, Kinderei, der

Wunsch, zu überraschen, und vielen war es ein Mittel, ihre Armut zu
verbergen. Aber bei den Besten von ihnen drückte diese Haltung ein
wirkliches Leiden aus, einen Protest ihres ganzen Wesens gegen die
herrschenden Gewohnheiten, gegen eine Menschheit, die sich eben
gemordet hatte und bereit schien, in Ruhe wieder damit anzufangen. Diese

Bewegung entstand übrigens auch nicht ohne jede Verbindung mit der

Vergangenheit. Diese Flucht in den Traum und die absolute Freiheit
fand sich schon bei Baudelaire und bei Rimbaud, bei einigen Gestalten
Gides und in seiner vielleicht mißverstandenen Lehre des Acte gratuit.

So stark ist bei uns der Sinn für die Tradition, daß diese Feinde
aller Tradition nach Vorfahren gesucht und sie ohne Mühe
gefunden haben. Einer von ihnen, der Verfasser des Manifeste du



Geistige Strömungen in Frankreich 655

Surréalisme, André Breton, konnte außer Baudelaire, Rimbaud noch
Chateaubriand und Victor Hugo nennen « quand il nest pas bête. »

Auch sie trafen also eine Auswahl in der Tradition, aber diese Auswahl
ist direkt entgegengesetzt derjenigen von Maurras. Gerade die Romantik
suchte man, die Maurras verabscheute, und mit der gleichen Sorgfalt
sammelte man in der Vergangenheit alle Spuren von Illogismus, von
unbewußter Schöpfung, von äußerster Bizarrerie als Vorahnungen des
Surrealismus. Vor allem sehe man darin nicht eine rein literarische
Bewegung. Sie war eine geistige Haltung, und diese Haltung führt sie,

genau wie Maurras, zu Thesen auf nationalem, religiösem und sozialem
Gebiet.

Und was blieb anderes zu sagen zu dem offiziellen Traditionalis-
mus als: « A bas le clair génie français. » So rief 1924 einer der ersten
Surrealisten, Louis Aragon. Er ist nicht mehr Surrealist, aber er ist ein

ausgezeichneter Schriftsteller geworden und vielleicht ist er ein
zukünftiger Académicien. So protestierte er, und mit welch heftiger Ironie,
gegen die abgebrauchten Gewohnheiten alter Rhetorik-Professoren.
Aber er zielte ebenso auf die Leistung von Maurras. Es kennzeichnet
diesen Kreis, daß sie alle, weit entfernt, an eine Wiederherstellung der
Tradition zu glauben, vielmehr die Überzeugung hatten, man müsse
diesen toten Ballast hinauswerfen und proklamieren, daß es noch anderes
gäbe, nämlich das Wunderbare, das unmittelbare Leben, die Quellen
des Traumes.

War das nur ein Akt von revolutionärer Bedeutung? Sonderbar, sie
haben es geglaubt, und dem französischen Rhythmus treu, wie ich darzutun

versuchte, sind sie fast alle, wenigstens für einige Zeit, in die
kommunistische Partei eingetreten. Das Heil, das Maurras in einer
Gegenrevolution sieht, erblickten sie in einer Revolution, die die Intellektuellen
davonjage, um einer Menschheit ohne Tradition Platz zu machen, die
doch fähig sei, eine Tradition zu schaffen. -

Wie fast alle Gruppen dieser Art in Frankreich, deren erste vielleicht
die Pléjade war, hat sich auch diese Gruppe ziemlich bald aufgelöst.
Aber ihre Erscheinung war symbolisch. Wenn der Surrealismus eine
Sackgasse ist, so zeigt er doch allein durch seine Existenz, wie sich die
Krise des französischen Geistes zugespitzt hat. Der französische
Traditionalismus, von links und rechts angegriffen, nicht weil er eine mittlere

Stellung einnimmt, sondern weil er nicht mehr weiß, was er will,
weil er zugleich ein Dogma ohne Substanz und ein Mischmasch ohne
deutliche Umrisse, somit tyrannisch und vag ist, dieser Traditionalis-



656 Henri Jourdan

mus, von dem imAuslande jeder spricht, dieseVermischung von lateinischer
Rhetorik, von kleinbürgerlicher Vorsichtigkeit, von freisinnigen Grundsätzen

der Laizität, von Demokratismus à la 1848, er ist im Absterben. -
Ich habe die geistige Wirklichkeit Frankreichs als ein Zentrum mit

zwei Extremen dargestellt, nur um den ganzen Umfang der Krise
zu zeigen. Diese Vereinfachung zeigt nicht ihre Fülle. Einige
Einblicke in verschiedene Kreise könnte diese Fülle vielleicht fühlbar
machen. Dann würde man zum Beispiel sehen, daß die katholische

Unsicherheit, die Diskussionen unserer Universitätskreise
abgeschwächte Rückwirkungen der Proteste von Maurras und der Ungeduld
der linken Avantgarde sind. Dadurch, daß die Tradition allmählich leer

geworden ist, sind die einzelnen Geistesfamilien, aus denen Frankreich
besteht, isoliert worden. Überall sucht man sich wiederzufinden. Jede

Zeit der Krisis wird bei uns als ein Zustand des Gleichgewichtverlustes
empfunden. Aber ich konnte hier nur die extremen Schwankungen
zeigen, - ich möchte jetzt noch den tieferen Grund dieses Gleichgewichtverlustes

suchen. Er ist entstanden aus einem tiefen Gegensatz zwischen
der intellektuellen Elite und der gebildeten Masse Frankreichs. Dieser
Gegensatz existiert seit der symbolistischen Bewegung. Auf allen
Gebieten des Geistes sind damals Männer aufgestanden, erfüllt von
Erkenntnissen, die der französischen Tradition fremd waren, oder die ihr
fremd geworden waren, in Verachtung der Masse, in Abkehr vom
alltäglichen Leben und auf der Suche nach einem Traum, der der Masse

unzugänglich war.
Diese Gegensätzlichkeit hatte sich gewiß schon wiederholt in der

Geschichte des französischen Geistes offenbart. Man hat oft gesagt, daß

die Erzeugnisse des französischen Geistes aristokratischen Charakter

tragen. Aber man muß hinzufügen, daß diese Aristokratie des Geistes

es sich zur Pflicht machte, sich an alle zu wenden, allen zugänglich zu
sein, weniger dadurch, daß sie sich zur Vereinfachung zwang, als

dadurch, daß sie nach klarem und sicherem Ausdruck strebte. Der Discours

sur la Méthode, die Provinciales, der Esprit des Lois sind von dieser Art.
Indem sich die großen Geister so dem Publikum zuwandten, konnten
sie die Tradition ihrer Zeit durchdringen und umgestalten. Die wahre
französische Tradition ist nicht ein unwandelbares totes Kapital. Sie ist
vielmehr das Ergebnis eines fortwährenden Austausches zwischen der
Elite und der Masse, einer Wechselwirkung von beweglichem Zentrum
und Kräften, die sich um dieses Zentrum, mehr oder weniger entfernt,
doch ihm unsichtbar verbunden und zugewandt, bewegen.



Geistige Strömungen in Frankreich 657

Die Ausnahme bestätigt die Regel. Die Plej'ade hat sich, da sie sich
zu weit von französischen Gewohnheiten entfernte, erst durch die
Romantik in die Tradition einfügen können, 200 Jahre später. Und der
Fall Stendhals ist ebenso charakteristisch.

Die Tradition ihrerseits krankt und siecht hin, wenn keine neuen
Elemente sie nähren. Sie wird totes Gewicht. Sie entartet in
Traditionalismus. Dieser Fall ist mit dem Symbolismus eingetreten. Diese
Bewegung übertraf an innerer Originalität alle vorhergehenden
Bewegungen. Die erst so kleine Gruppe einiger Erwählter war doch
bestimmt, von all denen unterstützt zu werden, die der französischen

Geistigkeit neue und zu Dauer bestimmte Elemente zuführten, von all
denen, die einen neuen Begriff des Menschen bildeten. Aber, wenn sie

gehört und verstanden werden wollten, so war es nötig, daß sie sich
herabließen, sich dem Leben zuzuwenden, daß sie wieder Kontakt mit
dem Leben bekamen. Die Geistesgeschichte der letzten Jahre ist das

Suchen nach diesem Kontakt. Die Gründung einer Zeitschrift wie der
N. R. F. bedeutet eine Rückkehr zur Allgemeinheit. Und wer vollzog
diese Annäherung? Intellektuelle vom Lande, Bauern, Provinzler. Ich
denke an Péguy, Charles-Louis Philippe.

Das ist die andere Seite des Gegensatzes, von dem ich sprach. Paris
und die Provinz. Der Provinz scheint die Aufgabe zugefallen zu sein,

einer neuen Geistigkeit die Möglichkeit sich zu verwirklichen, einen
glühenden und kraftvollen Stoff und frisches Blut zu geben. Sie
entsendet ihre eigene Jugend mit ihrem ursprünglichen und unverfälschten
Trieb, um mit Paris Kontakt zu bekommen und den Bann ihrer
provinziellen Versunkenheit zu brechen.

Hat sie es erreicht? Nicht ganz, das Begräbnis von Anatole France
machte es fühlbar. Der ganze offizielle Pomp, mit dem es begangen

wurde, und die vielen Reden, die in diesem Schriftsteller den

Klassiker, den vollendetsten Repräsentanten des französischen Ideals
feierten, erfreuten die provinzielle Bourgeoisie, die sich auch innerhalb
der Mauern von Paris findet, denn es gibt Dörfer in Paris ; aber sie

verstimmten heftig alle, für die France nur das vollendete Bild einer

vergangenen Kultur, einer Museumskultur aus geborgten Stücken war,
die er selbst in klassischer, aber höchst unpersönlicher Sprache gepriesen
hatte. Seinem Akademismus verdankt France dieses Übermaß von
Ehrungen einerseits und dieser Kühle anderseits. Die Kritik eines Gide,
die Forderungen eines Péguy hatten jene noch nicht getroffen.

Dieses Zögern, in den Nachfolgern der symbolistischen Bewegung,



658 Henri Jourdan

und nicht in den Nachahmungen von Anatole France die wahren Träger
der lebendigen und belebenden Tradition zu sehen, beweist, daß der
Bruch noch immer besteht.

Diese Unsicherheiten wären unerklärlich, wenn nicht seit dem Kriege
eine neue Erscheinung eingetreten wäre, die den Gegensatz zwischen
Elite und Allgemeinheit besonders verschärfen mußte. Paris ist nicht
mehr die Ville-Lumière. Paris ist nicht mehr zugleich intellektuelles
Zentrum und moderne Hauptstadt, wie es noch zur Zeit der Weltausstellung

von 1900 der Fall war. Ein Bruch hat sich vollzogen, der
unberechenbare Folgen haben und der die Verwirrung einer Bourgeoisie
vergrößern mußte, die gewohnt war, in ihrer Hauptstadt den Mittelpunkt

der Welt zu besitzen. Es kam nun zu einem höchst sonderbaren
Austausch. Die neuen Werte, die die französische Intelligenz schuf,
näherten sie eher den ausländischen Eliten als der französischen

Allgemeinheit. Das Prestige von Paris als intellektuelles Zentrum zog die
Ausländer an, Dichter, Maler usw. - Es bildeten sich enge Beziehungen
zwischen ihnen und dem Montparnasse oder dem Quartier Latin, an dem
bald nur noch der Name lateinisch war. Und während die Ausländer
nach Paris strömten, machte sich die französische «Avant-garde» auf,

um neue Welten zu suchen; man wurde Nomade, weil man fühlte, daß

man sich draußen schneller bewege als in Paris. So bildete sich eine

übernationale Elite. Die modernen Bewegungen wie selbst der Dadaismus

waren Erscheinungen, die zugleich den Ausländern und den
französischen Intellektuellen gemeinsam waren. Das klassische Frankreich

fühlte noch empfindlicher seine Entwurzelung. Der Gegensatz

von angestammter Bourgeoisie und französischer Elite wurde zum
Gegensatz von Bourgeois und Welt.

Aber das Übermaß selbst dieser Spannung ermöglicht die Versöhnung.
Ein Paul Morand, ein Giraudoux, die Reisen Duhamels interessieren ein
ziemlich großes Publikum, das mit ihnen die Welt entdeckt und sich

bereichert an ihren neuen Bildern und ihrer Phantasie. Unzählige
Zeitschriften werden gegründet. Schriftsteller und Redner unternehmen
Reisen. Die großen Städte der Provinz werden von der allgemeinen
Bewegung mitgerissen. Es zeigen sich Stützpunkte für eine Dezentralisation.

Auf diesem Umwege hat die Substanz des französischen Lebens
eine tiefgehende Wandlung erfahren.

Ein solcher Vorgang erschreckt manche. Man jammert über die
Invasion der Ausländer, über Entwertung. Aber es brauchte dieses Übermaß

von Bewegung, um eine solche Starrheit zu erschüttern. Die Grund-



Geistige Strömungen in Frankreich 659

mauern der Tradition sind stark genug, um diese Erschütterungen
auszuhalten.

Diese Bewegung, die bei uns immer von oben kommt und die
hervorgerufen wird von einigen Wenigen, die engeren Zusammenhang
mit dem Ausland haben, war während der letzten 50 Jahre besonders
tiefgehend und heftig.

Die Störung des Gleichgewichts hat unfruchtbares Gebiet sehen
lassen: den Traditionalismus, nicht aber die Tradition, die an sich etwas
Bewegtes und immer sich Wandelndes ist.

Man könnte sehr wohl die Geistesgeschichte Frankreichs durch den

ununterbrochenen Kampf charakterisieren, in dem verschiedene Elemente

gegeneinander ausgespielt werden und der schließlich immer in einer
Reihe kurzer Gleichgewichtsperioden endet. Jedes Volk erhebt den

Anspruch, irgendwie das Land der Mitte zu sein. Aber Frankreich seinerseits

tut mehr, als sich von den verschiedensten Strömungen durchkreuzen

zu lassen. Es hält darauf, sie zu filtrieren, auf die Gefahr hin, sie zu
verdünnen. Es sucht vor allem immer, das Gleichgewicht zu bewahren,

wiederzufinden, seine innere Einheit zu erhalten, und es ist bereit, Opfer
zu bringen.

Dieses Gleichgewicht ist also gewissermaßen eine positive Errungenschaft,

eine Aufgabe, eine Mission. Das ist der Sinn des Satzes von Riva-
rol, den Ernst Robert Curtius in seinem eindringenden und gerecht
urteilenden Buche Französischer Geist im neuen Europa anführt: « Il faut

que la France conserve et qu'elle soit conservée ». Man bewahrt nicht
ohne Mühe. Und es hieße diese Arbeit, « ce travail de soi sur soi » -
um Michelets Ausdruck zu benutzen - verkennen, wenn man von dem
französischen Konservativismus nur die Formel eines flachen Rationalismus

ohne Wärme und Leben behielte.
Dieses Bestreben verliert manchmal an Tempo. Das Gleichgewicht

wird manchmal Unbeweglichkeit. Dann wenden viele Franzosen den

Blick angstvoll zu Ländern und Kulturen hin, aus denen eine frische
Luft kommen könnte. Die wahre französische Tradition ist
unzertrennlich von einer immer tieferen Kenntnis anderer Völker. Und
wer dennoch in Frankreich im Namen einer schlecht verstandenen

Latinität, im Namen der Vernunft und des « clair génie français »

verlangt, daß sein Land sich in sich abschließt, stellt sich in scharfen Gegensatz

zu der Vergangenheit seiner Nation und setzt ihre Zukunft aufs
Spiel. Leeren Formeln den Krieg zu erklären, heißt der wahren
französischen Tradition treu bleiben.


	Geistige Strömungen in Frankreich

