
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 8

Artikel: Julien Benda : Verrat der Geistigen

Autor: Baumgarten, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


586

Julien Benda: Verrat der Geistigen

Von Arthur Baumgarten

Julien Bendas in der Nouvelle Revue Française erschienene Artikelserie

La trahison des clercs1) hat mit Recht in weitesten Kreisen Beachtung

gefunden. Gegen die geradezu beispiellose Politisierung und
Militarisierung des ganzen Geisteslebens in den letzten Jahren mußte endlich
ein zündendes Wort des Protestes gefunden werden. Benda hat dies

Wort jetzt ausgesprochen: la trahison des clercs. Mit solcher Würde,
so tiefem Ernst, in so packender Form wird die Anklage vorgebracht,
daß das schlummernde geistige Gewissen der Epoche aufgerüttelt worden

zu sein scheint. Die Angelegenheit wird sich kaum mehr vertuschen
lassen. Unsere Zeit wird über sich selbst Gerichtstag zu halten haben

wegen Hochverrats an den höchsten geistigen Gütern. Aber ich fürchte,
daß die Anklageschrift, wenn sie nicht in wesentlichen Punkten abgeändert

wird, letztlich doch ihr Ziel verfehlen möchte, und ich will daher

trotz des Gefühls aufrichtiger Dankbarkeit gegenüber dem mutigen
Ankläger, das ich mit vielen clercs teile, gleich im Anfangsstadium des

Prozesses die Bedenken äußern, die ich gegen einige Grundpositionen
Bendas hege. Einmal finden sich in der Liste der Haupträdelsführer
einzelne Namen, die genannt zu werden verdienen, wenn man die
besten der Geistesgeschichte nennt. Sodann werden unter den Titel des

Verrats an der transzendenten Idee einige ganz anders zu qualifizierende,
viel verzeihlichere Verfehlungen einbezogen. Diese summarische
Gerechtigkeit der Anklageakte, die den Richter verwirren muß, scheint
mir darauf zurückzuführen zu sein, daß der Hauptvorwurf, mit dem
Benda durchdringen sollte, von ihm nicht richtig begründet wird.

Der Pater Sertillanges, dieser « moine casqué », mit dem Heer der

kriegerischen und patriotischen Geistlichen jeglicher Nation und
jeglicher Konfession, die Unzahl der Gelehrten, die ihrer Wissenschaft um
jeden Preis eine Beziehung auf Macht und Herrlichkeit ihres Vaterlandes

geben wollen, faszistische Unterrichtsminister und die Führer
der Action Française, Luther, Nietzsche, Bergson und William James,
das ist wahrlich eine etwas buntgewürfelte Gesellschaft für eine gemein-

*) Nouvelle Revue Française. 14me Année. Nos. 167-170. Als Buch im Verlag der
Zeitschrift erschienen.



Julien Benda: Verrat der Geistigen 587

schaftliche Anklagebank. Wir würden vorschlagen, daß man sich
zunächst und im wesentlichen an die politisierten Geistlichen halte. Da
schreitet dann die Anklage auf festem Boden und es gibt kein Entweichen.

Die christliche Weltanschauung ist eindeutig transzendent.
Regnum meum non est de hoc mundo. Das Kommen und Gehen von
Nationen und Staaten bedeutet nichts für das Reich Gottes. Kanonen
und Soldaten braucht der Gott der christlichen Religion nicht; auch
nicht um Recht und Gerechtigkeit auf Erden zu verwirklichen. Der
Krieg, den Christus gebracht hat, ist die innere Entzweiung zwischen
denen, für die nui* die Güter dieser Welt etwas gelten und denen, für
die solche Güter leere Namen sind. Wer in Ausübung des geistlichen
Amtes patriotische Leidenschaften schürt, oder auch nur beschönigt,
verrät das Überirdische an die Mächte dieser Welt. Das sind Elementarsätze

der christlichen Lehre. Wer das leugnet, der glaubt entweder nicht,
was er sagt, oder erfüllt die Mindestvoraussetzungen der Diskussionsfähigkeit

nicht.
Woher kommt es, daß heute soviele Geistliche statt des Evangeliums

den Nationalkatechismus predigen? Die Antwort auf diese Frage kann
keine Rechtfertigung des Gottesverrats bieten, aber sie kann dem Antrag
auf Zubilligung mildernder Umstände zur Grundlage dienen. Freilich
muß man mit dem erforderlichen Erklärungsversuch weit zurückgreifen.
Im Gedankenkreis des Urchristentums steht der ausgesprochen
transzendente Charakter der Lehre im besten Einklang mit den eschatologi-
schen Auffassungen. Man mag ganz wohl das Irdische als quantité
négligeable betrachten, wenn eine neue höhere Ordnung aller Dinge
nahe bevorsteht. Nun wurde aber die Hoffnung auf das baldige Kommen
des Reiches Gottes enttäuscht und die Christen sahen sich vor die Aufgabe

gestellt, in einem sich ins Unbestimmte fortsetzenden irdischen
Leben den Jenseitsglauben zu bewahren. Bei dem Versuch, diese Aufgabe

zu erfüllen, hat die katholische Kirche eine Lebensklugheit gezeigt,
die für alle Zeiten bewunderungswürdig bleiben wird. Die wirkungsvollste

ihrer Maßnahmen bestand darin, daß sie das Kleinod der Obhut
eines besondern Standes anvertraute, dem sie ein weltabgekehrtes Leben

zur Regel machte. So erklärt sich, daß wennschon es sich nicht verhindern

ließ, daß der Strom der Weltlichkeit bis in die innersten Räume
ihrer Klöster drang, sie sich immerhin als die Arche bewährt hat, die
durch die Jahrhunderte irdischer Geschichte hindurch einige Keime
wahrhaft spiritualen Lebens rettete und, wenn nicht alles täuscht, bis
zu den fernsten Generationen aufbewahren wird. Die Schwächen dieser



588 Arthur Baumgarten

großartigen Institution mußten in dem Augenblick besonders deutlich
hervortreten, da die geistige Selbständigkeit der Individuen zu erstarken
begann. Es kann kaum anders sein, als daß ein energisches
Selbstbewußtsein unmittelbaren Zutritt zu dem Quell geistigen Lebens
verlangt und sich nicht mit den Dosierungen zufrieden gibt, in denen ein
besonderer Stand die seiner Verwaltung überlassenen höchsten Gnadengaben

dem einzelnen zuteilt. Auch wird gerade wer die Überlegenheit
des Göttlichen über das Weltliche besonders intensiv empfindet, geneigt
sein, die kluge Politik einer langsamen Abtötung des Weltlichen durch
Askese zu verschmähen und mitten im irdischen Jahrmarkt göttliches
Leben zur Entfaltung zu bringen. Leider zeigt die Erfahrung, daß solch
stolze Gottesgewißheit sich nicht selten zuviel zumutet. Selbst im Leben
einer so starken und tief religiösen Persönlichkeit wie Luther droht das

Weltliche bisweilen die Oberhand zu gewinnen. Kann man sich wundern,

daß die protestantische Kirche, seitdem mit Ausbildung der
demokratischen Nationalstaaten auf Seiten der Weltlichkeit der Kollektivegoismus

die Führung übernommen hat, mit unwiderstehlicher Gewalt
in den Strudel irdischer Leidenschaften hineingerissen worden ist?
Trotzdem ist dem Protestantismus das lebendige Gefühl für die
Transzendenz des Göttlichen immer noch nicht ganz abhanden gekommen.
Luthers Geist ist in ihm noch nicht erstorben. Das beweist dem, der
nach literarischen Zeugnissen sucht, allein schon die BarthscheJTheo-
logie. Die Formeln, in denen hier der Abstand zwischen Gott und der
Weltbezeichnet wird, lassen sich an radikaler Schärfe nicht mehr
überbieten. Ob freilich die große Attraktionskraft, die diese Theologie heute
in Deutschland ausübt, als ein günstiges Zeichen für eine kräftige Reaktion

gegen die Verweltlichung der Kirche anzusehen ist, oder aus der

Débâcle-Stimmung der Nachkriegszeit erklärt werden muß, läßt sich

vorläufig noch nicht mit Sicherheit entscheiden.

Schwerlich hat irgend ein religiöser oder philosophischer Schriftsteller
mit der gleichen Klarheit wie Ernst Trœltsch erkannt, daß die Frage,
ob dem weltlichen Leben eine deutlichere und positivere Beziehung
auf das religiöse Weltziel gegeben werden kann, als die christlichen
Kirchen es bisher vermochten, geradezu das geistige Zentralproblem
unserer Zeit ist. In seinem großen Werk Die Soziallehren der christlichen
Kirchen und Sehten1) hat Trœltsch mit Meisterschaft gezeigt, in welcher
Weise das Christentum sich bisher mit dem weltlichen Leben
auseinanderzusetzen gesucht hat, und daß eine wahrhaft befriedigende Lösung

*) Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen.



Julien Benda: Verrat der Geistigen 589

immer noch nicht gefunden worden ist. Auch Troeltsch hat eine solche
Lösung nicht gegeben, ja kaum angebahnt, und dies scheint sich mir
daraus zu erklären, daß er davor zurückschreckte, die Axt tief genug
an die Wurzeln der christlichen Dogmatik zu legen. Die Lehre von
einem am Anfang stehenden absolut vollkommenen, allmächtigen Wesen
macht es unmöglich, der irdischen Welt die Bedeutung beizulegen, auf
die das auf unbestimmte Zeit mit ihr verkettete Menschengeschlecht
nun einmal Anspruch erhebt. Die eben bezeichnete Lehre hängt
zusammen mit dem der antiken Metaphysik entnommenen Satz von der
Nichtigkeit, Scheinhaftigkeit der Zeit. Ist nur das Unzeitliche wahrhaft
existierend, so wird unverständlich, wie es zu dem in der Zeit sich
abspielenden geschichtlichen Leben des Menschen überhaupt kommen
konnte, und solche Unverständlichkeit wird immer unerträglicher, je
länger die Menschheit in ihrem Scheindasein verharrt. Sucht man
Rettung aus dieser Lage, so muß man zunächst die schon stark erschütterte

Lehre von der Idealität der Zeit beseitigen. Ist die Zeit real, dann
kann man das Realste, das Göttliche, in den Zeitprozeß hineinstellen
m der Weise, daß man das Reich Gottes im Sinne der Verwirklichung
des göttlichen Daseins als das das Weltgeschehen abschließende Ereignis

ansieht. Wird dagegen die Zeit als bloße Erscheinung gefaßt, dann
ist das göttliche Sein in voller Aktualität von Ewigkeit zu Ewigkeit, mit
andern Worten in aller Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, und
alles Geschehen läßt das Höchste, das, worauf es im Grunde allein
ankommt, gänzlich unberührt. Daß das Göttliche der Zukunft angehört,
entspricht durchaus dem Entwicklungsgedanken, dessen positiv-wissenschaftliche

Begründung die Großtat des 19. Jahrhunderts ist. Die
adäquate metaphysische Verwertung dieses Gedankens besteht darin, daß
die jenseitige Welt als Entwicklungsziel der diesseitigen, irdischen gesetzt
wird. Ein solcher transzendenter Evolutionismus hätte zu zeigen, in
welcher Weise der geschichtliche Prozeß, das Leben der Menschheit,
dem vorläufig nur der Ahnung zugänglichen göttlichen Weltheil sich zu
nähern vermag. Bisher schreckte man immer noch davor zurück, sich

eine derartige Aufgabe zu stellen, da man meinte, das Göttliche,
Transzendente habe mit dem Irdischen per definitionem ganz und gar nichts
zu tun, so daß die Aufgabe in sich widersinnig sei. Indessen muß das

Transzendente, um überhaupt in den Horizont des menschlichen
Bewußtseins einzutreten, notwendig mit den Kategorien des menschlichen
Denkens irgendwie sich aussöhnen. So sahen wir eben, daß, wer das
Transzendente für überzeitlich erklärt, es in Wahrheit sich über den



590 Arthur Baumgarten

ganzen Zeitverlauf erstrecken läßt, es also nicht mehr als überzeitlich
behandelt als wer es von vornherein bewußt ans Ende der Zeit gesetzt
wissen will. Ahnliches gilt von dem Verhältnis des Transzendenten zu
den übrigen menschlichen Vorstellungsweisen ; man soll sich nicht damit
abquälen, das Transzendente ihnen gegenüber als ein totales aliud
hinzustellen, sondern soll sich ihm in der Erkenntnis wie im Leben
möglichst nähern, indem man im Umkreis des Menschlichen das aufsucht,

was am ehesten in der Richtung des Transzendenten liegt, aber freilich
immer noch weit entfernt ist, völlig mit ihm zusammenzufallen. Ob die
soeben andeutungsweise bezeichnete evolutionistische Weltanschauungslehre

je zur Ausbildung gelangen wird, lasse ich dahingestellt. Daß man
mit ihr den Ansturm der Weltlichkeit besser begegnen könnte als mit
der überkommenen religiösen Dogmatik, ist wohl einleuchtend. Der
Betrieb der Erdenwirtschaft mag sich dauernd als ein Mittel zur
Erreichung höherer Zwecke behandeln lassen, behandelt man ihn aber als

etwas letztlich Sinnloses, so wird er dadurch reagieren, daß er unter
Verdrängung des Jenseitigen den Menschen gänzlich gefangen nimmt.

Sobald wir aus dem Gebiet der Religion in das der positiven Wissenschaft

gelangen, - die spekulative, rarissima avis, mag hier unbesorgt
zur Religion gerechnet werden -, atmen wir Erdenluft. Wir können
Benda nicht zustimmen, wenn er Religion und Wissenschaft an
überweltlicher Würde einander gleichordnet. Die Wissenschaft hat nichts
Transzendentes : ihre Aufgaben lassen sich hier und jetzt - in hoc statu -
erfüllen. Die Wahrheit, auf die die Wissenschaft zielt, ist nichts, was
als jenseits aller menschlichen Realisierungsmöglichkeiten liegend nur
in einem paradoxalen Akt der Ahnung erfaßt werden könnte. Wo wäre
denn die Spannung auf etwas Transzendentes, wenn wir Struktur und
Lebensbedingungen der Kreuzspinne erforschen oder die juristische
Natur der Anweisung zum Gegenstand der Untersuchung machen?

Benda, wird es heißen, fasse das Transzendente anders als wir, es sei

ihm einfach das Spirituale, rein Geistige. Aber wie kommt er dazu,

etwas so Alltäglichem wie der Wissenschaft die gleiche Erhabenheit
wie dem Religiösen beizulegen? Das Charakteristikum des rein Geistigen

scheint für Benda, nach vielen Stellen seiner Abhandlung zu urteilen,

das désintéressement, die Abwesenheit aller materiellen Begierden

zu sein: die Wissenschaft wird um ihrer selbst willen betrieben. Ich
will es zunächst so halten, als wäre damit Bendas letztes Wort gesagt.
Zum Schluß werden wir dann noch auf den Piatonismus Bendas zu sprechen

kommen, der sicherlich eines der Motive für seine Einschätzung



Julien Benda: Verrat der Geistigen 591

der Wissenschaften bildet: das Objekt der Wissenschaft ist die
allgemeine Idee und die allgemeine Idee ist deshalb unendlich viel
wertvoller als Erhaltung des individuellen Lebens und Glücks, weil diese
Güter vergänglich sind, jene aber ewig ist. Indessen soll uns, wie
gesagt, vorläufig ausschließlich die völlige « Uninteressiertheit » der
Wissenschaft beschäftigen. Diese Uninteressiertheit kann ich durchaus nicht
als Merkmal höchster Werthaftigkeit anerkennen. Es ist die soziale
Funktion von Ehre und Lobpreisung, diejenigen zum gesellschaftsdienlichen

Handeln zu bestimmen, denen ein substantieller Lohn nicht
geboten werden kann. Das ist die Erklärung für den Glanz besonderer

Vornehmheit, der auf der uninteressierten Handlung ruht. Für die

philosophische Taxierung kann das negative Moment der Unentgeltlichkeit

unmöglich maßgebend sein. Aber nehmen wird einmal an, es

komme tatsächlich auf dies Moment an, dann wäre nicht einzusehen,

warum nicht jedes andere Verhalten geradesogut wie das Streben der
Wahrheit vom Glorienschein der Unentgeltlichkeit sich umstrahlen
lassen könnte. Man kann auch unentgeltlich Krieg führen und tut es

vielfach. Warum also nicht mit Psichari das faire la guerre pour faire
la guerre zum Ideal erheben? Benda hat diesen Einwand vorausgesehen
und sucht ihm mit der Erwägung zu begegnen, daß der um seiner selbst
willen betriebene Krieg schließlich doch zur Eroberung und Bereicherung,

also zur Befriedigung irdischer Begierden führe. Aber ganz das

gleiche gilt auch von der Wissenschaft, die, wie uninteressiert sie auch
betrieben werden mag, doch tatsächlich einen der bedeutendsten
Faktoren bei der Begründung der Herrschaft des Menschen über die Natur
darstellt. Diese Einsicht verdanken wir nicht Bergson, sie ist seit Bacon

Gemeingut. Verhielte es sich aber auch anders, wäre die Wissenschaft
nicht nur im Geist ihrer Jünger, sondern auch in ihren tatsächlichen

Konsequenzen unpraktisch, so möchte trotzdem der um seiner selbst

willen betriebene Krieg, wofern es nur auf die Uninteressiertheit
ankäme, die Wissenschaft an Geistigkeit übertreffen. Es wäre ja doch

geradezu ein Triumph des Geistes, eine Tätigkeit, die von der Natur
den Stempel irdischer Zweckdienlichkeit erhalten hat, nur um ihrer
selbst willen vorzunehmen.

Wenn es überhaupt erlaubt ist, einen Unterschied zwischen heilig
und profan zu machen, dann ist die positive Wissenschaft, mag sie zu
Ausrüstung des homo faber gehören oder den homo sapiens kennzeichnen,

nicht zum Heiligen, sondern zum Profanen zu rechnen. Wenn
Nietzsche die Wahrheit « eine horrible Alte » nennt, so ist das, soweit



592 Arthur Baumgarten

davon die Wissenschaft betroffen wird, keine Blasphemie, sondern
eine gewöhnliche Injurie, die Verunglimpfung einer ehrsamen menschlichen

Betätigung. Und wenn man bedenkt, daß ein hoher Sinn in
nichts rein Menschlichem volle Befriedigung findet, so spricht das harte

Wort, abgerungen durch bittere Enttäuschungen, zugunsten dessen, der

es geäußert hat. Ein schwereres Vergehen als die Beschimpfung ist die

Verfälschung der Wahrheit. Aber auch diese hat nicht die gleiche
Bedeutsamkeit wie das Verhalten des Mönchs, der die Kutte anbehält und
sich den Stahlhelm über die Tonsur stülpt. In unserer Zeit, da alle
Leidenschaften hinter dem nationalen Kollektivegoismus zurücktreten,
konnte auch die Wissenschaft von den Einwirkungen dieses Affekts nicht
verschont bleiben. Namentlich die Geisteswissenschaften weisen
bedenkliche Zeichen der Nationalisierung auf. Da ihre Methode nicht im
gleichen Maß wie die von Mathematik und Naturwissenschaft gefestigt
ist, gibt man ohne kritische Prüfung ihres objektiven Wahrheitswertes
den Verfahrensweisen den Vorzug, denen am ehesten ein spezifisch
nationaler Charakter zugesprochen werden kann. Daß die
erkenntnistheoretischen Lehren von Bergson und William James, denen Benda

einen so großen Teil der Schuld an der trahison des clercs beimißt,
sich unter Umständen in den Dienst der Nationalisierung der Wissenschaft

stellen lassen, kann ich leider nicht in Abrede ziehen. Bergsons
Theorie der intelligence mécanicienne und James' Identifizierung der
Wahrheit einer Vorstellung mit ihrer Nützlichkeit bieten der unerlaubten

Einführung emotioneller Elemente in die Wissenschaft eher eine
Handhabe als das klassische Dogma von der Wahrheit als der
Übereinstimmung eines Urteils mit seinem Gegenstand. Dagegen wäre es, wie
mir scheint, ganz unrichtig, die Erkenntnistheorien der genannten
Philosophen selbst auf unzulässige Beeinflussung der Wissenschaft durch
Willens- und Gefühlsmomente zurückzuführen und sie gewissermaßen
als die initialen hochverräterischen Unternehmungen gegen die Wahrheit

hinzustellen. Denn die überkommene Auffassung der Wahrheit
leidet, wie eingehendere Analyse zeigt, an unlösbaren inneren
Widersprüchen, und wenn Bergson und James als kühne Neuerer auftreten,
so werden sie dazu zunächst nicht durch geheime Wünsche des Herzens,
sondern durch die objektiv feststellbaren Mängel der bisherigen
Begriffsbildungen bewogen. Soweit aber bei diesen Denkern ein Wunsch
mitspricht, ist es kaum ein anderer als der, die durch den Kritizismus
verdrängte Metaphysik wieder zu Ehren zu bringen, und hierbei
handelt es sich keineswegs nur um ein Diktat des Herzens, sondern



Julien Benda: Verrat der Geistigen 593

mindestens ebensosehr um einen Anspruch des Denkens. Freilich

wird, wie wir meinen, eine solche Bestrebung ihr Ziel auf
etwas andern Wegen als den von Bergson und James begangenen
erreichen, doch kann hierauf an dieser Stelle nicht weiter eingegangen
werden.

Wir sagten oben schon, daß Bendas Verehrung der Wissenschaft im
tiefsten Grunde darauf beruht, daß die Wissenschaft das zum Gegenstand

nimmt, was ihm als das Ewige gilt, den Allgemeinbegriff. Daher
ist ihm auch die Ursünde des modernen Geisteslebens die Herabsetzung
des Allgemeinbegrifflichen zugunsten des Individuellen, Besonderen.
Die trahison des clercs ist letztlich und wesentlich Verrat am Allgemeinbegriff.

Wer das Begriffliche verachtet, dem ist das Höchste die
Besonderheit, mag die Besonderheit nun als dieses mein Ich oder diese meine

Nation auftreten. Aber gibt es nicht ein Universelles, das jenseits der

Universalien, der abstrakten Begriffe, und der einzelnen individuellen
Besonderheit liegt, aber doch dieser sich mehr nähert als jenen Benda
hat mit einer solchen Möglichkeit nicht gerechnet und verkennt daher
die tiefsten philosophischen Intentionen von Bergson und James. Darin
freilich hat er ganz recht, daß die Allgemeinbegriffe von diesen Denkern,

wennschon nicht mit Geringschätzung, so doch mit einer gewissen
désinvolture behandelt werden. Für beide sind sie nichts anderes als

Hilfsmittel zu praktischen Zwecken. Aber mit ihrer Stellungnahme zu
den Allgemeinbegriffen darf nicht die zum Universellen gleichgesetzt
werden. Für Bergson ist in der Sphäre, auf die sich die Intuition bezieht,
die Besonderung überwunden, sowenig in ihr die allgemeinen Schemata
der intellektualistischen Begriffsbildung eine Rolle spielen. Etwas
verwickelter liegen die Dinge bei James. Soviel dürfte zunächst sicher sein,
daß James die Besonderheit weit weniger unter dem Gesichtspunkt des

Ichs als unter dem des Du einschätzt. Er meint nicht, daß das besondere

Ich sich aufblähen dürfe, bis es für sich die ganze Welt bildet, sondern

er will nur, daß wir in wissenschaftlichem Denken und im Handeln die

individuellen Besonderheiten nicht durch die Nivellierung allgemeiner
Begriffe und Prinzipien vergewaltigen, ihnen vielmehr in allen Ecken

und Kanten ihres konkreten Daseins gerecht zu werden suchen. Die
Allgemeinbegriffe sind freilich für ihn nur Mittel, um sich mit dem
Besondern auseinanderzusetzen, aber er denkt nicht an ein einzelnes

Besondere, dem die übrige Welt dienstbar gemacht werden sollte,
sondern an die Totalität der Besonderheiten. Auch er geht letztlich aufs
Universelle, aber dies ist ihm nicht das Allgemeinbegriffliche, sondern



594 Arthur Baumgarten

das Ganze.1) Benda dagegen will grundsätzlich kein anderes Universelles

anerkennen als das Allgemeinbegriffliche. Er sieht daher in der
Totalität aller Menschen in ihrem tatsächlichen Dasein geradeso wie
im Einzelich ein Besonderes und gibt nicht zu, daß, wenn man vom
Einzelich zum Vaterland und von hier zur Menschheit im Sinne aller
sich des Lebens erfreuenden Menschen aufsteigt, eine Annäherung an
die Universalität vollzogen wird. Daher ist für ihn der einzige wahre
« humanitarisme », den er lieber « humanisme » nennen möchte, ein
dem Begriff des Menschen gewidmeter Kult : « Il est une pure passion
de l'intelligence n'impliquant aucun amour terrestre; on conçoit fort
bien un être s'abîmant dans le concept de ce qui est humain, et n'ayant

pas le moindre désir de seulement voir un homme: il est la forme que

*) Völlig unverständlich ist mir, wie Benda dazu kommt, William James zu den
Doktoren zu rechnen, die es für ihre Pflicht halten, jegliche Maßnahme der eigenen
Regierung mit ihrer moralischen Autorität zu decken. «... on peut affirmer que le
mot de ce docteur allemand prononçant, en octobre 1914 après la violation de la Belgique
et autres excès de sa nation: nous n'avons à nous excuser de rien eût été, si leur pays
se fût trouvé dans des circonstances analogues, prononcé par la plupart des chefs
spirituels d'alors, par Barrés pour la France... par William James pour l'Amérique,
si on se rappelle son attitude lors de la main-mise de ses compatriotes sur l'île de
Cuba. » Dazu die Note: cf. Ses Lettres II, 31. Der zitierte Brief Bezieht sich nicht auf
die Cubapolitik Amerikas, sondern auf den englisch-amerikanischen Streit um die
Grenze Venezuelas. Obwohl James ein Bewunderer Clevelands war, tadelt er in dem
besagten Brief aufs schärfste die Leichtfertigkeit, mit der dieser Staatsmann in dem
Venezuela-Konflikt den « fighting instinct » der Amerikaner wachgerufen habe. Bei
demselben Anlaß trat James dafür ein, daß während großer politischer Krisen jeder
einzelne das Recht habe, öffentlich zu seiner Meinung zu stehen, auch wenn er sich
dabei mit der eigenen Regierung in Widerspruch setzen sollte. (Brief an den Harvard
Crimson vom 9. Januar 1896.) Falls Benda nicht den Cleveland-Brief meinen sollte,
sondern den an François Pillon gerichteten vom 15. Juni 1898 (II. S. 73), der sich in
der Tat auf Cuba bezieht, so stünde seine Sache nicht besser. Hier spricht sich James
dahin aus, daß die Amerikaner mit uneigennützigen und humanen Absichten in den
Krieg eingetreten seien. Wie wenig man daraus auf eine kritiklose Bewunderung der
Politik des eigenen Landes schließen darf, geht aus folgender Stelle hervor: « We shall
never take Cuba; I imagine that to be very certain... But Porto-Rico, and even the
Philippines are not so sure. We had supposed ourselves (with all our cruelty and barbarity

in certain ways) a better nation morally than the rest, safe at home, and without
the old savage ambition, destined to exert great international influence by throwing in
our .moral weight' etc. Dreams! Human Nature is everywhere the same; and at the
least temptation all the old military passions rise, and sweep everything before them. »

Uberhaupt stand James nach dem Zeugnis seines Sohnes, des Herausgebers der
Briefe, mit seinen wärmsten Sympathien stets auf der Seite derjenigen, die den
nationalistischen und imperialistischen Leidenschaften ihrer Landsleute entgegentraten. Damit
steht folgende Stelle aus einem Brief an W. Cameron Forbes (VI. S. 288), der die
Besetzung der Philippinen durch die Amerikaner betrifft in bestem Einklang : « I think
if you had me on the spot you would find me a less impractical kind of an anti-imperialist
than you have supposed me to be As I am at present influenced, I think that the
U.S. ought to solemnly proclaim a date for our going (or at least for a plebiscitum
as to whether we should go) and stand by all the risks. Some date, rather than
indefinitely drift.» Man sieht, daß französische so wenig wie deutsche Chauvinisten sich
auf das Beispiel von William James berufen dürfen.



Julien Benda: Verrat der Geistigen 595

revêt l'amour de l'humanité chez les grands patriciens de l'esprit, chez

un Erasme, un Malebranche, un Spinoza, un Goethe, tous gens peu
impatients semble-t-il de se jeter dans les bras de leur prochain, »*)
Dieser humanisme ist durchaus verschieden von dem vulgären humanitarisme,

der gleichbedeutend mit der Liebe zu den wirklich existierenden

Menschen ist. Der Humanitarismus niedern Ranges ist «un état
du cœur, et à ce titre, le fait d'âmes plébéiennes ». Benda findet eine

vortreffliche Kennzeichnung der beiden humanitarismes in einer
Äußerung Goethes, derzufolge der große Dichter und seine Freunde
den Ereignissen von 1789 gegenüber gleichgültig geblieben seien, da sie

unbekümmert um das Tun und Lassen der Menschen nur den Menschen
hätten kennen lernen wollen. Insofern auch Benda auf das Treiben der

Menschen kein großes Gewicht legt, wird man es begreiflich finden,
daß ihm die Verwirklichung der philosophischen Moralprinzipien kein
Ziel aufs innigste zu wünschen ist. Dagegen ist man doch etwas
überrascht über die Lebhaftigkeit, mit der Benda den Gedanken, die Menschen

könnten allen Ernstes gut werden, von sich weist. « On voit que
je me sépare entièrement de ceux, qui voudraient que le clerc gouvernât
le monde et souhaitent avec Renan le règne des philosophes, les choses

humaines me semblant ne pouvoir adopter les religions du vrai clerc

que sous peine de devenir divines, c'est-à-dire de périr autant
qu'humaines. »2) Dieser Begründung der Ablehnung des Reichs der
Philosophen scheint mir - und da ich es ganz und gar mit den
Plebejern halte, wird mir Benda die Bemerkung verzeihen - ein Erdenrest

von Plebejertum anzuhaften. Was in aller Welt kann es einem patri-
zischen Geist ausmachen, daß die Menschen als konkrete Wesen - der
Begriff ist ja ewig - zugrunde gehen? Benda treibt die Inkonsequenz
noch weiter: « Mais si je crois mauvais que la religion du clerc possédât
le monde laïque, je crois autrement plus redoutable qu'elle ne lui soit

plus prêchée et qu'alors il lui devienne loisible de se livrer à ses passions

pratiques, sans aucune honte et sans le moindre désir, même hypocrite
de s'élever si peu que ce soit au-dessus d'elles., Ils sont là quelques justes

qui m'empêchent de dormir, disait le réaliste de ses anciens docteurs,

Nietzsche, Barrés, Sorel n'empêchent aucun réaliste de dormir, bien

au contraire*. »3) Von zwei Dingen das eine: entweder es kommt auf die

Verwirklichung der Ideen an oder es kommt nicht darauf an. Im erstem

x) S. 327.
2) I.e. S.611.
8) I.e. S.612.



596 Arthur Baumgarten

Fall sind die Ideen in der Welt zur Herrschaft zu bringen, im letztern
ist es gleichgültig, ob irgend jemand an sie glaubt, sie verkündet, ihnen
nachlebt. Dagegen begibt man sich offensichtlich auf eine unhaltbare

Mittellinie, wenn man zwar im allgemeinen die Ungerechtigkeit
herrschen lassen will, daneben aber streng daran festhält, daß doch wenigstens

einige Menschen die gute Lehre predigen sollten, um ein wenig
das Gewissen der Kinder dieser Welt zu beunruhigen.

Wäre Benda seinem Begriffskult treu geblieben, dann wäre ihm
Schweres erspart worden, er brauchte dann nicht die geringste Besorgnis

um das Schicksal der Welt zu haben. Er würde die Ideen nach dem

Vorgang des delphischen Gottes sagen lassen: die Ideen schützen sich

selbst. Nun aber ist ihm angst und bange um die Ideen - oder um die
Menschen? Ich will ihn selbst von seiner Befürchtung reden lassen:

«Pour en revenir au réalisme de mes contemporains et à leur mépris

pour l'existence désintéressée, j'ajouterai qu'à ce sujet une angoissante

question hante parfois mon esprit: je me demande si l'humanité, en se

rangeant aujourd'hui à ce régime, ne trouve pas sa véritable loi et
n'adopte pas enfin la vraie table de valeurs qu'appelait son essence, w1)

Wenn man nun die beängstigende Frage bejaht, wie wird sich dann
das Leben der Menschheit gestalten? Es bestehen nach Benda im
wesentlichen zwei Möglichkeiten. Entweder die nationalistische Absonderung

und gegenseitige Feindschaft der Völker nimmt zu und führt
zu immer erbitterteren Kriegen oder - die Menschen setzen sich nicht
als Besonderheit Nation, sondern als Besonderheit Menschheit und
nehmen zum Gegenspieler die Materie, die sie in gemeinschaftlicher
Arbeit ihren Zwecken dienstbar zu machen suchen. « Nous disions plus
haut que la fin logique de ce réalisme intégral professé par l'humanité
actuelle, c'est l'entretuerie des nations ou des classes. On en peut
concevoir une autre, qui serait au contraire leur réconciliation, le bien à

posséder devenant la terre même, dont elles auraient enfin compris
qu'une bonne exploitation n'est possible que par leur union, cependant

que la volonté de se poser comme distinct serait transférée de la nation
à l'espèce. Et de fait un tel mouvement existe, il existe par-dessus les

classes et les nations, une volonté de l'espèce de se rendre maîtresse des

choses, et quand un être humain s'envole en quelques heures d'un bout
de la terre à l'autre, c'est toute la race humaine qui frémit d'orgueil et
s'adore comme distinct parmi la création... On peut penser parfois
qu'un tel mouvement s'affirmera de plus en plus et que c'est par cette

*) 1. c. S. 616.



Julien Benda: Verrat der Geistigen 597

voie que s'éteindront les guerres interhumaines; on arrivera ainsi à une
»fraternité universelle', mais qui loin d'être l'abolition de l'esprit de

nation avec ses appétits et ses orgueils, en sera au contraire la forme
suprême, la nation s'appelant l'homme et l'ennemi s'appelant Dieu...
Et l'histoire sourira de penser que Socrate et Jésus-Christ sont morts
pour cette espèce. »x) So wären denn für Benda die Welt, in der die
Menschen sich gegenseitig morden, und die Welt des William Clissold,
in der sie sich in gemeinschaftlicher dem Wohle aller dienender Kulturarbeit

zusammenfinden, gleichwertig. Richtiger gesagt, sie hätten den
gleichen Unwert: für die eine wie für die andere wären Sokrates und
Jesus vergeblich gestorben. Des Opfers dieser Heroen wäre nach Benda

nur eine Menschheit würdig, die im allgemeinen der Selbstsucht, dem
Haß, dem Hochmut huldigt, aber doch in einigen Exemplaren Wissenschaft

und Kunst um ihrer selbst willen betreibt und erhabene Morallehren

aufstellt, die zwar vielleicht von niemand befolgt, aber immerhin
mit der Wirkung gepredigt werden, daß sie den Schlaf des Ungerechten
beeinträchtigen.

Wie kommt ein Mann wie Benda zu einer so erstaunlichen, allem
natürlichen Empfinden, ja dem bon sens widersprechenden Umwertung
der Werte? Ich glaube, daß es nicht genügt, auf Piatos Ideenlehre mit
ihrer verwirrenden Überschätzung des Abstrakten hinzuweisen. Eher
als Plato hilft uns Nietzsche auf die Spur. Benda und Nietzsche sind in
der Tat Parallelerscheinungen. Beide sind Gottessucher. Nun aber läßt
sich Gott nur im Jenseitigen, in einer über allem, was menschliches Denken

und Empfinden zu realisieren vermag, hocherhabenen Sphäre
auffinden. Diese Sphäre ist Nietzsche, der sie als Hinterwelt verspottet, und,
wie ich glauben möchte, auch Benda verschlossen, was sich daraus erklärt,
daß die überkommenen metaphysischen Anschauungen von Theologie
und Philosophie dem geistigen Entwicklungsstadium des modernen
Menschen nicht mehr entsprechen. So kommt es, daß Gott mit irgend
etwas Irdischem gleichgesetzt wird. Das aber ist Abgötterei und zieht

vollständige Verwirrung aller Wertungen nach sich. Da das Beste unter
den irdischen Dingen Gott nicht gleichkommt, mag der Gottessucher
das Beste verspotten und dann in der Verzweiflung irgend einen Fetisch
verehren. Bei Nietzsche zeigt sich das sehr deutlich, wenn er das Mitleid,

des Menschen höchstes Kleinod, verunglimpft und für den
Übermenschen, diesen avorton einer vergewaltigten Phantasie, Anbetung
fordert. Aber bei Benda steht es nicht wesentlich anders : die Solidarität

9 1. c. S. 619.



598 Arthur Baumgarten

der ganzen Menschheit in gemeinnütziger Arbeit ist ihm verächtlich
und seine Idole sind die Wissenschaft um der Wissenschaft willen und
die Predigt von Verhaltensregeln, die bei Todesstrafe keine allgemeine
Befolgung finden dürfen. So stellt man die Dinge nicht auf den Kopf,
wenn man sich in seinen Wertungen von vornherein auf das Irdische
beschränkt. Man wird dann von einem natürlichen Gefühl geleitet, das

durch keine höhere Offenbarung oder Intuition gänzlich desavouiert

wird. Es fehlt dann der Impetus, der so maßlos am Ziel vorbeischießen

läßt, es fehlt die grundsätzliche Verwechslung, die es allein möglich
macht, das Unterste zu oberst zu kehren. Daher lassen sich gegen die Ideale
der Positivisten, gegen eine Welt, wie Comte oder Wells' vortrefflicher
William Clissold sie ersehnt, nicht so leicht begründete Einwendungen
erheben. Indessen ist der Mensch nun einmal ein animal métaphysique,

er hatte eine Ahnung des Göttlichen, die ihn hindert, sich mit
dem Irdischen ganz zufrieden zu geben. Daher verehrt er Fetische,

wenn er den Weg zu Gott versperrt findet. Die Götzendämmerung droht
den Idolen der Nietzscheaner, Nationalisten, Rationalisten erst dann,

erst dann werden die clercs par excellence, die Diener der Religion, zu
der verlassenen Standarte zurückkehren, wenn es gelingt, die
weltverbessernden Veranstaltungen der Positivisten auf ein höheres Ziel
auszurichten, sie als notwendige Vorbereitung zu erweisen für das Kommen
eines Reiches, das nicht mehr von dieser Welt ist. /


	Julien Benda : Verrat der Geistigen

