Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: - (1928)

Heft: 8

Artikel: Julien Benda : Verrat der Geistigen
Autor: Baumgarten, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

586

Julien Benda: Verrat der Geistigen

Von Arthur Baumgarten

Julien Bendas in der Nouvelle Revue Francaise erschienene Artikel-
serie La trahison des clercs®) hat mit Recht in weitesten Kreisen Beach-
tung gefunden. Gegen die geradezu beispiellose Politisierung und Mili-
tarisierung des ganzen Geisteslebens in den letzten Jahren mufite endlich
ein ziindendes Wort des Protestes gefunden werden. Benda hat dies
Wort jetzt ausgesprochen: la trahison des clercs. Mit solcher Wiirde,
so tiefem Ernst, in so packender Form wird die Anklage vorgebracht,
daf} das schlummernde geistige Gewissen der Epoche aufgeriittelt wor-
den zu sein scheint. Die Angelegenheit wird sich kaum mehr vertuschen
lassen. Unsere Zeit wird iiber sich selbst Gerichtstag zu halten haben
wegen Hochverrats an den héchsten geistigen Giitern. Aber ich fiirchte,
daf} die Anklageschrift, wenn sie nicht in wesentlichen Punkten abgeén-
dert wird, letztlich doch ihr Ziel verfehlen machte, und ich will daher
trotz des Gefiihls aufrichtiger Dankbarkeit gegeniiber dem mutigen An-
klager, das ich mit vielen clercs teile, gleich im Anfangsstadium des Pro-
zesses die Bedenken auflern, die ich gegen einige Grundpositionen
Bendas hege. Einmal finden sich in der Liste der Hauptridelsfiihrer
einzelne Namen, die genannt zu werden verdienen, wenn man die
besten der Geistesgeschichte nennt. Sodann werden unter den Titel des
Verrats an der transzendenten Idee einige ganz anders zu qualifizierende,
viel verzeihlichere Verfehlungen einbezogen. Diese summarische Ge-
rechtigkeit der Anklageakte, die den Richter verwirren muf}, scheint
mir darauf zuriickzufithren zu sein, daf3 der Hauptvorwurf, mit dem
Benda durchdringen sollte, von ihm nicht richtig begriindet wird.

Der Pater Sertillanges, dieser « moine casqué», mit dem Heer der
kriegerischen und patriotischen Geistlichen jeglicher Nation und jeg-
licher Konfession, die Unzahl der Gelehrten, die threr Wissenschaft um
jeden Preis eine Beziehung auf Macht und Herrlichkeit ihres Vater-
landes geben wollen, faszistische Unterrichtsminister und die Fiihrer
der Action Frangaise, Luther, Nietzsche, Bergson und William James,
das ist wahrlich eine etwas buntgewiirfelte Gesellschaft fiir eine gemein-

) Nouvelle Revue Frangaise. 14™ Année. Nos. 167-170. Als Buch im Verlag der
Zeitschrift erschienen.



Julien Benda: Verrat der Geistigen 587

schaftliche Anklagebank. Wir wiirden vorschlagen, da8 man sich zu-
néchst und im wesentlichen an die politisierten Geistlichen halte. Da
schreitet dann die Anklage auf festem Boden und es gibt kein Entwei-
chen. Die christliche Weltanschauung ist eindeutig transzendent.
Regnum meum non est de hoc mundo. Das Kommen und Gehen von
Nationen und Staaten bedeutet nichts fiir das Reich Gottes. Kanonen
und Soldaten braucht der Gott der christlichen Religion nicht; auch
nicht um Recht und Gerechtigkeit auf Erden zu verwirklichen. Der
Krieg, den Christus gebracht hat, ist die innere Entzweiung zwischen
denen, fiir die nur die Giiter dieser Welt etwas gelten und denen, fiir
die solche Giiter leere Namen sind. Wer in Ausiibung des geistlichen
Amtes patriotische Leidenschaften schiirt, oder auch nur beschénigt,
verrit das Uberirdische an die Michte dieser Welt. Das sind Elementar-
sitze der christlichen Lehre. Wer das leugnet, der glaubt entweder nicht,
was er sagt, oder erfiillt die Mindestvoraussetzungen der Diskussions-
fahigkeit nicht.

Woher kommt es, dal heute soviele Geistliche statt des Evangeliums
den Nationalkatechismus predigen? Die Antwort auf diese Frage kann
keine Rechtfertigung des Gottesverrats bieten, aber sie kann dem Antrag
auf Zubilligung mildernder Umstinde zur Grundlage dienen. Freilich
muf} man mit dem erforderlichen Erklirungsversuch weit zuriickgreifen.
Im Gedankenkreis des Urchristentums steht der ausgesprochen tran-
szendente Charakter der Lehre im besten Einklang mit den eschatologi-
schen Auffassungen. Man mag ganz wohl das Irdische als quantité
négligeable betrachten, wenn eine neue héhere Ordnung aller Dinge
nahe bevorsteht. Nun wurde aber die Hoffnung auf das baldige Kommen
des Reiches Gottes enttiduscht und die Christen sahen sich vor die Auf-
gabe gestellt, in einem sich ins Unbestimmte fortsetzenden irdischen
Leben den Jenseitsglauben zu bewahren. Bei dem Versuch, diese Auf-
gabe zu erfiillen, hat die katholische Kirche eine Lebensklugheit gezeigt,
die fiir alle Zeiten bewunderungswiirdig bleiben wird. Die wirkungs-
vollste ithrer Mafinahmen bestand darin, daf} sie das Kleinod der Obhut
eines besondern Standes anvertraute, dem sie ein weltabgekehrtes Leben
zur Regel machte. So erklirt sich, dafl wennschon es sich nicht verhin-
dern lieB, daf3 der Strom der Weltlichkeit bis in die innersten Réume
threr Klsster drang, sie sich immerhin als die Arche bewihrt hat, die
durch die Jahrhunderte irdischer Geschichte hindurch einige Keime
wahrhaft spiritualen Lebens rettete und, wenn nicht alles tiuscht, bis
zu den fernsten Generationen aufbewahren wird. Die Schwichen dieser



588 Arthur Baumgarten

groflartigen Institution mufliten in dem Augenblick besonders deutlich
hervortreten, da die geistige Selbstindigkeit der Individuen zu erstarken
begann. Es kann kaum anders sein, als dafl ein energisches Selbst-
bewufitsein unmittelbaren Zutritt zu dem Quell geistigen Lebens ver-
langt und sich nicht mit den Dosierungen zufrieden gibt, in denen ein
besonderer Stand die seiner Verwaltung iiberlassenen héchsten Gnaden-
gaben dem einzelnen zuteilt. Auch wird gerade wer die Uberlegenheit
des Géttlichen iiber das Weltliche besonders intensiv empfindet, geneigt
sein, die kluge Politik einer langsamen Abtétung des Weltlichen durch
Askese zu verschmihen und mitten im irdischen Jahrmarkt gottliches
Leben zur Entfaltung zu bringen. Leider zeigt die Erfahrung, daf} solch
stolze Gottesgewifheit sich nicht selten zuviel zumutet. Selbst im Leben
einer so starken und tief religiosen Personlichkeit wie Luther droht das
Weltliche bisweilen die Oberhand zu gewinnen. Kann man sich wun-
dern, daf} die protestantische Kirche, seitdem mit Ausbildung der demo-
kratischen Nationalstaaten auf seiten der Weltlichkeit der Kollektiv-
egoismus die Fithrung iibernommen hat, mit unwiderstehlicher Gewalt
in den Strudel irdischer Leidenschaften hineingerissen worden ist?
Trotzdem ist dem Protestantismus das lebendige Gefiihl fiir die Tran-
szendenz des Géttlichen immer noch nicht ganz abhanden gekommen.
Luthers Geist ist in thm noch nicht erstorben. Das beweist dem, der
nach literarischen Zeugnissen sucht, allein schon dliﬂ?&l’thsche Theo-—
logie. Die Formeln, in denen hier der Abstand zwischen Gott und der

“Welt bezeichnet wird, lassen sich an radikaler Schirfe nicht mehr iiber-
bieten. Ob freilich die grofie Attraktionskraft, die diese Theologie heute
in Deutschland ausiibt, als ein giinstiges Zeichen fiir eine kriftige Reak-
tion gegen die Verweltlichung der Kirche anzusehen ist, oder aus der
Débacle-Stimmung der Nachkriegszeit erklirt werden muf}, 1afit sich
vorldufig noch nicht mit Sicherheit entscheiden.

Schwerlich hat irgend ein religiéser oder philosophischer Schriftsteller
mit der gleichen Klarheit wie Ernst Treeltsch erkannt, daf} die Frage,
ob dem weltlichen Leben eine deutlichere und positivere Beziehung
auf das religisse Weltziel gegeben werden kann, als die christlichen
Kirchen es bisher vermochten, geradezu das geistige Zentralproblem
unserer Zeit ist. In seinem groflen Werk Die Soziallehren der christlichen
Kirchen und Sekten®) hat Treeltsch mit Meisterschaft gezeigt, in welcher
Weise das Christentum sich bisher mit dem weltlichen Leben auseinan-
derzusetzen gesucht hat, und daf} eine wahrhaft befriedigende Losung

1) Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen.




Julien Benda: Verrat der Geistigen 589

immer noch nicht gefunden worden ist. Auch Treeltsch hat eine solche
Lésung nicht gegeben, ja kaum angebahnt, und dies scheint sich mir
daraus zu erkliren, daB er davor zuriickschreckte, die Axt tief genug
an die Wurzeln der christlichen Dogmatik zu legen. Die Lehre von
einem am Anfang stehenden absolut vollkommenen, allmachtigen Wesen
macht es unméglich, der irdischen Welt die Bedeutung beizulegen, auf
die das auf unbestimmte Zeit mit ihr verkettete Menschengeschlecht
nun einmal Anspruch erhebt. Die eben bezeichnete Lehre hingt zu-
sammen mit dem der antiken Metaphysik entnommenen Satz von der
Nichtigkeit, Scheinhaftigkeit der Zeit. Ist nur das Unzeitliche wahrhaft
existierend, so wird unverstindlich, wie es zu dem in der Zeit sich ab-
spielenden geschichtlichen Leben des Menschen iiberhaupt kommen
konnte, und solche Unverstindlichkeit wird immer unertriglicher, je
linger die Menschheit in ihrem Scheindasein verharrt. Sucht man
Rettung aus dieser Lage, so muf3 man zunichst die schon stark erschiit-
terte Lehre von der Idealitit der Zeit beseitigen. Ist die Zeit real, dann
kann man das Realste, das Gottliche, in den ZeitprozeB hineinstellen
in der Weise, dafl man das Reich Gottes im Sinne der Verwirklichung
des géttlichen Daseins als das das Weltgeschehen abschlieBende Ereig-
nis ansieht. Wird dagegen die Zeit als blofle Erscheinung gefafit, dann
ist das géttliche Sein in voller Aktualitat von Ewigkeit zu Ewigkeit, mit
andern Worten in aller Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, und
alles Geschehen laft das Hochste, das, worauf es im Grunde allein an-
kommt, giinzlich unberiihrt. Dal das Géttliche der Zukunft angehért,
entspricht durchaus dem Entwicklungsgedanken, dessen positiv-wissen~
schaftliche Begriindung die Grofitat des 19. Jahrhunderts ist. Die ad-
dquate metaphysische Verwertung dieses Gedankens besteht darin, dafl
die jenseitige Welt als Entwicklungsziel der diesseitigen, irdischen gesetzt
wird. Ein solcher transzendenter Evolutionismus hitte zu zeigen, in
welcher Weise der geschichtliche Prozefl, das Leben der Menschheit,
dem vorliufig nur der Ahnung zuginglichen géttlichen Weltheil sich zu
néhern vermag. Bisher schreckte man immer noch davor zuriick, sich
eine derartige Aufgabe zu stellen, da man meinte, das Géttliche, Tran-
szendente habe mit dem Irdischen per definitionem ganz und gar nichts
zu tun, so daf} die Aufgabe in sich widersinnig sei. Indessen muf} das
Transzendente, um iiberhaupt in den Horizont des menschlichen Be-
wufltseins einzutreten, notwendig mit den Kategorien des menschlichen
Denkens irgendwie sich aussshnen. So sahen wir eben, daB, wer das
Transzendente fiir iiberzeitlich erklirt, es in Wahrheit sich iiber den



590 Arthur Baumgarten

ganzen Zeitverlauf erstrecken lif}t, es also nicht mehr als iiberzeitlich
behandelt als wer es von vornherein bewuflt ans Ende der Zeit gesetzt
wissen will. Ahnliches gilt von dem Verhiltnis des Transzendenten zu
den iibrigen menschlichen Vorstellungsweisen ; man soll sich nicht damit
abquilen, das Transzendente ihnen gegeniiber als ein totales aliud hin-
zustellen, sondern soll sich thm in der Erkenntnis wie im Leben még-
lichst nihern, indem man im Umkreis des Menschlichen das aufsucht,
was am ehesten in der Richtung des Transzendenten liegt, aber freilich
immer noch weit entfernt ist, vollig mit thm zusammenzufallen. Ob die
soeben andeutungsweise bezeichnete evolutionistische Weltanschauungs-
lehre je zur Ausbildung gelangen wird, lasse ich dahingestellt. Dafy man
mit thr den Ansturm der Weltlichkeit besser begegnen kénnte als mit
der iiberkommenen religisen Dogmatik, ist wohl emleuchtend. Der
Betrieb der Erdenwirtschaft mag sich dauernd als ein Mittel zur Er-
reichung hsherer Zwecke behandeln lassen, behandelt man ihn aber als
etwas letztlich Sinnloses, so wird er dadurch reagieren, dafi er unter
Verdringung des Jenseitigen den Menschen ginzlich gefangen nimmt.

Sobald wir aus dem Gebiet der Religion in das der positiven Wissen-
schaft gelangen, — die spekulative, rarissima avis, mag hier unbesorgt
zur Religion gerechnet werden —, atmen wir Erdenluft. Wir kénnen
Benda nicht zustimmen, wenn er Religion und Wissenschaft an iiber-
weltlicher Wiirde einander gleichordnet. Die Wissenschaft hat nichts
Transzendentes: thre Aufgaben lassen sich hier und jetzt — in hoc statu -
erfiillen. Die Wahrheit, auf die die Wissenschaft zielt, ist nichts, was
als jenseits aller menschlichen Realisierungsméglichkeiten liegend nur
in einem paradoxalen Akt der Ahnung erfafit werden kénnte. Wo wire
denn die Spannung auf etwas Transzendentes, wenn wir Struktur und
Lebensbedingungen der Kreuzspinne erforschen oder die juristische
Natur der Anweisung zum Gegenstand der Untersuchung machen?
Benda, wird es heiflen, fasse das Transzendente anders als wir, es sei
ihm einfach das Spirituale, rein Geistige. Aber wie kommt er dazu,
etwas so Alltaglichem wie der Wissenschaft die gleiche Erhabenheit
wie dem Religiosen beizulegen? Das Charakteristikum des rein Geisti-
gen scheint fiir Benda, nach vielen Stellen seiner Abhandlung zu urtei-
len, das désintéressement, die Abwesenheit aller materiellen Begierden
zu sein: die Wissenschaft wird um ihrer selbst willen betrieben. Ich
will es zunichst so halten, als wire damit Bendas letztes Wort gesagt.
Zum Schlufl werden wir dann noch auf den Platonismus Bendas zu spre-
chen kommen, der sicherlich eines der Motive fiir seine Einschitzung



Julien Benda: Verrat der Geistigen 591
der Wissenschaften bildet: das Objekt der Wissenschaft ist die allge-

meine Idee und die allgemeine Idee ist deshalb unendlich viel wert-
voller als Erhaltung des individuellen Lebens und Gliicks, weil diese
Giiter vergénglich sind, jene aber ewig ist. Indessen soll uns, wie ge-
sagt, vorliufig ausschlieBlich die vollige « Uninteressiertheit » der Wis-
senschaft beschiftigen. Diese Uninteressiertheit kann ich durchaus nicht
als Merkmal héchster Werthaftigkeit anerkennen. Es ist die soziale
Funktion von Ehre und Lobpreisung, diejenigen zum gesellschafts-
dienlichen Handeln zu bestimmen, denen ein substantieller Lohn nicht
geboten werden kann. Das ist die Erklirung fiir den Glanz besonderer
Vornehmheit, der auf der uninteressierten Handlung ruht. Fiir die
philosophische Taxierung kann das negative Moment der Unentgelt-
lichkeit unméglich mafigebend sein. Aber nehmen wird einmal an, es
komme tatsichlich auf dies Moment an, dann wire nicht einzusehen,
warum nicht jedes andere Verhalten geradesogut wie das Streben der
Wahrheit vom Glorienschein der Unentgeltlichkeit sich umstrahlen
lassen konnte. Man kann auch unentgeltlich Krieg fiihren und tut es
vielfach. Warum also nicht mit Psichari das faire la guerre pour faire
la guerre zum Ideal erheben? Benda hat diesen Einwand vorausgesehen
und sucht thm mit der Erwigung zu begegnen, daf} der um seiner selbst
willen betriebene Krieg schliellich doch zur Eroberung und Bereiche-
rung, also zur Befriedigung irdischer Begierden fithre. Aber ganz das
gleiche gilt auch von der Wissenschaft, die, wie uninteressiert sie auch
betrieben werden mag, doch tatsichlich einen der bedeutendsten Fak-
toren bei der Begriindung der Herrschaft des Menschen iiber die Natur
darstellt. Diese Einsicht verdanken wir nicht Bergson, sie ist seit Bacon
Gemeingut. Verhielte es sich aber auch anders, wire die Wissenschaft
nicht nur im Geist ihrer Jiinger, sondern auch in ihren tatsichlichen
Konsequenzen unpraktisch, so méchte trotzdem der um seiner selbst
willen betriebene Krieg, wofern es nur auf die Uninteressiertheit an-
kime, die Wissenschaft an Geistigkeit iibertreffen. Es wire ja doch
geradezu ein Triumph des Geistes, eine Tatigkeit, die von der Natur
den Stempel irdischer Zweckdienlichkeit erhalten hat, nur um ihrer
selbst willen vorzunehmen.

Wenn es iiberhaupt erlaubt ist, einen Unterschied zwischen heilig
und profan zu machen, dann ist die positive Wissenschaft, mag sie zu
Ausriistung des homo faber gehéren oder den homo sapiens kennzeich-
nen, nicht zum Heiligen, sondern zum Profanen zu rechnen. Wenn
Nietzsche die Wahrheit « eine horrible Alte » nennt, so ist das, soweit



592 Arthur Baumgarten

davon die Wissenschaft betroffen wird, keine Blasphemie, sondern
eine gewdhnliche Injurie, die Verunglimpfung einer ehrsamen mensch-
lichen Betitigung. Und wenn man bedenkt, dal ein hoher Sinn in
nichts rein Menschlichem volle Befriedigung findet, so spricht das harte
Wort, abgerungen durch bittere Enttauschungen, zugunsten dessen, der
es geduflert hat. Ein schwereres Vergehen als die Beschimpfung ist die
Verfilschung der Wahrheit. Aber auch diese hat nicht die gleiche Be-
deutsambkeit wie das Verhalten des Monchs, der die Kutte anbehilt und
sich den Stahlhelm iiber die Tonsur stiilpt. In unserer Zeit, da alle
Leidenschaften hinter dem nationalen Kollektivegoismus zuriicktreten,
konnte auch die Wissenschaft von den Einwirkungen dieses Affekts nicht
verschont bleiben. Namentlich die Geisteswissenschaften weisen be-
denkliche Zeichen der Nationalisierung auf. Da ithre Methode nicht im
gleichen Maf} wie die von Mathematik und Naturwissenschaft gefestigt
ist, gibt man ohne kritische Priifung ihres objektiven Wahrheitswertes
den Verfahrensweisen den Vorzug, denen am ehesten ein spezifisch
nationaler Charakter zugesprochen werden kann. Daf} die erkenntnis-
theoretischen Lehren von Bergson und William James, denen Benda
einen so groffen Teil der Schuld an der trahison des clercs beimifit,
sich unter Umstianden in den Dienst der Nationalisierung der Wissen-
schaft stellen lassen, kann ich leider nicht in Abrede ziehen. Bergsons
Theorie der intelligence mécanicienne und James' Identifizierung der
Wahrheit einer Vorstellung mit ithrer Niitzlichkeit bieten der unerlaub-
ten Einfithrung emotioneller Elemente in die Wissenschaft eher eine
Handhabe als das klassische Dogma von der Wahrheit als der Uberein-
stimmung eines Urteils mit seinem Gegenstand. Dagegen wiire es, wie
mir scheint, ganz unrichtig, die Erkenntnistheorien der genannten Philo-~
sophen selbst auf unzuldssige Beeinflussung der Wissenschaft durch
Willens- und Gefiihlsmomente zuriickzufiithren und sie gewissermaflen
als die initialen hochverriterischen Unternehmungen gegen die Wahr-
heit hinzustellen. Denn die iiberkommene Auffassung der Wahrheit
leidet, wie eingehendere Analyse zeigt, an unlésbaren inneren Wider-
spriichen, und wenn Bergson und James als kithne Neuerer auftreten,
so werden sie dazu zunichst nicht durch geheime Wiinsche des Herzens,
sondern durch die objektiv feststellbaren Mingel der bisherigen Begriffs-
bildungen bewogen. Soweit aber bei diesen Denkern ein Wunsch mit-
spricht, ist es kaum ein anderer als der, die durch den Kritizismus
verdringte Metaphysik wieder zu Ehren zu bringen, und hierbei
handelt es sich keineswegs nur um ein Diktat des Herzens, sondern



Julien Benda: Verrat der Geistigen 593

mindestens ebensosehr um einen Anspruch des Denkens. Frei-
lich wird, wie wir meinen, eine solche Bestrebung ihr Ziel auf
etwas andern Wegen als den von Bergson und James begangenen
erreichen, doch kann hierauf an dieser Stelle nicht weiter eingegangen
werden.

Wir sagten oben schon, dafl Bendas Verehrung der Wissenschaft im
tiefsten Grunde darauf beruht, dafy die Wissenschaft das zum Gegen-
stand nimmt, was thm als das Ewige gilt, den Allgemeinbegriff. Daher
ist thm auch die Ursiinde des modernen Geisteslebens die Herabsetzung
des Allgemeinbegrifflichen zugunsten des Individuellen, Besonderen.
Die trahison des clercs ist letztlich und wesentlich Verrat am Allgemein-
begriff. Wer das Begriffliche verachtet, dem ist das Hachste die Beson-
derheit, mag die Besonderheit nun als dieses mein Ich oder diese meine
Nation auftreten. Aber gibt es nicht ein Universelles, das jenseits der
Universalien, der abstrakten Begriffe, und der einzelnen individuellen
Besonderheit liegt, aber doch dieser sich mehr nihert als jenen? Benda
hat mit einer solchen Méglichkeit nicht gerechnet und verkennt daher
die tiefsten philosophischen Intentionen von Bergson und James. Darin
freilich hat er ganz recht, daf} die Allgemeinbegriffe von diesen Den-
kern, wennschon nicht mit Geringschitzung, so doch mit einer gewissen
désinvolture behandelt werden. Fiir beide sind sie nichts anderes als
Hilfsmittel zu praktischen Zwecken. Aber mit ihrer Stellungnahme zu
den Allgemeinbegriffen darf nicht die zum Universellen gleichgesetzt
werden. Fiir Bergson ist in der Sphire, auf die sich die Intuition bezieht,
die Besonderung iiberwunden, sowenig in ihr die allgemeinen Schemata
der intellektualistischen Begriffsbildung eine Rolle spielen. Etwas ver-
wickelter liegen die Dinge bei James. Soviel diirfte zunéchst sicher sein,
dafl James die Besonderheit weit weniger unter dem Gesichtspunkt des
Ichs als unter dem des Du einschitzt. Er meint nicht, daf8 das besondere
Ich sich aufblihen diirfe, bis es fiir sich die ganze Welt bildet, sondern
er will nur, da8 wir in wissenschaftlichem Denken und im Handeln die
individuellen Besonderheiten nicht durch die Nivellierung allgemeiner
Begriffe und Prinzipien vergewaltigen, ihnen vielmehr in allen Ecken
und Kanten thres konkreten Daseins gerecht zu werden suchen. Die
Allgemeinbegriffe sind freilich fiir ithn nur Mittel, um sich mit dem
Besondern auseinanderzusetzen, aber er denkt nicht an ein einzelnes
Besondere, dem die iibrige Welt dienstbar gemacht werden sollte, son-
dern an die Totalitit der Besonderheiten. Auch er geht letztlich aufs
Universelle, aber dies ist ihm nicht das Allgemeinbegriffliche, sondern



594 Arthur Baumgarten

das Ganze.!) Benda dagegen will grundsitzlich kein anderes Univer-
selles anerkennen als das Allgemeinbegriffliche. Er sieht daher in der
Totalitit aller Menschen in ihrem tatsichlichen Dasein geradeso wie
im Einzelich ein Besonderes und gibt nicht zu, daff, wenn man vom
Einzelich zum Vaterland und von hier zur Menschheit im Sinne aller
sich des Lebens erfreuenden Menschen aufsteigt, eine Anniherung an
die Universalitiat vollzogen wird. Daher ist fiir ithn der einzige wahre
« humanitarisme », den er lieber « humanisme » nennen méchte, ein
dem Begriff des Menschen gewidmeter Kult: « Il est une pure passion
de l'intelligence n'impliquant aucun amour terrestre; on concoit fort
bien un &tre s’abimant dans le concept de ce qui est humain, et n'ayant
pas le moindre désir de seulement voir un homme: il est la forme que

1) Véllig unverstindlich ist mir, wie Benda dazu kommt, William James zu den
Doktoren zu rechnen, die es fiir thre Plicht halten, jegliche Mafinahme der eigenen
Regierung mit ihrer moralischen Autoritit zu decken. « ... on peut affirmer que le
mot de ce docteur allemand pronongant, en octobre 1914 aprés la violation de la Belgique
et autres excés de sa nation: nous n'avons & nous excuser de rien efit été, si leur pays
se fiit trouvé dans des circonstances analogues, prononcé par la plupart des clixefs
spirituels d'alors, par Barrés pour la France... par William James pour I’Amérique,
s1 on se rappelle son attitude lors de la main-mise de ses compatriotes sur l'ile de
Cuba. » Dazu die Note: cf. Ses Lettres I, 31. Der zitierte Brief bezieht sich nicht auf
die Cubapolitik Amerikas, sondern auf den englisch-amerikanischen Streit um die
Grenze Venezuelas. Obwohl James ein Bewunderer Clevelands war, tadelt er in dem
besagten Brief aufs schirfste die Leichtfertigkeit, mit der dieser Staatsmann in dem
Venezuela-Konflikt den « fighting instinct » der Amerikaner wachgerufen habe. Bei
demselben Anlaf} trat James dafiir ein, dafl wihrend grofler politischer Krisen jeder
einzelne das Recht habe, 6ffentlich zu seiner Meinung zu steﬁen, auch wenn er sich
dabeil mit der eigenen Regierung in Widerspruch setzen sollte. (Brief an den Harvard
Crimson vom 9. Januar 1896.) Falls Benda nicht den Cleveland-Brief meinen sollte,
sondern den an Francois Pillon gerichteten vom 15. Juni 1898 (II. S. 73), der sich in
der Tat auf Cuba bezieht, so stiinde seine Sache nicht besser. Hier spricht sich James
dahin aus, dal die Amerikaner mit uneigenniitzigen und humanen Absichten in den
Krieg eingetreten seien. Wie wenig man daraus auf eine kritiklose Bewunderung der
Politik des eigenen Landes schlieBen darf, geht aus folgender Stelle hervor: « We shall
never take Cuba; I imagine that to be very certain... But Porto-Rico, and even the
Philippines are not so sure. We had supposed ourselves (with all our cruelty and barba-
rity in certain ways) a better nation morally than the rest, safe at home, and without
the old savage ambition, destined to exert great international influence by throwing in
our ,moral weight' etc. Dreams! Human Nature is everywhere the same; and at the
least temptation all the old military passions rise, and sweep everything before them.»
Uberhaupt stand James nach dem Zeugnis seines Sohnes, des Herausgebers der
Briefe, mit seinen wiarmsten Sympathien stets auf der Seite derjenigen, die den nationa-
listischen und imperialistischen Leidenschaften ihrer Landsleute entgegentraten. Damit
steht folgende Stelle aus einem Brief an W. Cameron Forbes (VI. % 288), der die
Besetzung der Philippinen durch die Amerikaner betrifft in bestem Einklang: « I think
if you hag me on the spot you would find me a less impractical kind of an anti-imperialist
than you have supposed me to be ... As I am at present influenced, I think that the
U.S. ought to solemnly proclaim a date for our going (or at least for a plebiscitum
as to whether we should go) and stand by all the risks. Some date, rather than inde-
finitely drift.» Man sieht, daf} franzésische so wenig wie deutsche Chauvinisten sich
auf das Beispiel von William James berufen diirfen.



Julien Benda: Verrat der Geistigen 595

revét I'amour de I’humanité chez les grands patriciens de lesprit, chez
un Erasme, un Malebranche, un Spinoza, un Goethe, tous gens peu
impatients semble-t-il de se jeter dans les bras de leur prochain. »?)
Dieser humanisme ist durchaus verschieden von dem vulgéren humani-
tarisme, der gleichbedeutend mit der Liebe zu den wirklich existieren-~
den Menschen ist. Der Humanitarismus niedern Ranges ist « un état
du cceur, et A ce titre, le fait d’Ames plébéiennes ». Benda findet eine
vortreffliche Kennzeichnung der beiden humanitarismes in einer
Aulerung Goethes, derzufolge der grofie Dichter und seine Freunde
den Ereignissen von 1789 gegeniiber gleichgiiltig geblieben seien, da sie
unbekiimmert um das Tun und Lassen der Menschen nur den Menschen
hiitten kennen lernen wollen. Insofern auch Benda auf das Treiben der
Menschen kein grofies Gewicht legt, wird man es begreiflich finden,
daf} thm die Verwirklichung der philosophischen Moralprinzipien kein
Ziel aufs innigste zu wiinschen ist. Dagegen ist man doch etwas iiber-
rascht iiber die Lebhaftigkeit, mit der Benda den Gedanken, die Men-
schen kénnten allen Ernstes gut werden, von sich weist. « On voit que
Je me sépare entierement de ceux, qui voudraient que le clerc gouvernat
le monde et souhaitent avec Renan le régne des philosophes, les choses
humaines me semblant ne pouvoir adopter les religions du vrai clerc
que sous peine de devenir divines, c'est-a-dire de périr autant qu'hu-
maines. »%) Dieser Begriindung der Ablehnung des Reichs der Philo-
sophen scheint mir — und da ich es ganz und gar mit den Ple-
bejern halte, wird mir Benda die Bemerkung verzeihen - ein Erden-
rest von Plebejertum anzuhaften. Was in aller Welt kann es einem patri-
zischen Geist ausmachen, dafl die Menschen als konkrete Wesen — der
Begriff ist ja ewig — zugrunde gehen? Benda treibt die Inkonsequenz
noch weiter: « Mais si je crois mauvais que la religion du clerc possédat
le monde laique, je crois autrement plus redoutable qu’elle ne lui soit
plus préchée et qu'alors il lui devienne loisible de se livrer a ses passions
pratiques, sans aucune honte et sans le moindre désir, méme hypocrite
de s'élever si peu que ce soit au-dessus d’elles. , Ils sont 1a quelques justes
qui m'empéchent de dormir, disait le réaliste de ses anciens docteurs,
Nietzsche, Barres, Sorel n'empéchent aucun réaliste de dormir, bien
au contraire’. »®) Von zwei Dingen das eine: entweder es kommt auf die
Verwirklichung der Ideen an oder es kommt nicht darauf an. Im erstern

)

)

L

o—lr—lm

[ )
g.ncn\:

i 3
. C.
.

L611.
612.



596 Arthur Baumgarten

Fall sind die Ideen in der Welt zur Herrschaft zu bringen, im letztern
ist es gleichgiiltig, ob irgend jemand an sie glaubt, sie verkiindet, ihnen
nachlebt. Dagegen begibt man sich offensichtlich auf eine unhaltbare
Mittellinie, wenn man zwar im allgemeinen die Ungerechtigkeit herr-
schen lassen will, daneben aber streng daran festhilt, daf} doch wenig-
stens einige Menschen die gute Lehre predigen sollten, um ein wenig
das Gewissen der Kinder dieser Welt zu beunruhigen. :
Wire Benda seinem Begriffskult treu geblieben, dann wire ihm
Schweres erspart worden, er brauchte dann nicht die geringste Besorg-
nis um das Schicksal der Welt zu haben. Er wiirde die Ideen nach dem
Vorgang des delphischen Gottes sagen lassen: die Ideen schiitzen sich
selbst. Nun aber ist thm angst und bange um die Ideen — oder um die
Menschen? Ich will ihn selbst von seiner Befiirchtung reden lassen:
«Pour en revenir au réalisme de mes contemporains et a leur mépris
pour I'existence désintéressée, j'ajouterai qu'a ce sujet une angoissante
question hante parfois mon esprit: je me demande si I’humanité, en se
rangeant aujourd’hui & ce régime, ne trouve pas sa véritable loi et
n'adopte pas enfin la vraie table de valeurs qu’appelait son essence.»?)
Wenn man nun die bedngstigende Frage bejaht, wie wird sich dann
das Leben der Menschheit gestalten? Es bestehen nach Benda im
wesentlichen zwei Méglichkeiten. Entweder die nationalistische Abson-
derung und gegenseitige Feindschaft der Vélker nimmt zu und fiihrt
zu immer erbitterteren Kriegen oder — die Menschen setzen sich nicht
als Besonderheit Nation, sondern als Besonderheit Menschheit und
nehmen zum Gegenspieler die Materie, die sie in gemeinschaftlicher
Arbeit ihren Zwecken dienstbar zu machen suchen. « Nous disions plus
haut que la fin logique de ce réalisme intégral professé par I’humanité
actuelle, c’est 1'entretuerie des nations ou des classes. On en peut con-
cevoir une autre, qui serait au contraire leur réconciliation, le bien A
posséder devenant la terre méme, dont elles auraient enfin compris
qu'une bonne exploitation n'est possible que par leur union, cependant
que la volonté de se poser comme distinct serait transférée de la nation
a I'espéce. Et de fait un tel mouvement existe, 1l existe par-dessus les
classes et les nations, une volonté de I'espéce de se rendre maitresse des
choses, et quand un étre humain s’envole en quelques heures d'un bout
de la terre & l'autre, c’est toute la race humaine qui frémit d'orgueil et
s’adore comme distinct parmi la création... On peut penser parfois
qu’un tel mouvement s’affirmera de plus en plus et que c’est par cette

1) L. c.S.616.




Julien Benda: Verrat der Geistigen 597

voie que s'éteindront les guerres interhumaines; on arrivera ainsi & une
, fraternité universelle *, mais qui loin d'étre I'abolition de l'esprit de
nation avec ses appétits et ses orgueils, en sera au contraire la forme
supréme, la nation s’appelant I’homme et I'ennemi s’appelant Dieu. ..
Et I'histoire sourira de penser que Socrate et Jésus-Christ sont morts
pour cette espéce.»') So wiren denn fiir Benda die Welt, in der die
Menschen sich gegenseitig morden, und die Welt des William Clissold,
in der sie sich in gemeinschaftlicher dem Wohle aller dienender Kultur-
arbeit zusammenfinden, gleichwertig. Richtiger gesagt, sie hitten den
gleichen Unwert: fiir die eine wie fiir die andere wiren Sokrates und
Jesus vergeblich gestorben. Des Opfers dieser Heroen wire nach Benda
nur eine Menschheit wiirdig, die im allgemeinen der Selbstsucht, dem
Haf}, dem Hochmut huldigt, aber doch in einigen Exemplaren Wissen-
schaft und Kunst um ihrer selbst willen betreibt und erhabene Moral-
lehren aufstellt, die zwar vielleicht von niemand befolgt, aber immerhin
mit der Wirkung gepredigt werden, daf sie den Schlaf des Ungerechten
beeintrichtigen.

Wie kommt ein Mann wie Benda zu einer so erstaunlichen, allem
natiirlichen Empfinden, ja dem bon sens widersprechenden Umwertung
der Werte? Ich glaube, dafl es nicht geniigt, auf Platos Ideenlehre mit
threr verwirrenden Uberschitzung des Abstrakten hinzuweisen. Eher
als Plato hilft uns Nietzsche auf die Spur. Benda und Nietzsche sind in
der Tat Parallelerscheinungen. Beide sind Gottessucher. Nun aber lift
sich Gott nur im Jenseitigen, in einer iiber allem, was menschliches Den-
ken und Empfinden zu realisieren vermag, hocherhabenen Sphire auf-
finden. Diese Sphire ist Nietzsche, der sie als Hinterwelt verspottet, und,
wie ich glauben méchte, auch Benda verschlossen, was sich daraus erklirt,
daf} die iiberkommenen metaphysischen Anschauungen von Theologie
und Philosophie dem geistigen Entwicklungsstadium des modernen
Menschen nicht mehr entsprechen. So kommt es, daB Gott mit irgend
etwas [rdischem gleichgesetzt wird. Das aber ist Abgétterei und zieht
vollstandige Verwirrung aller Wertungen nach sich. Da das Beste unter
den irdischen Dingen Gott nicht gleichkommt, mag der Gottessucher
das Beste verspotten und dann in der Verzweiflung irgend einen Fetisch
verehren, Bei Nietzsche zeigt sich das sehr deutlich, wenn er das Mit-
leid, des Menschen héchstes Kleinod, verunglimpft und fiir den Uber-
menschen, diesen avorton einer vergewaltigten Phantasie, Anbetung
fordert. Aber bei Benda steht es nicht wesentlich anders: die Solidaritit

) LS. 619,




598 Arthur Baumgarten

der ganzen Menschheit in gemeinniitziger Arbeit ist thm verichtlich
und seine Idole sind die Wissenschaft um der Wissenschaft willen und
die Predigt von Verhaltensregeln, die bei Todesstrafe keine allgemeine
Befolgung finden diirfen. So stellt man die Dinge nicht auf den Kopf,
wenn man sich in seinen Wertungen von vornherein auf das Irdische
beschriankt. Man wird dann von einem natiirlichen Gefiihl geleitet, das
durch keine hohere Offenbarung oder Intuition ginzlich desavouiert
wird. Es fehlt dann der Impetus, der so mafllos am Ziel vorbeischieflen
1aBt, es fehlt die grundsitzliche Verwechslung, die es allein méglich
macht, das Unterste zu oberst zu kehren. Daher lassen sich gegen die Ideale
der Positivisten, gegen eine Welt, wie Comte oder Wells’ vortrefflicher
William Clissold sie ersehnt, nicht so leicht begriindete Einwendungen
erheben. Indessen ist der Mensch nun einmal ein animal métaphy-
sique, er hatte eine Ahnung des Géttlichen, die thn hindert, sich mit
dem Irdischen ganz zufrieden zu geben. Daher verehrt er Fetische,
wenn er den Weg zu Gott versperrt findet. Die Gtzendimmerung droht
den Idolen der Nietzscheaner, Nationalisten, Rationalisten erst dann,
erst dann werden die clercs par excellence, die Diener der Religion, zu
der verlassenen Standarte zuriickkehren, wenn es gelingt, die weltver-
bessernden Veranstaltungen der Positivisten auf ein hoheres Ziel aus-
zurichten, sie als notwendige Vorbereitung zu erweisen fiir das Kommen
eines Reiches, das nicht mehr von dieser Welt ist.



	Julien Benda : Verrat der Geistigen

